Fiestas y
rituales

MEMORIAS
X ENCUENTRO

Noviembre de 2009
Lima, Perd

Argentina, Bolivia, Colombia, Cuba, Ecuador, Espaiia, Haiti, México,
Paraguay, Pert, Repiblica Dominicana, Uruguay y Venezuela



Fiestas y rituales
X Encuentro para la Promocién y Difusion
del Patrimonio Inmaterial de Paises Iberoamericanos
© Los respectivos autores
© Corporacion para la Promocion y Difusion de la Cultura

ISBN: 978-958-98841-1-9

Editor

John Galdn Casanova
Disefio y diagramacion

Paolo Angulo Brandestini
Preprensa e impresion

Dupligraficas Ltda.



X ENCUENTRO PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL
PATRIMONIO INMATERIAL DE PAISES IBEROAMERICANOS

Fiestas y rituales
Lima, Peru
Noviembre de 2009

Argentina, Bolivia, Colombia, Cuba, Ecuador, Espafa, Haiti, México,
Paraguay, Peru, Republica Dominicana, Uruguay y Venezuela

DIRECTORA GENERAL:

Isadora de Norden

ORGANIZACION:
Instituto Nacional de Cultura del Peru
Corporacion para la Promocion y Difusion de la Cultura
Pontificia Universidad Catolica del Peru

Centro Regional para la Salvaguardia del Patrimonio Cultural
Inmaterial de América Latina/ CRESPIAL

COMITE CIENTIFICO DE LOS ENCUENTROS

Fernando Cajias, Bolivia
Doctor en Historia, profesor titular de la Universidad Mayor de San
Andrés y la Universidad Catolica de La Paz
Juan Luis Mejia, Colombia
Historiador, rector de la Universidad EAFIT, Colombia

Carlos Minana, Colombia
Antropdlogo, etnomusicologo, profesor titular de la Universidad
Nacional de Colombia
Maria Adelaida Jaramillo, Colombia

Especialista en Gerencia del Desarrollo Social de la Universidad
EAFIT, magister en Gestion Cultural de la Universidad de



X ENCUENTRO PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL PATRIMONIO
INMATERIAL DE PAISES IBEROAMERICANOS

Barcelona, directora de Extension Cultural de la Universidad de
Antioquia

Francisco Cruces, Espaia

Antropdlogo, etnomusicologo, profesor titular de la Universidad
Nacional de Educacion a Distancia de Espafia, UNED

Luis Repetto, Peru

Director del Museo de Artes Tradicionales Populares del Instituto
Riva-Agiiero, Pontificia Universidad Catdlica del Peru

Emanuel Amodio, Venezuela

Antropologo e historiador, jefe del Departamento de Arqueologia,
Historia y Ecologia Cultural, Universidad Central de Venezuela

COMITE CIENTIFICO EN PERU

Cecilia Bdkula Budge
Directora Nacional del Instituto Nacional de Cultura del Peru

Soledad Mujica Bayly

Directora de Registro y Estudio de la Cultura en el Peru
Contemporaneo, Instituto Nacional de Cultura

Luis Repetto Mdlaga

Director del Museo de Artes y Tradiciones Populares del Instituto
Riva-Agtiero, Pontificia Universidad Catolica del Peru

SECCION ACADEMICA
Coordinadora

Patricia Uribe, Colombia

Relatores
Marta Eugenia Arango, Colombia

Rodrigo Chocano, Pert



Moderadores
Carlos Minana, Colombia
Patricia Uribe, Colombia

Adriana Maya, Colombia

Conferencia inaugural

Emanuele Amodio, Venezuela

Conferencia magistral

Jaime Urrutia, Pert

Conferencistas
Alfonso Garcia, Espafia
Juan Javier Rivera, Peru
Fernando Cajias, Bolivia
Juan Camilo Escobar, Colombia
Adolfo Ledn Maya, Colombia
Dagoberto Tejeda, Republica Dominicana
Adriana Maya, Colombia
Arturo Gémez, México
Juan Agudo, Esparia
Jean Franck Saint-Cyr, Haiti
Carlos Mifiana, Colombia
Carlos Herndndez, Republica Dominicana
Emanuele Amodio, Venezuela
Gisela Cdnepa, Peru
Francisco Cruces, Espafia

Maria Adelaida Jaramillo, Colombia

FIESTAS Y
RITUALES



X ENCUENTRO PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL PATRIMONIO
INMATERIAL DE PAISES IBEROAMERICANOS

Sonaly Tuesta, Pert

Miguel Rubio, Peru

UNESCO OFICINA REGIONAL DE CULTURA PARA AMERICA LATINA
Y EL CARIBE/ LA HABANA

CRESPIAL/ CENTRO REGIONAL PARA LA SALVAGUARDIA DEL
PATRIMONIO CULTURAL INMATERIAL DE AMERICA LATINA

Taller: La Convencion del patrimonio inmaterial: avances en la region

Moderador

Frédéric Vacheron

Conferencista

Fernando Brugman

Intervenciones de representantes de paises de la region
Cecilia Bakula, Peru
Liliana Barela, Argentina
Adriana Molano, Colombia
Benito Irady, Venezuela
Francisco Lépez, México
Maria Mercedes Garcia, Cuba
Ana Frega, Uruguay

Gloria Mufoz, Paraguay

UNESCO OFICINA REGIONAL DE CULTURA

PARA AMERICA LATINA Y EL CARIBE

CENTRO REGIONAL PARA LA SALVAGUARDIA DEL PATRIMONIO
CULTURAL INMATERIAL DE AMERICA LATINA/ CRESPIAL



FIESTAS Y
RITUALES

OFICINA DE UNESCO EN MONTEVIDEO-CLUSTER MERCOSUR
Panel: Salvaguardia de las fiestas y danzas tradicionales en Uruguay

Coordinador

Frédéric Vacheron

Conferencistas
Maria Virginia Cornalino, Uruguay
Diego Rodriguez, Uruguay
Fiestas tradicionales en Uruguay

Antonio di Candia y Federico Estol, Uruguay

Panel: Artesania, disefio y patrimonio inmaterial en Argentina
Programa "“ldentidades Productivas” en Argentina

Conferencistas

Cinthya Vietto, Marta Rueda y Marina Porrta, Argentina

ACTIVIDADES PEDAGOGICAS
Taller de gastronomia: comida y ritualidad

Coordinadores

Ramiro Delgado
Universidad de Antioquia, Colombia

Augusto Javier Cdrdenas
Universidad de San Martin de Porres, Peru

Gastronomos

Norma Reyes, Bolivia



X ENCUENTRO PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL PATRIMONIO
INMATERIAL DE PAISES IBEROAMERICANOS

Natividad "Tivi" Lépez, Colombia
Ramiro Delgado, Colombia
Carlos Gallardo, Ecuador
Mauricio Armendadriz, Ecuador
Silvia Isla, Espaia

Fernando Barrales, México
Germdn Mori, Peru

Augustin Buitron, Peru

Miriam Rodriguez, Peru

Carlos Navarro, Venezuela

Simposio sobre gastronomia: Comidas y culturas - La fiesta
Conferencia magistral

Ramiro Delgado, Colombia

Historia de la gastronomia en Peru

Sergio Zapata, Pert

Taller demostrativo de artes tradicionales

Coordinadora

Soledad Mujica, I.N.C., Peru

Artesanos
Mario Ricardo Garcia, Bolivia
Maria Concepcion Ospina, Colombia
Leticia Lopez, Colombia
Epifanio Bernal, Cuba

Javier Valencia, Ecuador



FIESTAS Y
RITUALES

Mcdnica Martinez, Ecuador

Jean Pierre André , Haiti

Organizacion de Comunidades Fronterizas de EI Cenepa, Peru
Primitivo Evandn, Peru

Pompeyo Berrocal, Peru

Tater Camilo Vera, Perti

Elena Chavesta, Pert

Dora Panduro, Peru

Taller de elaboracion de juguetes de madera
Flaviano Gonzales, Pert

Mario Calderdn, Venezuela

Talleres de musica y danza
Coordinador

Mauricio Salas, I.N.C., Peru

Introduccion a la musica y danza de los llanos de Venezuela,
talleristas: Agrupacion Cabestreros de Guanarito, Venezuela

Porros, fandangos, puyas y mapalé, talleristas: Gran Banda de
Rabolargo, Colombia

Flamenco DesGRANAo, talleristas: Alicia Gonzdlez y el grupo de
Flamenco de Grand, Espaiia

Que viva la Jarana, talleristas: Maria Rosado y Fidel Jarquin, México

Sevillanas y Fiesta de la Cruz de mayo, tallerista: Inmaculada
Ferndndez, Espafia

Danza de tijeras, talleristas: Hermanos Chdvez, Peru

Taller de cajon peruano y cajita, talleristas: Elenco Nacional de
Folklore del I.N.C., Peru



X ENCUENTRO PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL PATRIMONIO
INMATERIAL DE PAISES IBEROAMERICANOS

Marinera nortena, talleristas: Elenco Nacional de Folklore del I.N.C., Pert

Origen y evolucion del formato musical de la chirimia, talleristas:
Agrupacion Herencia Viva, Colombia

Introduccion y perfeccionamiento artistico en murga, talleristas:
Agrupacion La Triada, Uruguay

Taller de instrumentos y musica boliviana, talleristas: Agrupacion
Musica de Maestros, Bolivia

Musica y danza vallenata, talleristas: Tradiciones Folcldricas de
Bolivar, Colombia

Diferentes toques musicales y bailes de la Sarandunga, talleristas:
Agrupacion Sarandunga de Bani, Republica Dominicana

Taller de décimas, tallerista: José Yerai Rodriguez, Espafia

Salon de Medios
Coordinador

Mauricio Salas, I.N.C., Pert

Espectaculos "Musicas y danzas de aqui y alla"
Coordinador

Mauricio Salas, I.N.C., Peru
Asistente

Fabricio Varela, I.N.C., Peru

Agrupaciones artisticas
Bolivia

Musica de Maestros, director: Rolando Encinas

Colombia

Tradiciones Folcloricas de Bolivar, Vallenatos, director: Yosimar
Rodriguez



FIESTAS Y
RITUALES

Banda de Yegua Chipacue, director: Omar Salcedo
Chirimia Herencia Viva, director: Jackson Ramirez
Gran Banda de Rabolargo, director: Ramén Carmelo Rosso
Ecuador
Presencia Negra, director: Adison Guizamano
Espana
Flamenco de Grand, directora: Alicia Gonzdlez

José Yerai Rodriguez, decimero, acompafado por el guitarrista Alberto
David Ledn

Peru

Elenco Nacional de Folklore — Instituto Nacional de Cultura, director:
Fabricio Varela

5 Laboratorios de talentos de la Escuela Nacional Superior de Folklore
José Maria Arguedas, directora: Milly Ahdn

Danzantes de Tijeras, Hermanos Chdvez, director: Freddy Chdvez
Asociacion Cultural Brisas del Titicaca, director: Adridn Uribe

Centro de Musica y Danzas de la Pontificia Catdlica del Peru
- CEMDUC, directora: Chalena Vdsquez

Agrupacion “Asi es Mi Tierra", Pallas de Corongo, director: ElImer
Alejandro Papa

Elenco de Folklore de la municipalidad de Santiago de Surco,
directora: Emma Carpio

Republica Dominicana
Sarandunga de Bani, director: Confesor Gonzdlez
Uruguay

La Triada, director: Raul Garcia

Venezuela

Cabestreros de Guanarito, director: Vidal Colmenares



X ENCUENTRO PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL PATRIMONIO
INMATERIAL DE PAISES IBEROAMERICANOS

EQUIPO DIRECCION Y PRODUCCION
Corporacion para la Promocion y Difusion de la Cultura

Isadora de Norden, directora general

Patricia Uribe, coordinadora académica
Jackeline Cdrdenas, asistente de direccion

Maria Carolina Vanegas, revisora fiscal

Paolo Angulo, disefio y diagramacion de impresos
Diana Aristizdbal, disefio y montaje pdgina web

John Galdn, edicion

Equipo técnico, Instituto Nacional de Cultura del Peru

LA REALIZACION DE ESTE X ENCUENTRO FUE POSIBLE
GRACIAS AL AUSPICIO DE LAS SIGUIENTES ENTIDADES:

Instituto Nacional de Cultura del Peru

Centro Regional para la Salvaguardia del Patrimonio Cultural
Inmaterial de América Latina-CRESPIAL

Pontificia Universidad Catdlica del Peru
Corporacion para la Promocion y Difusion de la Cultura, Colombia
Ministerio de Cultura de Colombia

Ministerio de Relaciones Exteriores de Colombia, embajada de
Colombia en Pert

Oficina Regional de Cultura para América Latina y el Caribe UNESCO/
La Habana

Oficina de UNESCO en Montevideo-Cluster MERCOSUR
UNESCO/ Haiti
UNESCO/ Quito

Ministerio de Asuntos Exteriores y de Cooperacion, Agencia Espafiola
de Cooperacion Internacional para el Desarrollo - AECID,



FIESTAS Y
RITUALES

Programa Acerca
Secretaria General lberoamericana - SEGIB

Ministerio de Cultura de Espafia, Direccion General del Libro, Archivo
y Bibliotecas

Consejeria de Cultura de Andalucia, Espafia

Secretaria de Estado de Cultura de Republica Dominicana
Organizacion de Estados Iberoamericanos - OEl

Centro de la Diversidad Cultural, Venezuela

Asociacion Ancash y Antamina, Peru

Universidad EAFIT, Colombia

Artesanias de Colombia S.A.

Fondo Mixto para la Promocion de la Cultura y las Artes de Bolivar,
Colombia

Consejeria Regional de Cooperacion para los paises andinos,
embajada de Francia en Peru

BBVA Fundacion Banco Continental Pert

Southern Peru Copper Southern

Compafia de Minas Buenaventura, Peru

Municipalidad de Santiago de Surco, Perti

Escuela Nacional Superior de Folklore José Maria Arguedas, Pert

Instituto de Artesanias e Industrias Populares del Estado de Puebla,
Meéxico

Proyecto Las Cdmaras de la Diversidad: Audiovisual Indigena

Comunitario, Oficina Regional de Cultura para América Latina y
el Caribe UNESCO/ La Habana

AGRADECIMIENTOS ESPECIALES
Colombia

Paula Marcela Moreno, Ministra de Cultura



160

X ENCUENTRO PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL PATRIMONIO
INMATERIAL DE PAISES IBEROAMERICANOS

Rafael Garcia Esquivia, agregado cultural de la Embajada de Colombia
en Pert

Maria Claudia Berrocal, gerente Fondo Mixto para la Promocidn de la
Cultura y las Artes de Bolivar

Espafa

Aracely Pereda, directora Programa Acerca Agencia Espariola de
Cooperacion Internacional para el Desarrollo - AECID

Francisco Javier Palacios, coordinador general de servicios, Junta de
Andalucia, Consejeria de Cultura

Fernando Vicario, coordinador del Area de Cultura, Organizacién de
Estados Iberoamericanos - OEl

Peru
Mirko Chang

José Carlos Lopez

Republica Dominicana
Rafael Lantigua, Secretario de Estado de Cultura
Lourdes Camilo de Cuello, subsecretaria de Patrimonio Cultural
Geo Ripley, director de Patrimonio Inmaterial

Carlos Herndndez Soto, profesor de la Universidad Auténoma de
Santo Domingo

Dagoberto Tejeda, socidlogo folklorista



Contenido

SESION INAUGURAL 23

Presentacion
Isadora de Norden 25

Conferencia inaugural
Patrimonios. Del recuerdo al proyecto de futuro
Emanuele Amodio 28

Conferencia magistral
Fiestas e identidades
Jaime Urrutia 36

EJES TEMATICOS 47

Introduccion

De rituales festivo-ceremoniales a patrimonio intangible.
Nuevas recreaciones de viejas tradiciones

Juan Agudo 51

Del rito a la fiesta turistica.

Transformacion y uso de los rituales indigenas

en manifestaciones turisticas y politicas

Emanuele Amodio 67



X ENCUENTRO PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL PATRIMONIO
INMATERIAL DE PAISES IBEROAMERICANOS

Relaciones sociales e identidad en fiestas
urbano-mestizas de la region andina de Bolivia
Fernando Cajias 84

La gestion de la cultura inmaterial: del archivo al repertorio
Gisela Cdnepa 96

De los ciclos insulares a la celebracion diseminada
Francisco Cruces 110

Los juegos florales: una fiesta civica euroamericana

entre la modernidad y la tradicion.

Aproximaciones a su estructura social, politica y cultural
Juan Camilo Escobar, Adolfo Leén Maya 125

El banko, gran fiesta ritual de vivos y difuntos en la Sabana
del Espiritu Santo, Republica Dominicana
Carlos Herndndez 142

El Filandon, una fiesta de vecindad y memoria colectiva.
La oralidad en los reinos de la nieve y el frio
Alfonso Garcia 158

La festividad indigena dedicada a los muertos:
patrimonio oral e intangible de México
Arturo Gomez 167

El patrimonio inmaterial y el turismo cultural:
una mirada desde la encrucijada de los derechos culturales
Maria Adelaida Jaramillo 180



Fiesta y musica. Transformaciones de una relacion
en el Cauca andino de Colombia
Carlos Mifiana 200

El patrimonio inmaterial como expresion de las distintas vi-
siones de un pueblo: el caso de un ritual andino en Peru
Juan Javier Rivera 221

En busca de la teatralidad andina
Miguel Rubio 245

El sentido de la fiesta en el contexto de la
identidad cultural haitiana
Jean Franck Saint-Cyr 263

El cimarronaje, la Sarandunga y San Juan Bautista en Bani,
Republica Dominicana

Dagoberto Tejeda 274
FOTOGRAFIAS 285
Relatoria general y conclusiones 291

UNESCO Oficina Regional de Cultura para América Latina

y el Caribe/ La Habana

CRESPIAL/ Centro Regional para la Salvaguardia del Patrimonio
Cultural Inmaterial de América Latina 299

Presentacion de los Talleres UNESCO/ CRESPIAL 301

FIESTAS Y
RITUALES



X ENCUENTRO PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL PATRIMONIO
INMATERIAL DE PAISES IBEROAMERICANOS

LA CONVENCION DEL PATRIMONIO INMATERIAL:
AVANCES EN LA REGION 303

Introduccion
Fernando Brugman 305

La salvaguardia, difusion y promocion del
patrimonio cultural inmaterial en el Peru
Cecilia Bdkula 317

El tango como patrimonio de la humanidad.
Reflexiones de una experiencia exitosa
Liliana Barela 328

Patrimonio y comunidad en Colombia
Adriana Molano 340

Politicas publicas de la Republica Bolivariana
de Venezuela sobre el patrimonio cultural intangible
Benito Irady 353

La Convencion para la Salvaguardia del Patrimonio Cultural
Inmaterial y su aplicacion en México
Francisco Lopez 359

La salvaguardia del patrimonio inmaterial:
experiencias de una metodologia de participacion en Cuba
Maria Mercedes Garcia 367

Politica cultural de Paraguay y el patrimonio
cultural inmaterial, nuevos avances
Gloria Mufioz 373



FIESTAS Y
RITUALES

SALVAGUARDIA DE LAS FIESTAS Y DANZAS
TRADICIONALES EN URUGUAY 381

Introduccion
Frédéric VVacheron 383

Fiestas tradicionales y diversidad cultural como herramientas
para el desarrollo local de Canelones, Uruguay
Virginia Cornalino 388

Salvaguarda del patrimonio cultural inmaterial
desde la sociedad civil
Equipo Praxis 395

Didactica para la creatividad con identidad.
Una herramienta social para la produccion

Marina Porrua, Marta Rueda y Cinthya Vietto 409
Conclusiones 420
ACTIVIDADES PEDAGOGICAS 425
Introduccion 427

Conferencia magistral

Rituales, identidades, comidas y bebidas:

patrimonializacion, usurpaciones simbolicas y comensalias
Ramiro Delgado 430



X ENCUENTRO PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL PATRIMONIO
INMATERIAL DE PAISES IBEROAMERICANOS

Principios del sabor en la gastronomia peruana
Sergio Zapata 441

Comida ritual en los funerales de los indigenas wayuu
Natividad “Tivi" Lopez 461

Venezuela y su diversidad cultural
Carlos Navarro 472

La gastronomia y la fiesta en Espafa
Carnaval, Cuaresma y Semana Santa
Silvia Isla 478

El ritual del matrimonio quechua y aymara

en Bolivia y su comida ritual

Norma Reyes 488
La festividad del Sefor de los Milagros vy el

Turrén de Dofa Pepa

Miryam Rodriguez 492

El Chiri Uchu y la Fiesta del Corpus Christi en Cuzco
Germdn Mori 497

El Mole Poblano y el Festival del Mole en Puebla
Fernando Barrales 503

Cena Ritual 507

Relatoria general y conclusiones 509



SESION INAUGURAL



Presentacion

Isadora de Norden
Directora general de los Encuentros

Fiesta es toda reunion en la que todos los que partici-
pan estdn de fiesta; se sienten de fiesta. Comparten un
estado mental y no sélo un acto colectivo.

Casanova

Los Encuentros para la Promocién y Difusién del Patrimonio Inmaterial
de Paises Iberoamericanos han tenido como objetivo principal generar un
espacio interdisciplinario para la reflexién, el intercambio de saberes y co-
nocimientos y la valoracién del papel de los diversos grupos generacionales
en los procesos de produccién y recreacién de las manifestaciones y expre-
siones que conforman nuestro patrimonio inmaterial.

Diez han sido las citas que, desde el afio 2000, nos hemos dado en varios
paises de América Latina y también en Espafa: Cartagena de Indias, en Co-
lombia, con el tema Culturas tradicionales en tiempos de globalizacién.
Memoria y documentacién; Santa Ana de Coro, en Venezuela, Influencias
africanas en las culturas tradicionales andinas; Granada, en Espafia, In-
fluencia y legado espafiol en las culturas tradicionales de los Andes ame-
ricanos; Lima, en Pert, Culturas tradicionales, territorio y regién; Quito,
en Ecuador, Rituales e imaginarios; Medellin, en Colombia, Generaciones:
transmisién y re-creacion de las culturas tradicionales; de nuevo Venezuela
en diez ciudades simultineamente, Gestién del patrimonio inmaterial y la
diversidad cultural; Santa Cruz de la Sierra, en Bolivia, Relaciones interétni-
cas y culturales; y de nuevo Cartagena de Indias, Lenguas y tradicién oral.

Después de seis afios volvimos a Lima para celebrar el X Encuentro con

la participacién de trece paises iberoamericanos: Argentina, Bolivia, Co-

11250



X ENCUENTRO PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL PATRIMONIO
INMATERIAL DE PAISES IBEROAMERICANOS

lombia, Cuba, Ecuador, Espana, Haiti, México, Paraguay, Pert, Republica
Dominicana, Uruguay y Venezuela.
El X Encuentro se celebré dentro del objetivo que siempre nos ha con-

vocado y, asi como los anteriores, tuvo como propdsitos especificos:

- Propiciar encuentros académicos y pedagdgicos mediante la realizacién
de conferencias, talleres, exposiciones y degustaciones gastronémicas.
. Facilitar el acercamiento entre creadores, investigadores, promotores y

gestores culturales.

En esta ocasidn el Encuentro marcé también el décimo aniversario de
un recorrido iniciado en el afio 2000, cuando el concepto de patrimonio
inmaterial atin no habia adquirido la dimensién que hoy tiene, y que desde
entonces nos ha llevado a reflexionar, afio tras afio, sobre temas muy diver-
sos y a disfrutar de experiencias y momentos inolvidables.

El tema que nos convocé fue el de Fiestas y rituales: la celebracion; el
inicio o el cierre de ciclos vitales; el intercambio de dones, conocimientos
y saberes, a lo cual afiadimos la renovacién de contactos, propésitos y afec-
tos. Compartimos durante siete dias jornadas de reflexién, de debate, de
intercambio de saberes y conocimientos y de disfrute festivo en un entorno
de diversidad, pluralidad e interdisciplinariedad.

Esta publicacién recoge las presentaciones académicas y resena las con-
clusiones de los talleres de gastronomia, musica, danza y artesania.

Un capitulo especifico resefia los debates entre responsables de gobier-
no encargados del patrimonio inmaterial en sus paises de origen. Organi-
zados por las Oficinas de la UNESCO en la Habana y Montevideo y el
CRESPIAL, estos talleres se han convertido en espacios de intercambio
de experiencias y buenas pricticas para la aplicacién de la Convencién para
la Salvaguardia del Patrimonio Inmaterial aprobada por la UNESCO en
el afo 2003, y permiten a su vez aportar a la reflexién universal sobre una

Convencién joven y compleja.



Al poner a disposicién de un publico mads amplio las Memorias del X
Encuentro queremos no sélo dar testimonio de lo alli ocurrido, sino com-
partir saberes y ensefianzas que estimulen nuevas reflexiones sobre el senti-
do, el valor y la vigencia de la fiesta como expresién de un patrimonio para

reforzar las relaciones sociales de los grupos humanos.

IsaAporA DE NORDEN

Fundadora y directora de la Cinemateca Distrital de Bogota. Subdirec-
tora de Bellas Artes del Instituto Colombiano de Cultura. Fundadora y
gerente general de la Compania de Fomento Cinematogrifico, FOCINE,
empresa industrial y comercial del Estado. Directora general del Instituto
de Cultura y Turismo de Bogot4. Directora general de Cultura del Minis-
terio de Relaciones Exteriores. Cénsul de Colombia en Le Havre, Francia.
Directora de la Galeria de arte Diners. Corresponsal de la Unién Latina
en Colombia. Asesora para asuntos culturales de la Unién Latina en Paris.
Curadora de la exposicién “Obra de Luis Caballero’, presentada en Paris y
en Madrid. Curadora de la exposicién “Arte paleolitico, el nacimiento del
arte en Europa’, presentada en Paris, Toulouse y en nueve ciudades espafio-
las. Curadora de la exposicién “El azulejo en el mundo latino’, presentada
en Paris, México, Chile y Argentina. Directora de asuntos culturales del
Ministerio de Relaciones Exteriores de Colombia. Directora general del
Instituto Colombiano de Cultura, Colcultura, actual Ministerio de Cultu-
ra de Colombia. Consejera cultural de la Embajada de Colombia en Vene-
zuela. Directora general y coordinadora académica de los Encuentros para
la Promocién y Difusién del Patrimonio Inmaterial de Paises Andinos. Se
desempend como directora del Centro Regional para el Fomento del Libro
en América Latina, el Caribe, Espafia y Portugal, CERLALC. Actualmen-

te dirige la Corporacién para la Promocién y Difusién de la Cultura.

FIESTAS Y
RITUALES

127



Conferencia inaugural
Patrimonios. Del recuerdo al proyecto de futuro

Emanuele Amodio,

Profesor Universidad Central de Venezuela

Las tantas definiciones de patrimonio —material, inmaterial, tradicional,

cultural, etc.— que han sido producidas a lo largo de las tltimas décadas,

si, por un lado, manifiestan un cierto grado de confusién conceptual, por

el otro, son testimonios de una intensa actividad intelectual de produccién

de sentido por parte de actores sociales, funcionarios e intelectuales; pero,

también, de grupos populares organizados, agencias nacionales e interna-

cionales, instituciones y hasta compafias aéreas y de turismo. En todos

estos movimientos de ideas y pricticas, en medio de las diferencias concep-

tuales y practicas, existe un elemento comun que resalta fuertemente: hay

fendmenos culturales y sociales que tienen un valor particular que puede

ser identificado y, segtin los intereses de cada quien, resaltado, valoriza-

do y explotado. Es evidente que el “valor”, de cualquier tipo que sea, no es

consustancial a las cosas o fendmenos identificados, sino que es atribuido,

en el sentido que se trata de una construccién social, fruto de la dinimica

cultural local o definida desde afuera, dentro de un contexto mas amplio:

nacional, regional y hasta global.

Las dos posibilidades, identificacién o construccién desde adentro o

desde afuera, categorias rigidas solamente por motivos metodoldgicos,

pueden ser analizadas solamente si aclaramos algunos conceptos claves, lo

que quiere decir que tendriamos que ponernos de acuerdo sobre el signi-

ficado de las palabras que utilizamos y llegar a definiciones comunes. Ya

identificamos en las varias definiciones de patrimonio un elemento comun:

1128



la atribucién de valor. Un proceso social o un producto material es cargado
de significados por un grupo cultural especifico a lo largo de su historia,
desempenando un papel decisivo en la construccién de las identidades,
amén de realizar funciones especificas en el 4mbito de su funcionamiento.

La referencia a laidentidad es aqui fundamental, ya que el proceso que la
produce y actualiza es histérico en un doble sentido: tiene una dimensién
temporal y, al mismo tiempo, responde a exigencias actuales y contingen-
tes. En el caso de la fiesta, por ejemplo, es el nosotros grupal que se despliega
en una performance que expresa cémo somos, cémo nos posicionamos en
el mundo y cémo nos relacionamos con los miembros del mismo grupo y
con los de otros grupos. Esta descripcién es coherente con la definicién de
patrimonio inmaterial de la Convencién de la UNESCO de 2003 cuando

reza:

Se entiende por “patrimonio cultural inmaterial” los usos,
representaciones, expresiones, conocimientos y técnicas ajunto con

los instrumentos, objetos, artefactos y espacios culturales que les son
inherentes- que las comunidades, los grupos y en algunos casos los
individuos reconozcan como parte integrante de su patrimonio cultural.
Este patrimonio cultural inmaterial, que se transmite de generacién

en generacion, es recreado constantemente por las comunidades y
grupos en funcidn de su entorno, su interaccién con la naturaleza y su
historia, infundiéndoles un sentimiento de identidad y continuidad y
contribuyendo asi a promover el respeto de la diversidad cultural y la

creatividad humana.

Sin embargo, alli donde la Convencién identifica patrimonios, para no-
sotros simplemente indica procesos culturales, ya que la atribucién de valor
histérico e identitario no transforma necesariamente un evento cultural en
patrimonio, dado que esta categorizacién implica la construccién de un
meta-nivel cognitivo y politico, una doble atribucién de valor: algo es elegi-

do para exponer lo que somos y nos representa mis que otros eventos. Asi,

FIESTAS Y
RITUALES

1129



X ENCUENTRO PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL PATRIMONIO
INMATERIAL DE PAISES IBEROAMERICANOS

no solamente el patrimonio es algo construido socialmente, como cualquier
proceso social, sino que ademds es “designado” conscientemente, a partir de
unas relaciones de poder concretas, con el fin de “representar”, hacia aden-
tro y hacia fuera, lo que somos. A menudo, considerando que no todas las
sociedades producen el concepto de patrimonio asi como lo hemos expre-
sado, la “patrimonializacién” de un bien cultural puede producirse en un
momento histdrico especifico de la historia de un grupo cultural o étnico, a
partir de intereses sociales o politicos de individuos u organizaciones pro-
pias, y bajo la influencia de una concepcién intelectual occidental, contexto
en el cual el tema del patrimonio se ha producido durante el siglo XX.
Pero esta atribucién puede originarse desde el afuera del grupo local o de
la misma sociedad, dando origen asi a fenémenos de atribucién de valor de
segundo nivel sobre una realidad no previamente valorizada socialmente, la
de la vivencia. Véase el caso de objetos de uso cotidiano populares o indige-
nas que son valorizados por los turistas fordneos como representativos de
la cultura local (el objeto exético), produciendo una posterior valorizaciéon
local con fines comerciales.

Atribuir sentido politico a la determinacién patrimonial de un bien
cultural, sea material o inmaterial, implica tener en cuenta dos aspectos
diferentes de la patrimonializacién: la constitucién de meta-niveles reflexi-
vos especificos y las relaciones sociales y politicas dentro de las cuales se
producen o se despliegan.

1. En cuanto al primer aspecto, es evidente que cualquier sociedad pro-
duce meta-niveles reflexivos sobre si misma, aunque lo hace siguiendo sus
propias légicas y formas expresivas. Esto implica que, por ejemplo, cuan-
do la légica que construye el meta-nivel reflexivo es la del mito, siendo su
forma expresiva la oralidad, la tradicién es, por asi decirlo, canibalizada en
funcién del presente: lo que sirve al presente es reactualizado, lo que no
sirve es eliminado o refuncionalizado y resemantizado. Bien diferente es el
caso de la elaboracién de un meta-nivel reflexivo a partir de una légica em-
pirica y cuya forma de transmision es la escritura: el pasado estd registrado

y puede ser reactualizado en cualquier momento, como saber al servicio



de la accién social o como referente para la constitucién de identidad a tra-
vés, precisamente, de procesos de patrimonializacién (que, en este sentido,
equivale a una mitizacién).

2. En cuanto al segundo aspecto, la produccién del relato a través de la
oralidad conlleva una creacién coral de tipo comunitario: es la transmisién/
trasformacién de individuos a individuos, de grupo a grupo, que produce
la valoracidn, dentro de relaciones tendencialmente igualitarias aunque no
necesariamente simétricas; mientras que la produccién del relato histérico
y la valoracién especifica de procesos culturales a través de la escritura, so-
bre todo en sociedades estratificadas, se producen de forma diferenciada,
siendo las relaciones de poder de un grupo sobre el otro lo que recorta el
significado y define su valor. Es éste precisamente el proceso que conduce
a la patrimonializacién.

Evidentemente, los grupos subalternos acttian dindmicamente frente a
los discursos que se le imponen, se apropian del mecanismo de produccién
de valor ajeno y de su ldgica y, reconociendo su necesidad para sobrevivir
social, cultural y econémicamente, producen un meta-nivel reflexivo sobre
su misma cultura, intentando asi contrabalancear la imposicién externa,
mds o menos violenta, con una patrimonializacién propia. Esta asume
a menudo las mismas formas y contenidos que la dominante (originada
generalmente por las instituciones del Estado), sobre todo por la posibi-
lidad de obtener los recursos que conlleva cualquier patrimonializacién
institucionalizada, pero también puede producir formas y contenidos pro-
pios, dando origen a una contraposicidn en la definicién de lo que es o no
patrimonio.

Esta dindmica, que a menudo asume formas politicas y juridicas, se nu-
tre de un contexto cada vez mis globalizado, donde es posible comparar
experiencias y acceder a la circulacién de mensajes y discursos especificos
sobre los procesos de patrimonializacién. Asi, cada vez mds grupos locales
comparten a través de internet sus experiencias y, lo que mds nos importa,
suben a la red la descripcién de los procesos e imdgenes de la propia atri-

bucién de valor con el fin de que también su “patrimonio” sea reconocido.

FIESTAS Y
RITUALES

131



X ENCUENTRO PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL PATRIMONIO
INMATERIAL DE PAISES IBEROAMERICANOS

Por otro lado, crece la sensibilidad, toda occidental, de la salvaguardia del
pasado y de los fenémenos culturales del presente, aunque corriendo el
riesgo de patrimonializar pricticas cotidianas que, precisamente por el pa-
pel que desempefian en el dia a dia de la vivencia, necesitan una fluidez
de cambios que la patrimonializacién dificulta, ya que —es menester estar
consciente de esto— cualquier declaracién de patrimonio, desde adentro o
desde afuera del grupo local, tiende a congelar el proceso social y cultural
patrimonializado. En esto, mucha es la responsabilidad de los funcionarios
que elaboran las declaraciones oficiales, asi como de los turistas, dispuestos
a comprar solamente lo “auténtico”y lo “tradicional’, rechazando lo que per-
ciben como “contaminado” y “menguado” de su valor cultural.

De estos procesos, la Convencién de 2003 de la UNESCO parece es-
tar consciente, sobre todo cuando, en los Considerando, reconoce que “los
procesos de mundializacién y de transformacién social por un lado crean
las condiciones propicias para un didlogo renovado entre las comunidades,
pero por el otro también traen consigo, al igual que los fenémenos de into-
lerancia, graves riesgos de deterioro, desaparicién y destruccidn del patri-
monio cultural inmaterial, debido en particular a la falta de recursos para
salvaguardarlo”. Sin embargo, es precisamente en “la voluntad universal y
la preocupacién comiin de salvaguardar el patrimonio cultural inmaterial
de la humanidad” que no parece considerar lo que implica la aceleracién de
los contactos entre sociedades y culturas diferentes y la explicita occiden-
talizacién de los modos de vida, sobre todo en los nifios y jévenes, ya en
gran parte socializados més por los medios televisivos que por sus padres
y maestros. ¢;Qué quiere decir, en este contexto, salvaguardar? ;Significa
congelar en el tiempo ceremonias y fiestas, realizindolas asi-como-hacian-
los-abuelos, o simplemente conservar su memoria, a través de la escritura,
imdgenes y museos?

El desafio es precisamente éste: si el patrimonio inmaterial, o como se
le quiera llamar, es algo vivo culturalmente en el presente, la idea de salva-
guardarlo choca con la funcién que realiza. Y esto sobre todo considerando

que la accién de occidentalizacién de las culturas locales, internas o exter-



nas al mismo Occidente, es un proceso que esté lejos de realizarse y hasta
cabe la imposibilidad de cumplirse, ya que cualquier cultura es siempre el
resultado de maltiples contactos y aportes, una persistente etnogénesis que
la hace dindmica y abierta a dar respuesta a los problemas del presente. En
este sentido, cuando hablamos de crisis culturales, siempre hay que recor-
dar que el significado de esta palabra conlleva la de creacién y proyeccién
hacia el futuro. Si ahora parece menguar la diferencia cultural y tememos
la homologacién, es bueno recordarnos que a lo largo de su historia la
humanidad ha demostrado que es precisamente ése el motor que permi-
te las identidades y su articulacién con los procesos sociales. Mantener la
diversidad cultural, éste es nuestro cometido, ya que en esto estriba nuestra
misma supervivencia como especie; pero, como indicaba Lévi-Strauss en
la conclusién de su Informe a la UNESCO sobre “Raza e historia” (1952),
es necesario ‘comprender que para alcanzar esta meta, no serd suficiente
con cuidar las tradiciones locales y conceder un descanso a los tiempos
revueltos. Es el hecho de la diversidad el que debe salvarse, no el contenido
histérico que le ha dado cada época y que ninguna podria perpetuar mis
alld de si misma. Hay pues que escuchar crecer el trigo, fomentar las poten-
cialidades secretas, despertar todas las vocaciones en conjunto que la his-
toria tiene reservadas. Ademds hay que estar preparados para considerar
sin sorpresa, sin repugnancia y sin rebelarse lo que de inusitado seguirin
ofreciéndonos todas estas nuevas formas sociales de expresion”.

Salvar la diferencia, mds alld de los contenidos histéricos implica un
vuelco definitivo en nuestro trabajo tanto intelectual como promocional;
implica desechar de una vez por todas la idea de “tradicién pura’, asumien-
do que se trata siempre de recreaciones y resemantizaciones frente y desde
el contacto con otras culturas y a los desafios del presente que cada socie-
dad o grupo social local enfrenta. Desde la cocina, avida de novedades y
mezclas jugosas, hasta la fiesta con sus lentejuelas, pasando por el reggae-
ton final. Pero todo esto con una atencidn particular para que la diferen-
cia no se transforme en desigualdad, ya que, nuevamente en palabras de

Lévi-Strauss, en su ensayo “Raza y cultura” (1983), “La situacién se torna

FIESTAS Y
RITUALES

1133



X ENCUENTRO PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL PATRIMONIO
INMATERIAL DE PAISES IBEROAMERICANOS

completamente diferente cuando la nocién de una diversidad reconocida
de una y otra parte se sustituye en una de ellas por el sentimiento de supe-
rioridad fundado en comparaciones de fuerza y cuando el reconocimiento
positivo o negativo de la diversidad de culturas da lugar a la afirmacién de
su desigualdad”.

No se trata de aplicar un relativismo sin perspectivas, sino de asumir lo
propio sin despreciar lo ajeno, convencidos de que una politica de la me-
moria no sélo es posible sino que es necesaria, una accién continuada de
registro para las futuras generaciones, pero también de afectuosa recepcién
y valoracién de formas y contenidos, tradicionales o nuevos, alli donde son
producidos o revividos. Y esto es precisamente lo que hemos intentado
hacer realidad en estos diez afios de Encuentros para la promocién y di-
fusion del patrimonio inmaterial, impulsados con visidn, fuerza y cons-
tancia por Isadora de Norden, quien ha sabido darnos aliento y coraje para
continuar en esta empresa que nos ha permitido hacer memoria de lo olvi-
dado, de lo reprimido y de lo recién nacido y producido; y quien también
nos ha demostrado que es posible juntar antropélogos, funcionarios y ope-
radores culturales con cocineros, poetas, danzantes, artesanos y musicos
para discutir y polemizar, reirnos y comer juntos y, sobre todo, hacernos
mds fuertes en el trabajo diario con nuestras comunidades, en contra de
aquellos que piensan que no vale la pena ocuparse de lo que consideran se-
cundario y hasta pasado y muerto, ya que su ceguera no les permite ver que

aqui est4, en el patrimonio cultural, el futuro mismo de la humanidad.

EMaNUELE AMoODIO

Antropdlogo e historiador. Se ha desempenado como investigador en ins-
tituciones publicas y privadas en Brasil, Perd, Ecuador y Venezuela, con
actividades de promocién social e investigacion participativa entre grupos

indigenas y populares, tanto urbanos como campesinos. En el campo his-



toriogrifico realiza investigaciones sobre el siglo XVIII venezolano, con
particular referencia a los asuntos de la vida cotidiana urbana. Asi mismo,
se interesa en el tema de las identidades y relaciones interétnicas durante
la época colonial y en la actualidad. Ha sido jefe del Departamento de At-
queologia y Etnohistoria de la Escuela de Antropologia de la Universidad
Central de Venezuela, donde es catedritico de Antropologia histérica y
dirige el Laboratorio de Antropologia histérica. Actualmente coordina el
proyecto de investigacion “Nuevas socialidades y estructuras de poder en

las sociedades indigenas de Venezuela”.

FIESTAS Y
RITUALES

2235



Conferencia magistral
Fiestas e identidades

Jaime Urrutia,
Peru

Debo agradecer a las instituciones organizadoras del X Encuentro para la
Promocién y Difusién del Patrimonio Inmaterial de Paises Iberoamericanos
el haberme asignado el honor de hacer uso de la palabra en esta conferencia
inaugural a nombre del Centro Regional para la Salvaguardia del Patrimonio
Cultural Inmaterial de América Latina, CRESPIAL. Este evento propone
propiciar la reflexién sobre la fiesta como reproduccién y reinvencién del pa-

trimonio inmaterial. Asi lo sefiala claramente la convocatoria oficial:

(+..) por ser el centro medular de la cultura, los eventos festivos
adquieren una importancia fundamental en la reproduccién y re-creacién
del patrimonio inmaterial de los grupos locales, ya que la tradicién se
renueva dentro de los cauces del saber tradicional pero con apertura
también a lo nuevo, sobre todo en consideracién de los intercambios cada
vez mids frecuentes que los individuos realizan en sus actividades diarias
o en sus traslados migratorios. Pero aqui se presenta también de manera
problematica su crisis, frente a la invasién avasallante de contenidos
culturales fordneos a través de los medios de comunicacién. De esta
constatacién, la necesidad de preservar y reforzar social y politicamente el

patrimonio inmaterial festivo.

No debemos perder de vista entonces los procesos de urbanizacién y des-

acralizacidn en curso, componentes del proceso mundial de globalizacién,

1136



recordando que las culturas, sus expresiones inmateriales y sus referentes
identitarios son productos histéricos, es decir, se van modificando progre-
sivamente. Se ha escrito mucho sobre fiestas y rituales y seria presuntuoso
de mi parte pretender establecer un estado de la cuestién sobre este tema.
Apenas pretendo, en estos minutos, esbozar algunas ideas generales que
posiblemente serdn repeticion de conceptos desarrollados hace mucho por
diversos investigadores, por lo cual les pido desde ya disculpas.
Empecemos diciendo que no existe fiesta de una persona ni existe so-
ciedad sin fiestas y rituales. Posiblemente desde el origen de la humanidad,
la fiesta es una expresién gregaria, un acto ritual de cohesién social, de
identidad grupal, de referencia colectiva; en otras palabras, la fiesta es un
referente basico de identidades nacionales, regionales, locales. Es deci, fies-
ta, ritual e identidad son conceptos entrelazados. La fiesta, segtin Antonio

Arifos:

Se define en relacién dialéctica con la vida cotidiana, rompe con el tiempo
de trabajo y sumerge a los participantes en un ambiente que propicia e
intensifica interacciones emotivas; cultiva la paradoja al mezclar en una
sintesis, no exenta de tensién, el rito y el juego, la ceremonia y la diversion,
el respeto a la tradicidn y la espontaneidad, lo espiritual y lo corporal, lo

intimo y lo publico.

Las fiestas son, pues, integradoras de la sociedad, borran temporalmente
las diferencias sociales, reproduciéndose en ellas los vinculos sustentato-
rios de la identidad grupal. Actos rituales, musica, danza, comida, territo-
rialidad: la fiesta es la mdxima expresidén conjunta de diversas expresiones

del patrimonio cultural inmaterial.

En la fiesta, atin en las formas mds variadas, el origen de la comunidad
se reafirma, las identidades encuentran nueva savia para reforzarse y las
relaciones sociales, sobre todo las que tienen que ver con la autoridad

y el poder, son confirmadas, reestructuradas o recompuestas. De alli

FIESTAS Y
RITUALES

1237



0238

X ENCUENTRO PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL PATRIMONIO
INMATERIAL DE PAISES IBEROAMERICANOS

que la realizacién de cada fiesta implica la elaboracién de estrategias:
organizativas, con sus figuras preestablecidas; de imagen, mostrarse para
ver y ser vistos; de consumo, sobre todo alimenticio, para favorecer la

redistribucién de los recursos vitales, etc.

Segin Casanova, podemos entender una fiesta como un estado men-
tal compartido pues ella permite compartir sentimientos y creencias de un
grupo identificado territorialmente. Las fiestas estructuran el calendario y
el espacio de las sociedades y, segtin afirmé Marcel Mauss, “La fiesta es un
hecho social total, de expresién ritual y simbélica, sagrada y profana”. Vi-
vimos esperando y organizando fiestas de toda indole, sagradas o profanas.
Nuestra vida en sociedad se organiza en funcién de estas celebraciones.
Las fiestas, como dijimos, marcan el calendario de una sociedad. El ciclo
festivo tiene mucho que ver con los ciclos productivos. Las fiestas rompen
la cotidianidad de nuestras vidas, son —como ha sido resaltado por diver-
SOs investigadores— una transgresiéon. Como escribié Marcel Bataille en su

articulo sobre la transgresion:

La sociedad humana no es solamente el mundo del trabajo. Esa sociedad
la componen simultineamente -o sucesivamente- el mundo profano y

el mundo sagrado, que son sus dos formas complementarias. El mundo
profano es el de las prohibiciones. El mundo sagrado se abre a unas
transgresiones limitadas. Es el mundo de la fiesta, de los recuerdos y de

los dioses (...)

Por excelencia, el tiempo sagrado es la fiesta. La fiesta no significa
necesariamente, como la que sigue a la muerte de un rey a la que me
he referido, un levantamiento en masa de las prohibiciones; ahora
bien, en tiempos de fiesta, lo que estd habitualmente prohibido puede
ser permitido, o incluso exigido, en toda ocasién. Hay entre el tiempo
ordinario y la fiesta una subversién de los valores cuyo sentido subrayé

Caillois. Desde una consideracién econémica, la fiesta consume en su



prodigalidad sin medida los recursos acumulados durante el tiempo del
trabajo. Se trata en este caso de una oposicién tajante. No podemos decir
de entrada que la transgresién sea, mis que lo prohibido, el fundamento
de la religién. Pero la dilapidacién funda la fiesta; la fiesta es el punto
culminante de la actividad religiosa. Acumular y gastar son las dos fases
de las que se compone esta actividad. Si partimos de este punto de vista,
la religién compone un movimiento de danza en el que un paso atris

prepara el nuevo salto adelante.

La fiesta es en si misma un rito social que permite remarcar un hecho
o acontecimiento especial. Tratindose de un rito, la fiesta debe cenirse a
patrones determinados, asumiendo los participantes diferentes roles en
concordancia con esos patrones. Musica, danza y comida son los acompa-
fantes de este ritual. Como en este X Encuentro la gastronomia estd tam-
bién representada, quiero citar un estudio de monjas dominicas espafolas
sobre las fiestas que su congregacion realizaba en los siglos XVIII y XIX,
hablando de“los alimentos del cuerpo para bien del alma”. El dato significa-
tivo es su calendario, que asocia comidas con celebraciones religiosas. Asi,

el calendario establecido era:

Dia de la Circuncisién: Pasteles

Dia de Pasqua de Reyes: Perdices

Dulce nombre de Jests: Cabritos

Octavo de Reyes: Capones

Vispera de la Purificazion : Peces
Domingo de carnestolendas : Perdices
Anunziacion de N. Sra. : Salmén fresco
Primero de Resurreccién: Corderos
Segundo dfa de Pascua: Criadillas de carnero
S.Juan Anteportam Latinam: Palominos
Ascensién del Sefior: Pichones

Vigilia del Espiritu Santo: Peces

FIESTAS Y
RITUALES

1139



X ENCUENTRO PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL PATRIMONIO
INMATERIAL DE PAISES IBEROAMERICANOS

Dia de Pascua: Pollos
Ssma. Trinidad: Sesos y criadillas
Corpus: Pichones

Dia Octavo: Pollos

No tenemos la disciplina de aquellas monjas, pero sabemos que cada fiesta
tiene una comida especial incluida en el ritual e incluso la preparacién de
banquetes donde el acto de comer juntos implica la aceptacién del otro.

Si nos cefiimos a la gruesa division en fiestas profanas y fiestas sagradas,
debemos recordar que, ante todo, las fiestas expresan sentimientos colecti-
vos, pero también estd claro que las fiestas y sus rituales correspondientes
son productos histéricos que celebran hechos y coyunturas determinadas.
En primer lugar, las fiestas civicas resumen referentes de memoria colecti-
va de un determinado pais, regién o localidad, reafirmando el sentimiento
de pertenencia a una determinada sociedad. Simbolos, discursos, rituales,
conforman estas celebraciones, vinculadas a una versién compartida de la
historia. Las fiestas llamadas civicas, son producto muchas veces del sur-
gimiento de estados nacionales. El Dia de la Independencia, los hechos de
alguna guerra, son conmemorados festivamente en cualquier pais pues en
el discurso de identidad nacional resultan ser un basamento central de su
memoria. Estas representaciones de identidad se repiten a nivel regional
y local, a través de celebraciones que reafirman pertenencias colectivas a
determinados territorios y tradiciones histéricas compartidas.

En las fiestas religiosas los dioses y santos son invocados para que haya
buenas cosechas, o para que no ocurran terremotos y la naturaleza arroje
frutos de bonanza, o simplemente para pedir milagros de toda indole. Re-
marquemos sin embargo que muchas fiestas sacras son resultado de una
simbiosis con el mundo profano y que por lo tanto no sélo expresan un
sentir de fe sino que, por supuesto, son momento de algarabias diversas, en
el transito entre lo sagrado y lo profano.

Las fiestas profanas celebran la vida, y el centro de la celebracién es

la diversién y el goce, rompiendo el ritmo de la vida cotidiana. Las fiestas



tienen, ya lo dijimos, su propio territorio; sus lugares de celebracién, desig-
nados por la tradicidn, devienen asi en una expresién popular. ;Acaso no se

nos antoja hacer lo que dice el charro mexicano?

En las fiestas de mi pueblo
me gusta apostarle a los gallos,
y en las carreras arriesgo todo,

a favor de mis caballos.

¢Cudntas fiestas existen en el mundo iberoamericano? No hay respuesta
para esta pregunta, pero como dato referencial cito el caso del Pert1, donde se
han registrado mds de 3.000 fiestas colectivas de toda indole, la mayoria de
ellas en homenaje a un santo patrdn, expresando las creencias mégico-religio-
sas de una regi6n en particular. En América Latina cada pueblo tiene varios
santos en su referente colectivo, y cada santo tiene su fiesta, a lo cual debemos
sumar las celebraciones civicas, los festivales, que ademds de locales pueden ser
regionales y nacionales. Los calendarios festivos son por lo tanto complejos y
resulta dificil establecer una catalogacién o una tipologia que vaya més alld de
la gruesa division entre celebraciones sagradas y celebraciones profanas.

Cito un ejemplo: sélo para el mes de octubre del presente afio, en la Pro-
vincia de Buenos Alires, estdn previstas en el calendario oficial las fiestas de
la Carreta, de la Golondrina, del Caballo, de la Corvina, de la Raza en el
Mar, de las Llanuras, del Hombre de Campo y, por supuesto, del Dulce de
Leche. De otra parte, apenas como una muestra de las miles de expresiones
de patrimonio cultural inmaterial de América Latina, recordemos que en
la lista representativa del PCI de la UNESCO estan reconocidas como ex-
presiones festivas: el tango rioplatense, el samba de roda de Bahia, la tumba
francesa de Cuba, la lengua, la danza y la musica de los garifunas de Belice,
Guatemala, Honduras y Nicaragua, la tradicidn del teatro bailado Cocolo
de Republica Dominicana y el candombe de Uruguay.

Podriamos incluir en nuestra exposicion las fiestas de Navidad o las de

San Juan, pero a riesgo de parecer arbitrario permitanme resumir tres ma-

FIESTAS Y
RITUALES

40



X ENCUENTRO PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL PATRIMONIO
INMATERIAL DE PAISES IBEROAMERICANOS

nifestaciones festivas que son de las mas comunes en nuestro continente:
los carnavales, la Semana Santa y el Dia de los Muertos. Diablos y diabla-
das, comparsas, disfraces y, por supuesto —como dice Neruda— “nuestros
borrachos sempiternos’, celebran la fiesta transgresora por excelencia: el
carnaval multicolor, ruidoso, festivo y multitudinario. La musica es funda-
mental en el carnaval con sus propios ritmos, sus propias letras, renovadas
afio tras afio. Quizis el carnaval sea la fiesta mds popular en todos nuestros
paises. Recordemos que la UNESCO acaba de reconocer, como parte de
la lista representativa del PCI mundial, al Carnaval de Negros y Blancos,
de Pasto, Colombia, que se une a la lista con el Carnaval de Oruro y el
Carnaval de Barranquilla. La lista seria extensa pero recordemos, ademds
de los citados, otros carnavales convertidos en fiestas multitudinarias, co-
mo el Carnaval de Rio, el de Santa Cruz de Tenerife, el de Corrientes, en
Argentina y el de Repuiblica Dominicana.

La Semana Santa retine ritos religiosos con celebraciones y fiestas se-
glares, desde el Viernes de Dolores hasta el Domingo de Resurreccién. Es
decir, es a la vez una celebracién religiosa y una fiesta popular. Procesio-
nes, cofradias, cdnticos, expresan en muchas de sus celebraciones locales
una fusién de las costumbres religiosas catélicas con elementos mégicos y
paganos. Para muchas localidades, es “la fiesta de las fiestas”. Guardamos
todos el recuerdo del gran cineasta Luis Bufiuel, quien acudia cada ano ala

Semana Santa de su pueblo, Calanda, en Teruel:

(+..) con su tinica y tambor a“romper la hora” y a participar en todo
el ritual de los redobles. Todas estas ceremonias le causaron un gran
impacto, tanto es asi, que el mismo manifesté que encontré en el recuerdo

de los tambores la fuente de inspiracién de muchas de sus peliculas.

Las celebraciones de la Semana Santa en Popayan también estin en la
lista representativa de la UNESCO, pero podriamos agregar muchisimas
mds, desde las de Sevilla, en Espafia, hasta las de Huamanga, en Ayacu-

cho. Muchos ayuntamientos, municipios, gobiernos regionales e incluso



gobiernos nacionales, han declarado la Semana Santa como Fiesta de inte-
rés turistico internacional, como fiesta de interés regional, o incluso como
patrimonio cultural de la nacién.

Permitanme relatarles una experiencia personal. Cuando vivia en la
hermosa y dolorida Huamanga hace algunas décadas, tuvimos con otros
docentes de la Universidad Nacional de San Cristébal de Huamanga la
ocurrencia de registrar todos los eventos que forman parte de su Semana
Santa, la més conocida y reputada del Pertt. Comencé mi empeiio el Vier-
nes de Dolores, cuidindome de las espinas y agujas que sorpresivamente
van recibiendo los distraidos en la procesién de ese dia. El Domingo de
Ramos acompafiamos al burro blanco que traslada la imagen de Cristo que
serd colocada como corona de culminacién en la procesién del Domingo de
Resurreccién. Aquel domingo festivo y colorido retine la bendicién de Ra-
mos y la entrada de la chamiza que serd quemada el sibado, en una muestra
mis del rito purificador del fuego. Anudando amistades con cofradias en-
cargadas, con mayordomos elegidos y con fieles participantes, debi seguir la
larga serie de procesiones desde el lunes hasta el jueves, y luego del viernes
de reposo, el sibado de gloria representd para mi un reto de resistencia;
los encargados de amarrar los troncos de soporte, y de adornar con ceras
y cenefas la inmensa anda de Resurreccién de la madrugada del domingo,
trabajando a puertas cerradas en la catedral, me contaban sus historias y
creencias mientras las vasijas de chicha iban disminuyendo de nivel gracias
al entusiasmo bebedor de todos los que estabamos alli, felices y alejados
de nuestras preocupaciones cotidianas. En la madrugada, cuando la noche
cede lentamente el paso a la luz del dia, aquel inmenso armatoste apenas
puede atravesar la puerta de la catedral y dar una vuelta a la Plaza principal
sin detenerse nunca, pues no tiene apoyo. Debajo, no exagero si digo que
mds de un centenar de personas, en estado calamitoso la mayoria pues el
zapateo de los huaynos y las bebidas han sido su ocupacién toda la noche,
trasladan aquella mole en un zigzag delator. Se dice que cargar las andas
en cualquier procesidn o simplemente acompanatlas, nos libera de pecados

cometidos. Pues bien, aquella Semana Santa yo también quedé liberado

FIESTAS Y
RITUALES

11430



X ENCUENTRO PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL PATRIMONIO
INMATERIAL DE PAISES IBEROAMERICANOS

por mucho tiempo de mis pecados antes de ser reincidente, pero sobre to-
do pude comprender que las fiestas acercan a las personas, refuerzan un
sentimiento de pertenencia grupal y combinan alegria y solidaridad.

El Dia de los Muertos, que acaba de celebrarse, es también un referente
importante en nuestro calendario festivo. La UNESCO, a través del re-
conocimiento de las fiestas indigenas dedicadas a los muertos en México,
resalta esta importante celebracién continental que retine simbidticamen-
te, en muchos casos, ritos prehispanicos con ritos de la tradicién catélica
occidental. La diferencia entre los animales y los hombres viene de que
éstos entierran a sus muertos, por ello el culto a los muertos es celebracion
comun en toda sociedad, y se expresa con particularidades en nuestro con-
tinente. Es también en relacién con la muerte que se celebra casi en esos
mismos dias y con creciente adhesién de seguidores, la fiesta de Halloween,
con sus guadanas, calabazas luminosas, crucifijos, esqueletos y telas de ara-
fia. Recordemos, como mero ejemplo, que acaba de realizarse en varias ciu-
dades del Pert el Festival del Tanta Wawa, aquel pan dulce que se obsequia
con ocasién del Dia de los Muertos.

Lo que he presentado es apenas un esbozo de las miles de fiestas en
Iberoamérica, que retinen en sus celebraciones multiples expresiones de
patrimonio cultural inmaterial, reafirmando a través de ellas las identida-
des colectivas. Sélo me resta declarar, para terminar esta breve exposicién:
iQue comience la fiesta del X Encuentro para la Promocién y Difusion del

Patrimonio Inmaterial de Paises Iberoamericanos!

Jaime UrruTIA

Bachiller en Ciencias Sociales y licenciado en Historia por la Universidad
Nacional de San Cristébal de Huamanga. Maestro en Historia por la Uni-
versidad de Paris I, Pantheon-Sorbonne, Francia. Ha sido docente de la

Facultad de Ciencias Sociales de la Universidad Nacional de San Cristébal



FIESTAS Y
RITUALES

de Huamanga y de la Escuela de Antropologia de la Universidad Nacional

1145

Mayor de San Marcos, Lima. Actualmente es Director General del Centro
Regional para la Salvaguardia del Patrimonio Cultural Inmaterial de Amé-
rica Latina — CRESPIAL, con sede en el Cuzco.



EJES TEMATICOS



Introduccion

Las sociedades funcionan a través de la constitucién de una trama de re-
laciones sociales, dentro de un espacio culturizado y una temporalidad
propia que ritma la vida cotidiana de sus miembros. El tiempo recibe una
organizacién cultural a partir de calendarios agricolas y religiosos que per-
miten a los individuos y grupos sociales organizar su vida y hacetla previsi-
ble: saber lo que va a pasar genera tranquilidad y reduce la complejidad de
la vida natural y social. Sin embargo, el ritmo temporal de la cotidianidad
es marcado también por ciclos vitales, como lo son el nacimiento, el matri-
monio o la muerte, y ciclos culturales relacionados en gran parte con los
mitos y la religion. Asi, el tiempo cotidiano es periédicamente suspendido
para permitir la celebracién de eventos especiales que marcan tanto la so-
ciabilidad como la identidad de los individuos, segiin la edad o el género.

Entre los ritos periddicos, religiosos y civiles, las fiestas son ocasién de
celebracién especial ya que permiten el despliegue de las relaciones socia-
les y familiares, son ocasién de reencuentros y, claramente, sirven para re-
afirmar la historicidad de cada grupo. En la fiesta, atin en sus formas mds
variadas, el origen de la comunidad se reafirma, las identidades encuentran
nueva savia para reforzarse y las relaciones sociales, sobre todo las que tie-
nen que ver con la autoridad y el poder, son confirmadas, reestructuradas
o recompuestas. De alli que la realizacién de cada fiesta implica la elabora-
cién de estrategias: organizativas, con sus figuras preestablecidas; de ima-
gen, mostrarse para ver y ser vistos; de consumo, sobre todo alimenticios,
para favorecer la redistribucién de los recursos vitales, etc.

Una caracteristica que marca las fiestas populares es la reciprocidad que

implica participar en ellas, expresada, sobre todo, en el intercambio de do-

1149



X ENCUENTRO PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL PATRIMONIO
INMATERIAL DE PAISES IBEROAMERICANOS

nes, lo cual reafirma las relaciones, y la celebraciéon de banquetes donde el
acto de comer juntos implica la aceptacién del otro, tanto, que los dgapes
asumen a menudo forma ritual. Por otro lado, sobre todo en las fiestas reli-
giosas, la celebracion es ocasién de contacto con los mundos sobrenaturales
de cada comunidad, de alli que en cada sitio las fiestas asuman caracteris-
ticas propias, adaptaciones y trasformaciones segin la cultura local y las
creencias particulares de los grupos sociales.

Asi, por ser el centro medular de la cultura, los eventos festivos ad-
quieren una importancia fundamental en la reproduccién y re-creacién del
patrimonio inmaterial de los grupos locales, ya que la tradicién se renueva
dentro de los cauces del saber tradicional pero con apertura también hacia
lo nuevo, sobre todo en consideracién de los intercambios cada vez mas
frecuentes que los individuos realizan en sus actividades diarias o en sus
traslados migratorios. Pero aqui se presentan también de manera proble-
madtica sus crisis, frente a la invasién avasallante de contenidos culturales
foraneos a través de los medios de comunicacién. De esta constatacion sur-
ge la necesidad de preservar y reforzar social y politicamente el patrimonio
inmaterial festivo.

Tres fueron los ejes temdticos propuestos en la convocatoria del X En-

cuentro para articular las diversas presentaciones y debates:

1. Relaciones sociales, identidades y reproduccién cultural.
2. Gestidn tradicional y nuevas industrias culturales.

3. Fiestas y procesos migratorios.

A continuaci6n, en orden alfabético segtin los apellidos de sus autores, los

textos de sus presentaciones acompanados de sus respectivos curriculos.



De rituales festivo-ceremoniales
a patrimonio intangible.
Nuevas recreaciones de viejas tradiciones

Juan Agudo,
Profesor Universidad de Sevilla

Es relativamente frecuente que nos encontremos con el calificativo de “falsas
verdades” en relacidn con el andlisis de diferentes afirmaciones o acciones,
habitualmente en relacién con cuestiones politicas o de interpretaciones
sociolégicas; una expresiéon que generalmente tiene un matiz negativo, o
al menos equivoco, y siempre como resultado del ocultamiento en parte
de la verdad. Sin embargo, en el mundo del ritual, o0 més extensamente
de los sistemas festivo-ceremoniales, bien podriamos invertir este juego de
palabras, y hablar, en términos positivos, de “verdades falsas” aplicadas a
las explicaciones que nos dan nuestros informantes acerca del modo como
viven y sienten los rituales en los que participan.

Cuando les preguntamos acerca de su origen, continuidades a través del
tiempo, razones por las que participan o acuden a ellos, y, sobre todo, de los
sentimientos que genera la participacién individual/colectiva en los mismos,
la frase que con mayor frecuencia escucharemos es la de que “esto siempre ha
sido asi”; o variantes sobre la misma idea para indicar que “siempre se ha he-
cho asf’, “lo recuerdo desde siempre” o, reforzando explicitamente el mismo
discurso de continuidad atemporal de los rituales, “asi lo hicieron nuestros
padres” o ‘cuentan” (los ancianos o empleando el modo indicativo de manera
indefinida) que siempre lo han conocido o celebrado del mismo modo.

Es sobre esta imagen sentida de continuidad intergeneracional (o inclu-
so de experiencia autobiografica inalterada) sobre la que quiero detenerme

y a la que quiero aplicar la frase de verdad-falsa. Disociando ambos térmi-

51



X ENCUENTRO PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL PATRIMONIO
INMATERIAL DE PAISES IBEROAMERICANOS

nos contrapuestos, la verdad implicita en las afirmaciones a las que hemos
hecho referencia vendria a ser:

A) Capacidad de evocacién que nos transmiten los rituales, remitiéndo-
nos a unos sentimientos (para quienes participan) e imdgenes (para quie-
nes los observan) de atemporalidad, que se recrean y activan ciclicamente
en el momento en que se participa en ellos, o que incluso se rememoran
como marcadores de los tiempos culturales de espera y acciones sociales
colectivas.

B) Funcién ampliamente analizada en los estudios clasicos de los nu-
merosos antropdlogos y socidlogos (E. Durkheim, M. Gauss, M. van Gen-
nep, C. Lévi-Strauss, V. Turner, E. Leach, etc...) que han resefiado el valor
de uso de los rituales como hechos sociales totales en los procesos para
la reafirmacién del sentimiento de comunidad simbdlica que aglutina a la
colectividad que los practica o identifica como propios. En su desarrollo, las
individualidades personales se diluyen, temporalmente, en el acto colectivo
que representa la accién ritual.

De hecho, como ha sido puesto de manifiesto en el estudio de los rituales
andaluces, la participacidn en los mismos, y expresamente en aquellos sen-
tidos y/o identificados como patronales, supone la reafirmacién simbdlica
(visualizable ante el conjunto de la comunidad) de la pertenencia a dicha
comunidad, aunque el resto del afio, por los motivos que fuere (emigracién,
trabajo, estudios, etc.) no se resida en la localidad. Con la activacién de este
espiritu de ‘comunitas™ los conflictos se atemperan y las tensiones sociales
se encubren’; lo que no significa, todo lo contrario, que no se ponga de
manifiesto en su desarrollo la estructura social que sustenta la comunidad:

relaciones de poder expresadas en el control de los iconos que justifican los

1 Expresion tomada del trabajo de V. Turner en donde desarrolla el concepto de comunidad simbdlica repre-
sentado y activado por los procesos rituales.

2 0O, en sentido contrario, se ponen de manifiesto ritualmente. Véase al efecto las teorias, no necesariamente
contrapuestas, aplicadas a la interpretacion de los rituales seglin se interpreten los mismos como una reafirma-
cion del sentimiento de comunidad por encima de los conflictos internos o, en sentido contrario, como parte
de los mecanismos en los que afloran estas mismas tensiones, pero trasladadas al campo del ritual (acotadas
en tiempos y espacios precisos) con lo cual quedan exorcizadas en beneficio del desarrollo de la misma con-
vivencia.



actos rituales; protagonismos simbélicos en diferentes actos de represen-
tacién, comensalismos, etc.; o en el control de los sistemas organizativos;
distribucién de roles de género y edad; representacion e intervencién de las
diferentes instituciones que articulan la colectividad, etc.

C) Sentimiento de continuidad. Los rituales, y en general todos los ac-
tos festivo-ceremoniales, estaban antes que nosotros y lo seguirin estando
cuando ya no estemos. Pero antes que nada, el modo en como participa-
mos, las percepciones personales con las que los asociamos, estardn marca-
dos por sentimientos asociados al modo como aprendimos a vivirlos, a las
relaciones intergeneracionales como nos fueron transmitidos de abuelos-
padres-hijos, e incluso a nuestra propia biografia personal, a modo de ritos
de paso que han ido marcando nuestro ciclo vital. Es en el transcurso de es-
tos rituales cuando se irdn manifestando los cambios de estatus que iremos
experimentando, sobre todo en el paso de la adolescencia a la edad adulta,
cuando vaya progresivamente aumentando el grado de autonomia asociado
a la edad’: integracién y participacién en grupos sociales mas implicados
en el desarrollo de los rituales, licencia progresiva en los horarios para estar
fuera de casa, permisividad en el consumo de bebidas alcohdlicas, etc.

En realidad, todo lo dicho hasta ahora no son sino aspectos inherentes
a la propia estructura de los hechos festivo-ceremoniales en si mismos, de
sus funciones y el papel que han jugado y desempefian, como comporta-
mientos culturales universales, en la configuracién de toda cultura. Por ello
son “verdades” sentidas como tales por quienes participan en los rituales;
aunque tales sujetos sociales no siempre perciban con claridad estos mis-
mos rituales como expresion privilegiada de las relaciones sociales que con-

forman y, en parte, contribuyan a configurar y legitimar la colectividad que

3 Pensando en Andalucia, la progresiva transformacion de adolescentes en jovenes/adultos queda con fre-
cuencia progresivamente perfilada, de afio en afio, en el incremento de libertad de accidn para participar e inte-
grarse en los ambientes festivos de ferias y romerias. Sin embargo, en ocasiones estos mismos criterios pueden
suponer ser progresivamente excluidos de determinados actos de los rituales, como ocurre con la progresiva
pérdida de la permisividad con las que inicialmente se integran los nifos/as en muchos rituales, cuando los
criterios de género son aun ambiguos, y que ird desapareciendo con el incremento de la edad que supondra la
asuncion especifica de unos roles de género diferenciados y diferenciadores.

FIESTAS Y
RITUALES

253



X ENCUENTRO PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL PATRIMONIO
INMATERIAL DE PAISES IBEROAMERICANOS

les da vida. De hecho, esta tltima apreciacién de mostrar o reproducir la
estructura social que los dota de sentido queda fuera de las propias funcio-
nes simbdlicas de los rituales festivos ceremoniales.

Pero, al mismo tiempo, retomando la frase inicial que motiva esta re-
flexién, la apreciacién/sentimiento colectivo de que las fiestas han sido
siempre asi, es falsa. De hecho, cuando insistimos sobre esta apreciacion,
quienes nos informan suelen modificarla para reconocer que si han existido
transformaciones, como resultado del “‘cambio de los tiempos’, pero limita-
das a aspectos tecnoldgicos o hibitos de consumo; rara vez se afirma que se
ha modificado el significado de la fiesta o ritual, o los elementos fundamen-
tales, estructurales, de la misma.

Y sin embargo, quien quiera que se acerque al estudio de los rituales
festivo-ceremoniales, apreciard ripidamente que son manifestaciones cul-
turales en continua transformacién. Para darse cuenta de ello no es preciso
recurrir a una larga historia. Basta con seguir la propia trayectoria de una
o dos generaciones, contrastando los datos aportados por nuestros infor-
mantes. Cuando no en la comprobacién de nuestros cuadernos de campo,
sobre todo si observamos un mismo ritual transcurrido un corto periodo
de tiempo.

El cambio, la transformacién continuada es inherente a su propia condi-
cién de rituales tradicionales. Al contrario de lo que muchos piensan (y es
comun a la concepcién popular del significado y funcién de este término),
la tradicién que no se adapta desaparece, y con ello el referente cultural al
que se le aplica pierde el propio adjetivo de tradicién/tradicional con el que
se le valoraba. Sélo si estdn vivos, si se reproducen ciclicamente, los rituales
festivo-ceremoniales siguen siendo tradicién.

No deja de ser significativo que en el lenguaje coloquial no se suele em-
plear la palabra tradicién para referenciar préicticas culturales en desuso,
que en tal caso son referidas como “costumbres’, “pricticas” e incluso creen-
cias de otros tiempos. Y lo mismo ocurre en dmbitos cientificos si nos re-

ferimos a referentes culturales que s6lo conocemos por la arqueologia o la



historia* nada sabemos de cémo eran “las tradiciones” de los pueblos celtas
y seria aventurado hacetlo incluso de culturas del pasado tan bien cono-
cidas historiograficamente como la romana. Los restos arqueoldgicos nos
permiten inducir cudles eran sus creencias, estructuras sociales, tecnologias
dominadas, etc., pero no sus tradiciones. Los objetos no nos las transmiten,
porque no conocemos los contextos precisos en los que se utilizaban, valo-
res sociales concretos con los que se vinculan, etc.; en definitiva, los valores
simbdlicos y las practicas sociales asociadas a los mismos que dan sentido
a la tradicién. Una tradicién se ha de usar permanentemente, intercalando
y reconfigurando a veces similares elementos (musica, iconos, gastrono-
mia, tiempos rituales) para expresar tradiciones diferentes’. Con lo que
ademds de usarse, han de renovarse permanentemente, hasta que pierdan
su funcién, y entonces desaparecern o se transformardn en otra tradicién.
Cuando decimos que una musica es de tradicién celta o medieval, lo mismo
de unos usos gastronémicos o de un ritual, estamos afirmando (la mayor
de las veces como resultado de especulaciones o imagenes proyectadas ha-
cia el pasado dificiles o imposibles de demostrar) la continuidad de algiin
significante o elemento cultural aislado (sonidos musicales, lugares donde
tiene lugar la celebracién, calendario simbélico o estacional, etc.) asociados
a un pasado que creemos (0 que mds bien nos imaginamos) ha perdurado
hasta el presente; aunque siempre en el contexto de significados diferentes:
otros dioses, otros modos de ejecucién y uso, otros valores y costumbres

socioculturales.

4 Solo nos aventuramos a intuirlas cuando han sido descritas por cronistas, historiadores, viajeros, etc. que
las conocieron, y solo (de ahi también la necesaria precaucion en su valoracion) si nos ofrecen la “interpreta-
cion” del porqué hacian aquello que nos describen. De lo contrario nada o poca informacion nos aportan sobre
la mentalidad, valores sociales, creencias, etc., limitindose sin mas a una descripcion mas o menos valiosa
desde el punto de vista etnografico.

5 Si en la estructura de todo ritual estara presente la musica, indumentaria especifica, tiempos culturales,
gastronomia, comportamientos sociales regulados, etc., el modo como estos elementos se configuran, o en
su caso son sustituidos y se afiaden o quitan algunos de ellos, nos dara como resultado una procesion urbana
0 una romeria, o marcaran la radical diferencia entre una Semana Santa y una feria, donde la musica, indu-
mentaria, etc. no es en absoluto intercambiable. Los mismos valores, una vez prefijados como tradicionales,
podriamos aplicar a la labor de un artesano frente a un operario moderno cuando a veces utilizan los mismos
instrumentos.

FIESTAS Y
RITUALES

::55::



X ENCUENTRO PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL PATRIMONIO
INMATERIAL DE PAISES IBEROAMERICANOS

Sea como fuere, en lo que ahora nos interesa, cuando empleamos el
concepto de tradicién en el contexto de los rituales festivo-ceremoniales,
nos referimos a unas pricticas culturales a partir de las cuales, sea cual
fuere el nivel de participacién activa® de los sujetos adscritos a la colec-
tividad que las desarrollan, se infieren y transmiten unos valores com-
partidos, aunque no necesariamente univocos. Esa es también la fuerza
de los sentimientos que genera la tradicién, la polisemia de significados
atribuibles a unos mismos simbolos o practicas: una romeria puede ser
vivida como acto religioso, pero también ladico, o, por encima de los de-
mids valores, como la expresién de la identidad colectiva de la poblacién
que la celebra.

Participar en estos rituales festivo-ceremoniales es aceptar formar parte
de una experiencia compartida, con lo que ello conlleva. Por lo tanto, su
pervivencia dependerd de su capacidad de adaptacién a los cambios socia-
les. De hecho, en el estudio de los rituales, desde una perspectiva antropo-
légica, tan interesante, si no mas, como el estudio de las permanencias que
podamos rastrear de épocas mds o menos remotas, son las transformacio-
nes y adaptaciones que se han ido originando en el transcurso del tiempo.
Otra de las funciones de la tradicién es orientar estas transformaciones,
manteniendo la imagen de un sentimiento de continuidad inalterada, o al
menos no sustancialmente modificada. Como ejemplo de lo dicho, quisiera
centrarme en varios aspectos destacados del sistema festivo-ceremonial en
los rituales andaluces en el presente.

El primero de ellos hace referencia a la profunda transformacién” acae-

cida no tanto en la expresion formal de estos rituales, sino en la estructura

6 Teniendo en cuenta que en los rituales, en contraposicion a los espectaculos, no existe diferencia significa-
tiva entre actores y espectadores. Todos son actores, intervienen por igual, generando y desarrollando, acorde
con un muy preciso codigo cultural compartido, el climax colectivo en el que tiene lugar y se da sentido al
ritual.

7 Queda para otra ocasion analizar en detalle los vaivenes seguidos por este sistema ritual a través del
tiempo. Grosso modo, el origen de este sistema ritual, sobre todo en lo referente a las manifestaciones fes-
tivo-ceremoniales relacionadas con el ambito religioso, tal y como ha llegado hasta nosotros, se configura
en el periodo de la Contrarreforma, en los siglos XVI y XVII. Es decir, aunque han cambiado radicalmente
sus significados simbolicos y aun ideologicos, se mantiene sin embargo la estructura formal en lo referente a



profunda de sus significados y funciones socioculturales. Aproximadamen-
te a partir de mediados de los afios ochenta del siglo pasado se puso fin en
Espana a la profunda crisis iniciada en la década de los afios sesenta que
hizo desaparecer, o al menos modificé sustancialmente, simplificindolos
en términos generales (reduccién de los tiempos festivos, modificacién de
los calendarios tradicionales para adaptar las fiestas a tiempos de vacacio-
nes y fines de semana, etc.), numerosos rituales y festejos tradicionales.
La razén no fue otra que la emigracién y profunda desestructuracién que
afect6 al mundo rural que daba vida a buena parte de estos festejos. La
definitiva implantacién de nuevos usos socioecondémicos dejé obsoletos los
viejos ciclos temporales, ordenados en su ritmo anual no por los tiempos
de ocio-trabajo fuertemente regulados del presente (descansos semanales,
periodos vacacionales) sino precisamente por un ciclo festivo-ceremonial
que determinaba estos mismos tiempos de trabajo-descanso; al tiempo que
los festejos colectivos perdian algunas de sus viejas funciones ancestrales:
de tiempo de encuentro pero también de ocasidn para el comercio, de au-
topercepcién de los diferentes grupos sociales que componian la colectivi-
dad (gremios, clases sociales, barriadas) y de ocasién para el relajamiento,
pautado y consentido, de las propias normas sociales (consumo de alcohol,

relacién entre géneros, etc‘).

calendarios, advocaciones que acaparan las principales manifestaciones rituales, y predominio inequivoco de
los modelos de expresion ritual generados o reelaborados en aquellas fechas, centrados hasta hoy en Semana
Santa y romerias.

Después, al tiempo que primero se modificaron algunos fundamentos ideologicos del poder con la monarquia
borbonica y mas tarde se trastoco por completo la estructura sociopolitica con la implantacion del sistema
liberal burgués decimononico, se ira cambiando la actitud politica, social e ideologica hacia este sistema
ritual, que, desde entonces, no hara sino menguar hasta el s. XX. Primero seria el ataque, bastante efectivo,
del movimiento ilustrado; después vendra el efecto devastador de la desamortizacion que arruina a numerosas
cofradias y hace desaparecer un considerable nimero de ermitas y santuarios (urbanos y rurales) entorno a los
cuales pivotaban numerosos rituales. Con posterioridad habra un relativo repunte, o al menos se atempera este
proceso de desaparicion, a fines del s.XIX y primeras décadas del XX, cuando la nueva burguesia ya asentada
en el poder, restablezca la vieja alianza con la iglesia como legitimadora del orden social y poder establecido al
tiempo que recurre a los antiguos rituales como un magnifico instrumento (dada la fuerza que mantenian por su
atraccion popular) para manifestar su posicion social dominante: es el tiempo en que se revitalizan las grandes
romerias y semanas santas de los principales nucleos urbanos andaluces. Finalmente vendra la crisis de los
afios sesenta del s. XX y la nueva revitalizacion a la que nos estamos refiriendo a partir de los afos 80.

FIESTAS Y
RITUALES

257



X ENCUENTRO PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL PATRIMONIO
INMATERIAL DE PAISES IBEROAMERICANOS

Aunque también es verdad que la pérdida o transformacién de muchos
de aquellos rituales tuvo que ver més con la profunda desestructuracién que
afect6 al esquema de valores de aquella sociedad cambiante que a la propia
desestructuracién socioecondmica que afectd al mundo rural (y urbano) de
mediados del siglo XX. No pocos de aquellos rituales eran sentidos por los
propios actores sociales como manifestaciones de una ruralidad arcaizante
que en aquel momento se ponia en entredicho, cuando no de unos modos
primarios de creencias y diversiones que se mantenian por la fuerza de la
tradicidn y el aislamiento de los lugares en que se practicaban. A fin de
cuentas los rituales no eran sino una parte mds de unos valores y pricticas
por aquel tiempo cuestionados, y que hoy, paraddjicamente, son reivindica-
dos como patrimonio primigenio en los nuevos discursos neoromanticistas
de este mundo “tradicional” (con demasiada frecuencia identificado con el
“rural”) en extinci6n: paisajes, gastronomia, arquitectura, oficios.

En segundo lugar, dicho lo anterior, actualmente asistimos a un proceso
inverso, de revitalizacidn, recuperacion, e incluso creacién de nuevos ritua-
les. Ahora, por lo que acabamos de decir, tanto los rituales que han logrado
consetvarse, como los que se estin recuperando, se han convertido en ma-
nifestaciones relevantes de un patrimonio cultural, etnolégico, defendido
en clave de identidad: se han transformado en sefias de identidad locales e
incluso étnicas. Como dato muy significativo, por lo que tiene de simbdlico,
son actualmente numerosas las poblaciones en las que la centralidad de las
plazas ya no estd ocupada por esculturas de proceres nacionales mas o me-
nos reconocidos, sino por esculturas que representan a personajes que sim-
bolizan la fiesta (danzantes u otros personajes que singularizan los rituales,
figuras de toros en donde estos animales ocupan un papel destacado en las
fiestas populares, personajes vinculados con la Semana Santa), o bien a
hombres y mujeres relacionados con actividades u oficios tradicionales.

Un buen ejemplo de lo que acabamos de decir es lo que ocurrié con
las danzas rituales y fiestas de moros y cristianos. Si bien los rituales en si
nunca desaparecieron ni corrieron riesgo de hacerlo al tener como finalidad

rendir culto a, en su mayoria, imagenes patronales, los festejos de moros y



cristianos, y mds adn las danzas rituales®, eran consideradas como elemen-
tos prescindibles de las mimas. Las danzas, casi sin excepcidn, estuvieron a
punto de desaparecer en los afios sesenta, y en muchos casos tuvieron que
recurrir a nifios para “mantener la tradicién”. Con las fiestas de moros y
cristianos ocurriria lo mismo, desapareciendo de varias poblaciones alme-
rienses y granadinas, o bien reduciéndose drasticamente la complejidad del
ritual al acto de los juegos de banderas o relaciones y arengas entre los
capitanes moros y cristianos. Actualmente ambos tipos de manifestaciones
se han convertido, pricticamente sin excepcidn, en sefias de identidad de
las poblaciones que las han revitalizado y/o recuperado; con la paradoja de
que, en el caso de las danzas, han surgido nuevas tradiciones al coexistir
las danzas de nifios, respetados por haber “mantenido la tradicién’, con las
de adultos que “han recuperado la tradicién”. Con otro factor anadido, no
menos contradictorio cuando tratamos de aunar “tradiciones” y “autentici-
dades’, pero que viene a demostrar lo dicho sobre el cambio permanente de
estas tradiciones: la recuperacion de estas danzas, sobre todo en el caso de
buena parte de las conservadas en la comarca del Andévalo en la provincia
de Huelva, ha venido acompanada de su “dignificacién” como danza’. Su
definitivo reconocimiento como sefia de identidad local ha motivado que
los actuales danzantes deban vestir como corresponde al papel ritual que
desempenan; es decir, se han disefiado en los tltimos treinta afios nuevas
indumentarias con mejores telas y calzados, en algunos casos muy elabo-
radas (San Bartolomé de la Torre, Villablanca, Cerro del Andévalo), para

vestir a unos danzantes que con anterioridad llevaban en todos los casos'

8 Enno pocos casos costeadas por los mayordomos que reclutaban entre los sectores sociales mas humildes
de las poblaciones a estos danzantes.

9  En menor medida, caso de San Bartolomé de la Torre, también se han modificado los propios pasos de
danza o mudanzas tradicionales, incrementando los mondtonos ritmos tradicionales con nuevas figuras que
enriquecen la actual coreografia. Un cambio que en este caso estuvo motivado por la participacion de estas
danzas, alla por los afios sesenta del s. XX, en espectaculos folcloricos, solo que luego incorporaron las nuevas
mudanzas a sus actuaciones rituales.

10  Son contadas las poblaciones andaluzas en las que los danzantes, por tradicion, han portado trajes rituales
especificos, generalmente de extrafias composiciones y significados simbolicos perdidos (faldas, numerosas
cintas, etc. ). En el caso de las 13 danzas conservadas en la provincia de Huelva, s6lo se da este caso en las
poblaciones de Higueras y Cumbres Mayores. En otros lugares de Andalucia encontramos trajes similares en

FIESTAS Y
RITUALES

2259



X ENCUENTRO PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL PATRIMONIO
INMATERIAL DE PAISES IBEROAMERICANOS

modestas vestimentas jornaleras; unas vestimentas de calle que se conver-
tian en indumentarias rituales mediante el sencillo procedimiento de cru-
zarse sobre el pecho una banda de tela 0 un mantoncillo. Y en el caso de
las fiestas de moros y cristianos, también casi sin excepcion, las antiguas
indumentarias, bastante estrafalarias en algunos casos y que no eran sino
el modo de imaginarse ser moros y cristianos (en este caso lo normal era
vestir, lo mds antiguo, a la usanza de los uniformes militares del s. XIX),
se han convertido actualmente en elaborados trajes historicistas que tratan
de recrear la indumentaria (no menos imaginada que las anteriores mds
populares) que se supone llevaban los cristianos y musulmanes de aquellas
épocas.

En tercer lugar llamaria la atencién sobre el hecho de que estas fiestas y
rituales no se han revitalizado sin mds, tal y como eran y “siempre han sido”.
En este proceso la tradicién se ha readaptado a los nuevos cambios socia-
les, al tiempo que se estdn generando nuevas tradiciones sentidas ya como
tales e indisociables de los procesos rituales. Algunos de estos cambios han
afectado la propia estructura de estos rituales. Es el caso paradigmatico de
la incorporacién de la mujer a los sistemas organizativos y al protagonismo
activo en estos rituales, al compds del definitivo reconocimiento en el plano
simbdlico de la igualdad de derechos impuesta en el ordenamiento cons-
titucional; alcanzando en ocasiones un notable protagonismo ritual, tal y
como ocurre con su significativa presencia en el sistema de mayordomias
imperante en la provincia onubense.

El mismo modelo organizativo de este sistema de mayordomias estd
siendo afectado por estas mismas transformaciones estructurales. En el
pasado se caracterizé por su condicién unipersonal y sin que, en la mayoria
de las poblaciones que contaban con él, hubiera hermandades, mientras
que en el presente (en un proceso comenzado en los afios setenta del siglo

pasado) los mayordomos han sido desplazados por las nuevas hermanda-

las danzas cordobesas de Los locos de Fuente Carreteros y de San Isidro en Fuente Palmera, y en la de San
Anton en Orce (Granada).



des que asumen todo el papel organizativo de la fiesta y ritual, queddndoles
a los mayordomos/as sélo el protagonismo simbélico de presidir los actos
en el dia de la fiesta a cambio de cubrir los gastos del culto y convites colec-
tivos. Con otro cambio afiadido en esta modificacién estructural: para po-
der hacer frente al considerable incremento en los gastos de estos rituales,
acorde con los nuevos modelos sociales, las mayordomias han dejado de ser
individuales para convertirse en colectivas, compuestas por un niimero va-
riable de personas vinculadas entre si por lazos de amistad o parentesco.

Y en cuanto a la “recuperacién” de antiguos rituales, siempre y cuando
se conserve la memoria viva de su existencia (en generaciones que los cono-
cieron y ahora actian como legitimadores de su reimplantacién), no deja
de ser significativo este cambio de tendencia, en cierta manera histdrica,
invirtiendo un proceso de merma de los rituales del pasado que se iniciara
en el s. XVIIL

Otros cambios afectan no tanto a su estructura como al reforzamiento
e incluso desplazamiento simbdlico del valor asignado a los simbolos do-
minantes que justifican estos rituales. Proceso en el que indudablemente
tienen mucho que ver los nuevos discursos patrimonialistas, en los que
estos rituales son vistos como ejemplos paradigmiticos de un patrimonio
intangible crecientemente autovalorado por las comunidades locales (y au-
tondmicas) como sefias de identidad emblematicas. Sobre todo si entre los
elementos que lo conforman existe alguno que por su singularidad los di-
ferencie de otros rituales formalmente andlogos en su estructura. En tales
circunstancias, estos signiﬁcantes, unos mas de los numerosos elementos
que en su origen servian como contextualizadores del ritual o fiesta, han
pasado a convertirse en significados dominantes, sefias de identidad loca-
les, sin cuya presencia e intervencién no se concibe el propio ritual. Son
los ejemplos citados de danzantes y bandos de moros y cristianos. Pero
extensibles a otros muchos rituales que pasan a conocerse, no tanto por el
nombre de la fiesta 0 advocacién de la imagen que los justifica, como por
el de los personajes o actos festivo-rituales que los protagonizan. Son “las

fiestas de...’, culminada la frase con la cita expresa de dicho elemento dife-

FIESTAS Y
RITUALES

161



X ENCUENTRO PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL PATRIMONIO
INMATERIAL DE PAISES IBEROAMERICANOS

renciador: cascamorras (Guadix), escopeteros (Beznar), de la danza de los
palos (Villablanca), toro del aguardiente (Vejer), etc. En ocasiones el hecho
diferencial que se resefia y acentiia progresivamente es el modo o manera
como se celebra un mismo ritual o fiesta: peculiaridad de las ferias de dia/
noche de las poblaciones malaguenas (celebraciones en el entramado urba-
no durante el dia y en el recinto ferial en la noche) frente al modelo muy
formalizado de la feria sevillana; contraste en el modo de llevar los “tronos”
y pasos al estilo malaguefio (con varales y con los costaleros o hermanos de
trono por fuera) frente a los “pasos” al modo sevillano (con los costaleros
bajo el paso).

En otro sentido, pero también en consonancia con estas nuevas lectu-
ras patrimonialistas, de “recuperacion de la tradicién’, se ha invertido la
tendencia decreciente, de pérdida de rituales, para asistir a un proceso de
recuperacidn de rituales desaparecidos o en decadencia: recuperacién en
numerosas poblaciones (Sierra Morena cordobesa) de las fiestas de la Can-
delaria vinculadas con el encendido de grandes fogatas en las calles de las
poblacién; de las fiestas de la noche de San Juan de muy desiguales signifi-
cados (en unos casos relacionados con el agua y en otros con el fuego); an-
tiguas fiestas de moros y cristianos en las provincias de Almeria y Granada;
o el ejemplo especialmente significativo, por el fuerte apoyo institucional
con el que estd contando, de la Fiesta de las Cruces en mayo."

Pero en otras ocasiones ya no se trata de recuperacidn, sino de expan-

sién de los modelos existentes. El hecho mis significativo en este sentido

11  Un caso muy significativo es el de la ciudad de Sevilla, reflejo a su vez de como un ritual por muy potente
que sea en un tiempo determinado puede, a veces con relativa rapidez, perder sus significados sociales e irse
desactivando hasta desaparecer, sin que existan razones de fuerza para ello. En Sevilla, las fiestas de la Cruz
eran renombradas ya en el s. XVII, contamos con interesantes descripciones e incluso dibujos de folcloristas
del s. XIX que resefan la vitalidad de su celebracion, e incluso el Soraya elige este tema de las cruces de
mayo sevillanas (junto a la Semana Santa) entre las representaciones de las fiestas populares espafiolas para
su coleccion de cuadros. Y sin embargo, en parte al compas del despoblamiento de los corrales y casas de
vecinos que, en gran medida, les daban vida en el transcurso del s. XX, llegaron practicamente a desaparecer.
Actualmente, con un fuerte apoyo institucional, se estan volviendo a activar estas cruces de mayo en patios y
plazas (todavia faltas de la vitalidad que les caracterizaba), significativamente muchas de ellas al socaire de las
cofradias penitenciales, como una actividad mas apadrinada por este tipo de asociaciones, convertidas en un
eje vertebrador destacado de la sociedad sevillana.



ha sido y es el notable incremento en el nimero de cofradias penitenciales
vinculadas a la Semana Santa, con las consiguientes reclamaciones para ser
consideradas y participar en igualdad de condiciones con las hermandades
mds antiguas, lo que estd ocasionando no pocos conflictos para poder inte-
grarse en estos procesos rituales (Semana Santa sevillana). Un caso similar,
aunque en este caso excepcional, es lo que ocurre con la romeria del Rocio
y el extraordinario incremento en el nimero de hermandades que acuden
al santuario a partir de los afios cincuenta del s. XX.

Otro ejemplo, mucho mis significativo, si tenemos en cuenta que desde
el siglo XX y hasta la guerra civil de 1936 se habian estado destruyendo,
es ahora la construccién de nuevas ermitas rurales (Castafio del Robledo,
Fuente la lancha, Cantillana, etc.), las mas de las veces para convertir en
romerias antiguas devociones urbanas (generalmente marianas), que ahora
son desplazadas durante un dia a los nuevos santuarios. En otras ocasio-
nes asistimos a un notable incremento en el nimero de hermandades que
acuden a estos santuarios, incremento en el nimero de dias que duran las
romerias, o complejidad de los rituales seguidos en el entorno de los san-
tuarios, tal y como ocurre con las romerias de Montemayor y del Rocio en
Huelva, o de la Virgen de la Cabeza en Jaén.

E incluso surgen ex novo nuevas romerias. Uno de los ejemplos més lla-
mativos puede ser el de la poblacién onubense de Monterrubio, donde no
s6lo se ha levantado una ermita rural en honor de su santo patrén, San
Sebastidn, sino que también se ha creado una nueva danza ritual a imagen
y semejanza de las que existen, desde tiempos inmemoriales, en algunos de
los pueblos vecinos. Y en otros casos, sencillamente han surgido romerias
laicas en las que los habitantes de la localidad, reproduciendo los mismos
esquemas estructurales de las demds romerias (salida en grupo, recorrido
festivo del camino, regreso igualmente formalizado), se trasladan a un pa-
raje proximo a la poblacién donde permanecen varios dias, pero sin rendir
culto ni portar ninguna imagen religiosa, tal y como ocurre con la “Ro-
merfa de la amistad” en San Bartolomé de la Torre (Huelva) en el mes de

agosto.

FIESTAS Y
RITUALES

1163



X ENCUENTRO PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL PATRIMONIO
INMATERIAL DE PAISES IBEROAMERICANOS

En estos dos tltimos ejemplos citados hemos asistido a la creacién de
“nuevas tradiciones” (se ha consolidado su reproduccién ciclica anual, son
valoradas como parte integrante de su sistema festivo ceremonial, motivan
el encuentro del conjunto de la comunidad como expresion colectiva, y ac-
tivan unos valores compartidos), una de ellas un ritual festivo-ceremonial,
y la otra una fiesta con apariencia de ritual. Pero también se estin creando
nuevas tradiciones dentro de otras mds antiguas, poniendo de manifiesto
la inequivoca relacién entre rituales y estructura social, de su condicién de
expresién de los cambios habidos en las relaciones sociales, y de la transfor-
maci6n de los valores colectivos que las ocasionan o surgen a partir de estos
cambios. Tal vez los ejemplos mds significativos se den en el mundo de los
costaleros que portan las imdgenes en Semana Santa. Un primer ejemplo
lo constituye el propio fenémeno sociolégico de las cuadrillas de costaleros
de hermandad, voluntarios que sustituyeron a partir de los afios setenta del
s. XX a los costaleros contratados (descargadores de puerto, jornaleros)
que tradicionalmente habian desempefiado esta labor. Desde entonces,
en apenas treinta afios, las cuadrillas de jornaleros se han afianzado como
un referente simbdlico y socioldgico especifico y sin el que no se concibe
el propio desarrollo de la Semana Santa, generando toda una subcultura
especifica y fuertemente formalizada: modo de acceso a las cuadrillas (ge-
neralmente tras varios afios de espera), léxico, gastronomia, indumentaria,
costumbres ritualizadas como el acontecimiento del momento de la iguald,
en la que se organiza el grupo distribuyéndose sus miembros segtin su altu-
ra, etc. Un segundo ejemplo tiene que ver con el cambio estructural al que
nos referimos como consecuencia de la creciente participacién activa de las
mujeres: también han surgido, como fenémeno en auge, cuadrillas de cos-
taleras (que excluyen en su composicién a los hombres al igual que ellas son
excluidas de los grupos de hombres), con la peculiaridad de que en varias
poblaciones, por ahora sélo cordobesas, los momentos de las salidas/en-
tradas de los templos especialmente dificultosas por el tamafio de los pasos
o cualquier otra circunstancia, recorridos procesionales, o acontecimien-

tos rituales singulares (encuentro entre pasos/imdgenes portadas unas por



mujeres y las otras por hombres) se han convertido ya en momentos de
fuerte expectacion (climax ritual) tal y como ocurre en Cérdoba, Montoro,
Pozoblanco. Y por supuesto “la tradicién” es que estos pasos sean llevados
por mujeres, a diferencia de los otros que, también por supuesto como pat-
te de la otra tradicién normalizada, son llevados por varones.

A modo de conclusidn, la pregunta que cabe hacerse es qué sentido tiene
la afioranza de este tipo de festejos del pasado, y la pretension de hacernos
creer que se siguen reproduciendo con base en una supuesta dinimica aje-
na a los cambios sociales.

En realidad, los rituales y fiestas que hoy consideramos tradicionales
han perdido la mayor parte de las funciones que les dieron origen y a las
que nos hemos referido: fragmentacién simbélica de los ciclos anuales; de-
marcacién de los tiempos de ocio-trabajo; actividades comerciales (ferias,
romerias) hoy ampliamente cubiertas por la amplia red de comercio co-
tidiano; tiempo de encuentro y mayor permisividad social (siempre ata-
cada y criticada por la Iglesia) hoy carente de sentido dada la facilidad de
encuentro y diversién habitual, etc. Y, sin embargo, este interés por fiestas
y rituales aparentemente ya anacrénicos (ampliacion del tiempo de las fies-
tas, creacién de nuevas romerias, recuperacién de fiestas en decadencia)
responde a una vieja funcién ancestral: la condicidn de tiempo de encuen-
tro que siguen teniendo, y de reafirmacién del sentimiento de colectividad
de quienes participan y se autoperciben a través de ellas. Cada fiesta, atn
dentro de unos modelos compartidos, es sentida como diferente a la que se
vive en las demds colectividades, y si cuenta con algiin elemento distintivo
exclusivo se convierte en elemento diferenciador, en sefa de identidad rele-
vante en este juego de autoidentificaciones. Si antes la dispersién geogrifica
y la dificultad para desplazarse convertia a estas fiestas en tiempos espera-
dos para el encuentro, ahora este mismo aislamiento se da dentro de nues-
tro mundo mds urbano, en donde el fuerte individualismo que caracteriza
nuestras sociedades se ve paliado por la imagen de comunidad recreada

que activamos al participar colectivamente en dichos rituales.

FIESTAS Y
RITUALES

1:65::



1166

X ENCUENTRO PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL PATRIMONIO
INMATERIAL DE PAISES IBEROAMERICANOS

Juan AGcupo

Licenciado en Geografia e Historia. Doctor en Antropologia Social de la
Universidad de Sevilla con la tesis: “La ritualizacién de la territorialidad
en el Valle de Los Pedroches. El sistema de Hermandades de la Virgen
de Guia”. Desde 1988 inici6 su labor docente como profesor adscrito al
Departamento de Antropologia de la Universidad de Sevilla. Profesor ti-
tular de dicho Departamento desde 1999. Hace parte del Grupo para el
Estudio de las Identidades Socioculturales en Andalucia (G.E.I.S.A) des-
de 1992. Entre su vasta produccidn escrita se destaca la coautoria de los
libros Tesauro del patrimonio histérico andaluz (1998); Patrimonio cultural
y museologia. Significados y contenidos (1999); Hinojosa del Duque y el Valle
de los Pedroches (2004); Culturas, poder y mercado (2005); y Mario Fuentes.
Medio siglo de fotografia etnogrdfica (2005).



Del rito a la fiesta turistica.
Transformacion y uso de los rituales indigenas
en manifestaciones turisticas y politicas

Emanuele Amodio,’
Venezuela

Introduccion

Las culturas indigenas estdn cada vez mds presentes en los escenarios politi-
cos latinoamericanos, lo mismo que se han multiplicado los eventos donde
se discuten sus problemas, ya no sélo por especialistas indigenistas, antro-
pélogos y funcionarios, sino también, y a menudo, por los mismos lideres
indigenas. Esta nueva realidad, que se ha ido construyendo desde, por lo
menos, la reunién de Barbados de 1971, es el resultado de la lucha de los
pueblos indigenas para obtener el derecho a sus tierras y culturas. Un efec-
to, que tal vez puede parecer secundario pero no lo es, de esta aumentada
presencia politica ha sido el incremento de la circulacién de temas cultura-
les indigenas en los medios de comunicacién de masa que, sin embargo, se
insertan en una tradicién mds antigua relacionada con el exotismo que se
atribuye a estos pueblos en relacién a Occidente, autoasumido como lugar
de la mirada hacia los otros no occidentales. Referirse al “exotismo” es tocar
un aspecto fundamental que, histéricamente, ha determinado la percep-
cién de las culturas extra-occidentales, incluyendo los pueblos indigenas

americanos y de otras latitudes, asi como las culturas del Oriente cercano
o lejano (cf. Said, 2002).

1 Consultar el C. V. de Emanuel Amodio al final de su conferencia inaugural “Patrimonios. Del recuerdo
al proyecto de futuro”.

1167



X ENCUENTRO PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL PATRIMONIO
INMATERIAL DE PAISES IBEROAMERICANOS

Nos encontramos asi con un fenémeno que marca radicalmente las
relaciones entre sociedades occidentales y sociedades indigenas, desde el
mismo primer contacto hasta nuestros dias, manteniendo una evolucién
constante y coherente con los cambios que se han determinado en Europa
alo largo de lo que se ha llamado modernidad, pero también directamente
conectado con los cambios que se han producido progresivamente en las
culturas indigenas y en las relaciones entre sus productores y portadores
y las diferentes sociedades de origen europeo. Asi, nos preguntamos: ¢qué
pasa cuando elementos de una cultura pasan, mis o menos violentamente,
de una sociedad a otra? Y, atin més, ;cdmo se transforman estos elementos
cuando se encuentran actuando fuera del entorno cultural en el cual fueron
producidos?

Las relaciones histéricas y actuales entre los indigenas, definidos como
pueblos o grupos y hasta etnias, pero raramente reconocidos como socie-
dades, y los europeos —conquistadores, misioneros, funcionarios, antro-
pélogos, turistas— han implicado la transferencia de elementos culturales
de un lado al otro de las sociedades en contacto. Generalmente, hablamos
de imposicién de cultura mds que de intercambio; y de transculturacidn,
como la llamé el cubano Ortiz, mas que de enculturacidén, como queria el
Memorundum norteamericano de los afios cuarenta. De cualquier manera,
se utiliza el término sincretismo cuando nos referimos a aquellos 4mbitos
de las culturas indigenas mas influenciados por las culturas occidentales,
mientras que el mismo proceso, pero en el campo criollo u occidental lo-
cal, es a menudo definido como “supervivencia’. Pensamos que los términos
“imposicién cultural’, “sincretismo” y “supervivencia cultural” deberian ser
analizados a fondo, para ver si su uso no implica una automadtica toma de
posicién ideoldgica, ya que: (a) se habla de sincretismo, sin diferenciar si se
trata del traspaso de formas o de contenidos, y esto es importante, ya que
cuando son las estructuras a cambiar, mis que de sincretismo se deberia
hablar de etnogénesis o produccién de nueva cultura; (b) cuando hablamos
de “imposicién cultural’, se nos olvida que las sociedades indigenas no se

han quedado ni se quedan pasivas frente a la avalancha de saberes ajenos



que pretenden desplazar los propios; al contrario, asi como histéricamente
habian procedido en cada contacto con otros pueblos antes de la llegada de
los europeos, se han impuesto como sujetos capaces de elaborar estrategias
defensivas y, por otro lado, de “apropiarse” de elementos culturales ajenos.
Finalmente, en cuanto al concepto de “supervivencias culturales’, viejo con-
cepto que pasé del dmbito de los estudios del folklore al periodismo y hasta
al habla comun, su carga ideoldgica es evidente asi como su evidente evo-
lucionismo: los otros estdn en el pasado y algo se queda de su culturaen la
nuestra, como residuo (la idea de los indigenas como primitivos se pasea
por estos términos).

En el contexto de los fendmenos sociales e ideolégicos que hemos cita-
do, nos interesa particularmente analizar ese “espacio” intermedio donde
las culturas indigenas han tenido la posibilidad de mostrarse o, mejor, han
sido mostradas al mundo occidental para hacerlas conocer, por lo menos
en la intenciones conscientes de sus impulsores, amén de realizar otros fi-
nes multiples, desde constituirse como espejo negativo de las identidades
europeas y criollas, hasta “demostrar” su necesidad de civilizacién. Estos
espacios “interculturales’, fuertemente determinados ideolégicamente, han
funcionado y funcionan como puentes bidireccionales, ya que algunos ele-
mentos culturales del mundo indigenas aparecen en el mundo no indigena,
a menudo solamente como imdgenes, mientras que el “actor” indigena, a su
vez, lleva consigo un nuevo saber, debido a su nueva experiencia del otro
mundo, pero también se lleva la experiencia misma de haber mostrado lo
que, tedricamente, expresa su mundo a los otros, sin demasiada conciencia
de que esa exposicidn se ha realizado dentro de moldes ya prefigurados

que, directa o indirectamente, han modificado su significado y sentido.
El mundo del otro: exotismo y folklorizacidn
La construccidn exdtica del otro americano no es, claramente, un proceso

nuevo, toda vez que se puede rastrear desde los primeros afios de la Colo-

nia, con alternas atribuciones, desde la demonizacién hasta la edenizacién

FIESTAS Y
RITUALES

1169



X ENCUENTRO PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL PATRIMONIO
INMATERIAL DE PAISES IBEROAMERICANOS

(cf. Buarque de Holanda, 1986). La manera diferente de vestir, las practi-
cas curativas, los objetos materiales y las mismas danzas y rituales, cuando
no fueron atribuidas a la influencia del demonio, atrajeron la atencién de la
incipiente etnografia, mientras que servian para demostrar el salvajismo de
los indigenas, no exento de cierta admiracidn: el otro desnudo, sus plumas
y danzas, al fin y al cabo, mientras demostraba la bondad de la empresa
americana, abria una ventana hacia modos diferentes de ser. Otros mundos
culturales que, aunque tildados de primitivos, birbaros o salvajes, podian
ser una prueba implicita de la relatividad del mundo europeo, por lo menos
para quienes se encontraban en el borde de esas sociedades o, simplemente,
en situacién divergente con las normas y pricticas culturales, a menudo
impuestas a la fuerza por instituciones como el Santo Oficio de la Inquisi-
cién. En verdad, cuando las noticias americanas comienzan a circular entre
los estratos altos y bajos de las sociedades europeas, el mundo americano se
trasformé en imagen de las posibilidades, fueran éstas econdémicas o cultu-
rales: la utopia se hizo carne y tierra y adquiri6 el nombre de América.

La circulacién de noticias americanas en Europa fue multiple: los re-
latos de los indianos (nombre con el cual fueron llamados en Espafa los
europeos retornados a la madre patria); los objetos artesanales y rituales
de las sociedades indigenas (no solamente los de oro o plata, sino también
objetos de uso habitual para mostrar y explicar pricticas cotidianas); los
textos descriptivos (no solamente las Crénicas que circulaban en los am-
bientes letrados, sino también los “folletos” de circulacién popular, como
los katsipori alemanes o los Livres bleu franceses, a menudo con dibujos); y
los mismos indigenas (con sus lenguas, atuendos y armas). Precisamente
en este tltimo caso, los grupos de indigenas americanos que a lo largo de
la época colonial fueron llevados a Europa, eran invitados u obligados a
mostrar también algunos ejemplos de su vida ritual o festiva en las cortes
europeas en términos espectaculares para el deleite de los observadores (cf.
Amodio, 1993a). Desde los primeros tainos llevados por Colén a la corte
de los Reyes de Espafia, hasta los algonquinos del rio San Lorenzo que

Champlain llevé a Paris a comienzo del siglo XVII, o los hurones trasla-



dados a la misma ciudad por Lescarbot, que los paseaba por los jardines de
Luxemburgo, la visién del otro americano se trasformé: el monstruo lejano
se humanizé y su manera de hablar, vestirse y comportarse fue cargada
del sentido de la alteridad cultural, repulsivo y atractivo al mismo tiempo,
productor de suefios y pesadillas. De una teratologia bioldgica se pas6 a
una cultural: habia nacido el exotismo americano, construccién del otro
definida a partir de la diferencia, una vez que la alteridad radical, la biol6-
gica, se habia desvanecido. Y, atn asi, la alteridad radical no se disip6 del
todo, continué subterrdneay solapada, pronta a resurgir para ocasionar sus
estragos, hasta reactivar la idea del “monstruo” que podia ser exhibido en
circos populares junto a los “engendros” de la naturaleza.

Estos procesos continuaron también durante el siglo XIX y XX, aun-
que con algunos matices diferentes y, sobre todo, en consideracién de la
rapida integracién, cuando no destruccién, de muchos pueblos indigenas
americanos. Precisamente, la referencia a los circos permite el recuerdo del
uso de grupos de indigenas norteamericanos cuando Bufalo Bill, cansado
de matar bisontes e indios, siguiendo el modelo de circos como el de Bar-
num, montd en 1883 el “Buffalo Bill's Wild West’, con el cual viajé varias
veces a Europa a final del siglo XIX, hasta asentarse en la Feria Mundial
de Chicago de 1893. Cerca de un millar de hombres y mujeres partici-
paban del especticulo, representando un conjunto de individuos reales o
imaginarios: turcos, drabes, mongoles, cosacos y, naturalmente, indigenas
americanos, incluyendo al verdadero Tatanka-Iyotanka, Toro Sentado, con
veinte guerreros sioux. La kermesse terminaba con la representacion de la
batalla de Little Big Horn (1876), donde Bufalo Bill representaba al ge-
neral Custer y Toro Sentado a si mismo o al jefe sioux Tasunka Witko,
Caballo Loco.

En esos mismos anos, la naciente antropologia y el indigenismo roman-
tico suramericano intentaban modificar la percepcién sobre los pueblos in-
digenas, intercalando una mirada empirica con una caritativa (cf. Amodio,
2002), produciendo espacios novedosos de exposicién de la cultura mate-

rial de las sociedades americanas: los museos etnogréficos, herederos de los

FIESTAS Y
RITUALES

71



X ENCUENTRO PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL PATRIMONIO
INMATERIAL DE PAISES IBEROAMERICANOS

Gabinetes de curiosidades del siglo XVIIL. Un ejemplo interesante, donde se
mezclan la mirada antropoldgica y la mirada folklorizante, estd representa-
do por la Exposicién Universal de Paris de 1900, donde, en una superficie
de 120 hectéireas, 50 paises mostraron sus caracteristicas, incluyendo la
construccion de verdaderas aldeas indigenas africanas y americanas en lo
que, con brutal ironia, se llamé Jardin d’Acclimatation (cf. Mason y Béez,
2006). Alli, junto a los indigenas africanos, convivieron desde mapuches
y fueguinos del extremo sur del continente, hasta caribes de Guyana, en
pequenas aldeas de casas de bahareque y techo de palmera que ellos mis-
mos construyeron, y donde, frente a la mirada curiosa de los visitantes,
intentaban reproducir su vida cotidiana y sus rituales. De todo esto que-
da el recuerdo fotografico del sobrino de Napoledn, Jerome Bonaparte II,
quien con su cimara retratd esos “zooldgicos humanos’, segtin la definicién
de Masén y Béez. Naturalmente, no podia faltar el circo mis famoso del
momento: también el “Buffalo Bill's Wild West” fue invitado a participar
de la Exposicién Universal de Paris, aportando asi la dimensién histérica a
la presencia de los indigenas americanos del presente: la matanza de Little
Big Horn.

Resulta interesante, en este contexto, seguitle los pasos a un grupo de
nueve indigenas selknam de la Isla Grande de Tierra del Fuego, captura-
dos en 1899 por el ballenero Maurice Maitre, quien los llevé a Paris para
ser mostrados como ejemplos de salvajes no “contaminados” por la cultu-
ra occidental (cf. Somarriva, 2006). Después de Paris, Maitre llevé a los
selknam a Londres para ser exhibidos en el Royal Westminster Aquarium,
pero lo que no habia pasado en la capital francesa, pasé en Londres: la So-
ciedad Misionera Sudamericana de la iglesia anglicana, que habia creado
la Misién Araucana en 1894, protestd contra el acontecimiento mundano,
contactando a las autoridades chilenas, a quienes denuncié el maltrato re-
cibido por los indigenas. Temeroso de las consecuencias, Maitre se traslad6
a Bruselas con los indigenas, presentindolos en un circo como “antropé-
fagos’, pero terminaron presos por la policia belga bajo la acusacién de

ser extranjeros sin recursos. Mientras tanto, en Londres, los diplométicos



chilenos querian pruebas sobre el origen chileno de los selknam antes de
intervenir para repatriarlos. Finalmente, gracias a las decisiones del Foreign
Office, se tomd la decision de repatriarlos.

Resulta asi evidente que, comenzando el siglo XX, a la folklorizacién
con fines espectaculares se habian anadido otras actitudes: la de los filin-
tropos, misioneros e indigenistas romdanticos, que ya insinuaban “razones
humanitarias” y protestaban por “los derechos violentados de las personas
exhibidas’, como reportaba la carta de denuncia de la Sociedad Misionera
Sudamericana; y, claramente, la de la naciente antropologia que veia en esos
especticulos la banalizacién de los rituales indigenas, reducidos a entrete-
nimiento para la curiosidad de los occidentales. Sin embargo, unos y otros
no podian negar que un mayor conocimiento de esas culturas podia gene-
rar una mayor aceptacién de su diversidad cultural, de alli las exposiciones
en museos y galerias de arte de los productos artesanales indigenas que, de
una manera u otra, terminaron influenciando el arte europeo de comienzos
del siglo XX, caso de las miscaras africanas tomadas como inspiracién de
artistas cubistas, de los cuales el mejor ejemplo es el cuadro Les Demoiselles
dAvignon, de Picasso, donde dos de las mujeres llevan méscaras africanas.

De cualquier manera, también algunos antropdlogos cayeron en la mis-
ma trampa: en el afin de construir puentes interculturales, llevaban consi-
go de regreso de sus trabajos de campo y, tal vez, con muy buena voluntad,
grupos de indigenas para mostrar su creatividad en teatros y museos. La
misma Margareth Mead hizo gestiones para que un grupo de danzarines
y cantores balineses se presentaran en teatros de New York en los afios
cuarenta. De alli en adelante los ejemplos pueden multiplicarse, aunque,
hay que anadir, que nuevas figuras profesionales han tomado el relevo: los

funcionarios gubernamentales, las ONG's y las agencias turisticas.
Politicas de las imagenes y control cultural

La entrada en escena de nuevas figuras de mediadores interculturales no

indigenas, mas o menos con los mismos planes e intenciones de los anterio-

FIESTAS Y
RITUALES

730



X ENCUENTRO PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL PATRIMONIO
INMATERIAL DE PAISES IBEROAMERICANOS

res, representa, sin embargo, algo novedoso, sobre todo por el hecho de ser
la expresién de nuevos escenarios mundiales, a menudo contradictorios:
la existencia de gobiernos explicitamente indigenistas, por lo menos en el
caso de Latinoamérica, y la aumentada interconectivad informativa del pla-
neta, con la consecuente necesidad de contenidos e imdgenes que puedan
satisfacer la demanda.

El caso de los funcionarios gubernamentales es complejo por las aristas
que presenta: generalmente se trata de individuos con instruccién universi-
taria, sensibles a los problemas de la diversidad cultural, aunque a menudo
sin una formacién antropolégica que respalde sus acciones promocionales.
Hacer referencia a la“sensibilidad” es reconocer que a menudo sus acciones
van mis alld de lo que su cargo les exige, y esto a partir de una mirada que
podriamos llamar “caritativa”: hay que ayudar a los pobres indios a vender
sus artesanias y, cuando se los ha invitado, darles espacio para mostrar sus
danzas o rituales en manifestaciones publicas, con los invitados politicos
de turno. Si, ademads, el gobierno que los emplea es explicitamente “indige-
nista’, organizar eventos con indigenas danzantes se vuelve un deber para
estos funcionarios, al mismo tiempo que asi demuestran su ‘compromiso”
con esas poblaciones.

Para ilustrar estos procesos, veamos un ejemplo venezolano: en mayo de
2006, el Instituto de las Artes Escénicas y Musicales (IAEM) del Ministe-
rio del Poder Popular para la Cultura, organizé el encuentro “Ritos, mitos
y chamanes’, a realizarse en el Teatro Teresa Carrefio, el teatro mas gran-
de de Caracas. Aunque llamé la atencién que el encuentro se diera en un
teatro, para los antropdlogos y estudiantes de antropologia parecia obvio
que el evento fuera un encuentro de investigadores, al estilo de reuniones
académicas donde se tratan tradicionalmente estos temas. Sin embargo,
lejos de tratarse de un evento académico, la reunién tenia la finalidad de
mostrar rituales chamdanicos de varios pueblos indigenas de América, in-
cluyendo los Ashaninka de Perd, los Tukano, Tuyuka y Desana de Brasil,
los Caméntsd de Colombia, los Kalina y Arawak de Suriname, los Kali-

na de Marowaine de Guyana Francesa y los Yanomami, Baniwa, Yekuana,



Piaroa y Warao de Venezuela. Ahora bien, més alld de la perplejidad y has-
ta frustracién de los antropélogos no invitados, resulta evidente que se tra-
taba de un evento de alguna manera novedoso donde, se presume, expertos
curadores de culturas diferentes tenian, gracias al gobierno bolivariano, la
posibilidad de encontrarse e intercambiar saberes y experiencias. Y, aunque
estamos convencidos de que cualquier sistema médico tiene sentido y efec-
to en el marco de la cultura que lo ha producido, sobre todo por tratarse
de curaciones rituales, el intercambio de saberes culturales indigenas no es
ciertamente una novedad, toda vez que se trata de procesos comunes en
las relaciones interétnicas, ademds de existir pueblos que precisamente del
intercambio de saberes médicos han hecho una profesién, como es el caso
de los kallawaya de Bolivia.

El aspecto que llama la atencidn, en relacién al tema que nos ocupa, es
que todo esto se ha realizado en un teatro donde, como reza la nota de
prensa del Instituto de las Artes Escénicas y Musicales, “Los pueblos del
Amazonas mostrardn el colorido extraordinario de sus trajes, conjugados
con sus cantos que hablan en lenguas ancestrales, asi como también recrea-
ran sus ritos sagrados en la ceremonia inaugural que mostrari el universo
habitable de estas etnias a través de un Chabono semicircular, o recinto
sagrado de los Yanomami, que serd edificado en pleno Teatro Teresa Ca-
rrefio para dar a conocer al pablico asistente las costumbres y modos de
vida de las etnias que nos visitan” (IAEM, Nota de prensa, Caracas, 19 de
mayo de 2006). Es evidente que se trata de un verdadero especticulo, don-
de los rituales curativos de los pueblos indigenas involucrados se transfor-
man en gestos vacios, no solamente por haber sido descontextualizados
sino también porque se le pide a cada chamdn actuar “como si” se tratara de
un evento ritual, es decir, de actuar como actor que imita una accién que él
mismo realiza, pero de verdad, en otros contextos. Y todo vendido como
un ejemplo de “respeto y valoracién de los pueblos indigenas” (idem).

De diferente tipo, aunque no lo pareciera, es otro evento realizado en el
Teatro Teresa Carrefio: en junio del mismo 2006, el Ministerio de Cultura

de Venezuela entregaba los Premios de Cultura, incluyendo creadores po-

FIESTAS Y
RITUALES

275



X ENCUENTRO PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL PATRIMONIO
INMATERIAL DE PAISES IBEROAMERICANOS

pulares entre los premiados. Durante el evento, para deleitar al publico, el
mismo IAEM citado organizé una “produccién musical y dancistica” para,
en palabras de la presidenta del Instituto, “aprovechar la ocasién para dejar
plasmada la riqueza musical y dancistica del pueblo venezolano’, siguiendo
asi el ejemplo, ya clasico en Venezuela, de la primera“Fiesta de la Tradicién’,
organizada en 1948 por Juan Liscano en el Nuevo Circo de Caracas para
homenajear la llegada a la Presidencia de la Reptiblica de Rémulo Gallegos
(cf. Fundacién de Etnomusicologia y Folklore, 1998). Asi, en el escenario
se presentaron cantores populares y tocadores de tambores, un grupo de
tamunangue y otro de chimbangueles de San Benito de Palermo y cantantes
de joropos. En el grupo estaba también el chaman warao Jestis “Mocobito”
Rojas, con “un recital de musica ritual de la etnia warao, ejecutada con el
violin seke-seke” (Folleto de presentacion del evento). También en este caso
se trata de un chamdn, pero su actuacién es un poco diferente del ejemplo
anterior: aunque una vez mds fue un evento originalmente ritual, tocar el
seke-seke y cantar composiciones tradicionales frente a espectadores no es
ajeno a la sociedad warao, lo que implica que el actuante en el teatro criollo
podia repetir su performance sin tener que fingir su realizacion real.

Es precisamente el tema de la descontextualizacién de los eventos cul-
turales, que en el primer caso citado es maxima, lo que produce el efecto
de folklorizacién, trasformando un proceso social y cultural de una socie-
dad en una forma expresiva teatral, gracias al recorte que el funcionario
ha obrado. Las consecuencias nos parecen evidentes: la transformacién de
las practicas vitales en practicas teatrales tiene una evidente recaida sobre
la préctica curativa original, banalizidndola o, por lo menos, relativizando-
la. Una prueba de este resultado la tenemos con los efectos del turismo.
Un caso entre otros: entre los Wotuja de Venezuela y Colombia se rea-
liza tradicionalmente una danza llamada Warime, con trajes y mdscaras
muy llamativas, en el contexto de rituales que tienen que ver con el control
ecoldgico del medio ambiente y la iniciacién de los muchachos. Las dos
funciones, entre otras, imponen una temporalidad anual especifica como

condicién fundamental de la realizacién de la “fiesta”. Esta manifestacién



ha llamado la atencidn de las agencias turisticas de Puerto Ayacucho (Ve-
nezuela). Tanto, que han comenzado a llevar turistas, sobre todo europeos,
para asistir a la ceremonia indigena, como caracteristica llamativa del “pa-
quete” vendido. El problema estriba en que la temporalidad de los turistas
europeos no coincide con la temporalidad de la manifestacién indigena,
asi que los operadores turisticos locales han convencido a una comunidad
para realizar la seccién mds llamativa de las ceremonias, la de las danzas
con las miscaras, cuando los turistas lo demanden. Asi, el dia pautado,
grupos de hombres se travisten de “indios’, bailan su danza con las masca-
ras rituales y cobran algo por el performance. A la larga, la banalizacién de
la ceremonia del Warime estd teniendo un efecto catastréfico: los rituales
comienzan a no realizarse cuando es debido, se han reducido en comple-
jidad y se han trasformado en “fiesta” para turistas, al estilo occidental de
cualquier carnaval.

Evidentemente, hay que tener también presente, en contra de una cierta
percepcién periodistica, que no todas las practicas sociales indigenas son
de tipo ritual (como si se pasaran la vida entre ritos y mitos). Hay también
actividades de esparcimiento que, frecuentemente, se realizan cuando se
reciben visitas de gente de otros pueblos. Sin embargo, ya que la imagen de
alteridad que dentro del Occidente culto se ha construido apunta mis a los
procesos extraordinarios que a las pricticas cotidianas, son éstos lo que los
organizadores criollos de eventos piden que se represente, frente al ptblico
occidental, con las consecuencias ya indicadas.

El uso de manifestaciones indigenas con fines publicitarios o politicos
puede también implicar la recuperacion de rituales histéricos, abandona-
dos desde tiempo atrds por las comunidades indigenas. El caso de la fiesta
cuzquena del Inti Raymi entra en esta categoria. Durante la época incaica,
desde por lo menos el gobierno del Inca Pachacuteq, tanto en el Cuzco co-
mo en otras localidades del Twantinsuyo, durante el solsticio de invierno,
se celebraba un evento ritual dedicado al sol Wiracocha. Con la caida de los
incas, las comunidades quechua y aymara continuaron reproduciendo los

rituales incaicos, pero retomando también los propios que habian pasado a

FIESTAS Y
RITUALES

77



X ENCUENTRO PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL PATRIMONIO
INMATERIAL DE PAISES IBEROAMERICANOS

un segundo plano, junto a los nuevos rituales cristianos impuestos por los
misioneros. El Inti Raymi terminé decayendo, hasta desaparecer como ce-
remonia central de la religidn incaica, quedando solamente el recuerdo en
las crénicas de Garcilaso de la Vega y Waman Poma de Ayala. Precisamen-
te utilizando los textos de Garcilaso, en 1944, Faustino Espinosa Navarro,
miembro de la Academia Peruana de la Lengua Quechua, reconstruyé la
ceremonia cuzquena, componiendo un guién teatral que tenia prevista la
participacién de 600 comparsas quienes, vestidos al estilo inca, partian del
Coricancha y se dirigian a la fortaleza de Sacsawaman, donde se hacia la
ofrenda al sol. Se formé una comisién oficial, con representantes del mu-
nicipio, las academias, la Iglesia e insignes andinistas, como José Maria Ar-
guedas, que impulsé la realizacién de la manifestacién para el 24 de junio
de ese mismo afio. El mismo Faustino Espinosa Navarro haria de inca,
mientras que los actores y las comparsas provenian del Centro Ccoscco de
Arte Nativo y de las diferentes escuelas cuzquenas (cf. Pacheco Medrano,
2007).

De alli en adelante, el Inti Raymi fue realizindose, interesando hasta
los afios ochenta principalmente a la regién urbana de Cuzco y a turistas
nacionales. A partir de los noventa adquiere nuevos brios, gracias también
al éxito turistico internacional, lo que condujo al Congreso peruano a san-
cionar en 2001 dos leyes relacionadas con las festividades: la Ley 27425,
que oficializa los Festivales Rituales de Identidad Nacional; y la Ley 27431,
que “Declara de interés nacional la ceremonia del Inti Raymi que se rea-
liza el 24 de junio de cada afo, en la ciudad del Cuzco, reconociéndola
como Acto Oficial y Primer Festival Ritual de Identidad Nacional”. Esta
patrimonializacién ha incrementado el fasto y la complejidad de la fiesta,
atrayendo turistas peruanos y extranjeros. Tanto, que las diferentes agen-
cias turisticas nacionales e internacionales ofrecen viajes y participacién a
través de internet. Véase un ejemplo: “Usted puede acceder a participar de
esta celebracidn y realizar un espléndido viaje al Cuzco y sus principales
atractivos turisticos gracias a los paquetes CUZCO 2008 ofrecidos por su
agencia ARBET PERU SAC”. Considerando que la participacién indigena



es escasa y sobre todo urbana, no se puede hablar en el caso del Inti Raymi
de un ritual indigena, aunque a menudo asi es presentado por las agencias
turisticas, que generalmente presentan la ceremonia como la directa conti-
nuacién del evento incaico, soslayando que se trata de una “reinvencién’, lo
que se presume redunda en su sentido de autenticidad. En verdad se trata
de una verdadera reinvencién del pasado con fines comerciales, donde los
indigenas del pasado son valorados, mientras que los del presente no son
tomados en cuenta y hasta despreciados, con un corte temporal, ideoldgi-
camente conformado, que los separa de sus antepasados, pensados como
pueblos sin relacién con los del presente.

Aunque se aleja de nuestro recorrido, nos parece necesario indicar un
efecto en Colombia del éxito publicitario de la fiesta del Inti Raymi perua-
no, donde un grupo de jévenes, reunidos en el Colectivo Cultural Andi-
no de Cali, desde 2002 celebran un “Inti Raymi” con danzas y musicas de
varias partes de América Latina, reuniendo hasta cinco mil espectadores
en este mismo afo 2009. En este caso, el origen de la manifestacién esti
marcado por un intento de “recuperacién” de identidad andina, y esto en
parte permanece, sobre todo considerando que la manifestacién se ha ido
difundiendo en el Macizo colombiano, Popayédn, Pasto y atin en Bogotd.
Ademas, los indigenas yanaconas del Cauca han comenzado a realizar una
versién propia de la fiesta, viniendo asi a redescubrir formas identitarias
de su origen quechua. Lo que demuestra que cada sociedad utiliza lo que
puede para redefinir su identidad, sea de su mismo pasado o del pasado
de otros pueblos, pero también reinventando su tradicién a partir de ele-
mentos culturales propios o ajenos, de los cuales se apropia en caso de
necesidad.

En este sentido, hay que resaltar que los indigenas, como los grupos
subalternos de otro origen étnico o cultural, no son necesariamente suje-
tos pasivos que sufren los procesos de folklorizacién, sino que de alguna
manera encuentran en ellos la forma de resolver problemas de tipo eco-
némico, dentro de su estrategia de supervivencia tanto social como identi-

taria. El problema, para decitlo con Bonfil Batalla, atafie al “4mbito de las

FIESTAS Y
RITUALES

0790



X ENCUENTRO PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL PATRIMONIO
INMATERIAL DE PAISES IBEROAMERICANOS

decisiones” (Bonfil Batalla, 1989), ya que una cosa es que el recorte que
trasforma un rito en una fiesta occidental o, de cualquier manera, en algo
diferente de su significado tradicional, sea determinado por las decisiones
de funcionarios u operadores turisticos, y otra muy distinta es que sean los
mismos indigenas quienes opten por la trasformacién consciente de algu-
nos aspectos de su cultura, una vez percibido su posible éxito en el espacio
que las relaciones interculturales han producido. Y aunque los efectos de
esta trasformacién pueden ser negativos para la reproduccién de las formas
culturales tradicionales, al fin y al cabo se trata de una decisién que deberia
serles reservada. Vale la pena, a este propdsito, citar los casos de reunio-
nes y asambleas realizadas con fines politicos por los mismos indigenas
organizados, donde se realizan danzas y cantos propios. También aqui se
produce sin duda una descontextualizacién, pero limitada y dirigida por
los mismos actores, como es el caso del Primer Encuentro Internacional
de Culturas Andinas, reunién de representantes de pueblos indigenas en
Pasto (Colombia), realizado en agosto de 2009. Alli, durante el dia se dis-
cutieron los problemas que enfrentan las comunidades, mientras que por
las noches se realizaron danzas y cantos tradicionales de algunos de los
pueblos presentes.

Mucho mids explicitos son los casos de autotrasformacién de précti-
cas culturales propias para presentarse hacia los demds, sobre todo ante
el mundo occidental, como portadores de una cultura valorizada por los
propios y valorizable por los demds externos, es decir, por los que si tienen
la posibilidad de declararla como patrimonio. Por ejemplo, las danzas tra-
dicionales realizadas para propiciar la caza o la pesca, en parte en desuso
por los cambios en los modos de produccién locales, tienen a menudo una
nueva vida, toda vez que son recuperadas y transformadas en especticulo.
En este caso, mas que “naturales” evoluciones de un elemento cultural, por
ejemplo, del rito al teatro (ver la teoria de la evolucién del teatro), estas
mutaciones deben ser consideradas como aspectos de una estrategia de su-
pervivencia donde lo propio es transformado en funcién de la légica ajena.

Para volver a citar a Bonfil Batalla, se trata de tomar un contenido propio



y apropiarse de una forma ajena, para elaborar un “objeto” que puede ser
colocado entre los dos mundos, es decir, un puente intercultural. Eviden-
temente la trasformacién de un rito en especticulo siempre conlleva los
riesgos de la banalizacién, como ya dijimos, sin embargo, a menudo puede
tratarse de un evento ritual que ya no cumple el fin original para el cual
habia sido producido y, una vez resemantizado, puede desempefar otra
funcién, por ejemplo, la de un especticulo de tipo occidental. De este tipo
es el caso del baile del Mare Mare entre los karifia de Venezuela —de danza
venatoria a danza para especticulos—, lo mismo que la danza peruana de
las tijeras, transformada en un espléndido especticulo, pero perdiendo la
carga de violencia ritualizada que, en su origen, permitia superar conflictos
entre individuos y familias. Esto son precisamente las culturas: sistemas
dindmicos en permanente construccién, lo mismo que las identidades, mas
abiertas a lo nuevo de lo que podemos imaginar.

Tal conclusién no nos exime del compromiso de acompafar criticamen-
te estos procesos, sobre todo en esta época de globalizacién salvaje, sino
que, al contrario, se trata de contribuir, como antropdlogos, indigenistas y
hasta funcionarios comprometidos con el futuro de estos pueblos, para que
lo global no arrase lo local, dando tiempo y espacio a los actores de cada
comunidad para construir su futuro y el nuestro. Como escribia hace anos

un antiguo maestro:

El tema permanente, insistente, insolente [debe ser] aquel de
desenmascarar la cultura, de crear panico, panico por doquiera, también
entre aquellos preocupados de dar cultura al pueblo, también entre las
vanguardias: crear un pénico general, una fuga general, una instabilidad
general de los discursos hasta una general distribucién de vacios
neumditicos, de zonas neutras, de tierras de nadie, de incomprensiones,
de preguntas sin respuestas y de respuestas sin significado (...) Crear
espacios neutros y tiempos neutros lo mds amplios posibles alrededor de
la gente para que la gente pueda juntar una identificacién propia y pueda

construir su cultura, quiero decir pueda disefiar su imagen del mundo,

FIESTAS Y
RITUALES

:81::



X ENCUENTRO PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL PATRIMONIO
INMATERIAL DE PAISES IBEROAMERICANOS

pueda reencontrar por si misma los equilibrios destruidos, pueda abrirse
por si misma zonas serenas, pueda dar por si misma un significado a

sus elecciones, pueda hallar nuevamente el sentido vital de la invencién,
pueda finalmente conquistar por si misma poder real, transferirse mas

alld de la barrera y alli quedarse (...) (Sottsass, 1975: 52).

Bibliografia

ABERCROMBIE, Thomas. 1991. “Articulacién doble y Etnogénesis”. En
Segundo Moreno, y F. Salomén (eds.), Reproduccion y transformacion de
las sociedades andinas, siglos xvI-xx. Quito, Mlal y Abya Yala.

AMODIO, Emanuele. 1993. Formas de la alteridad: Construccién y difusion
de la imagen del indio americano en el primer siglo de la conquista. Quito,
Abya Yala.

. 1993. “Sonar al Otro: la identidad étnica y sus

transformaciones entre los pueblos indigenas de América Latina”. En
Daniel Mato (ed.), Diversidad cultural y construccién de identidades. Ca-
racas, Tropykos y CEAP-Faces-UCV.

. 1996. “Los indios metropolitanos: Identidad ét-

nica, estrategias politicas y globalizacién entre los pueblos indigenas de
América Latina”. En Daniel Mato, Maritza Montero y Emanuele Amo-
dio (eds.). En América Latina en tiempos de globalizacién: Procesos cul-
turales y transformaciones sociopoliticas. Caracas, UCV-ALAS-Unesco,
pp. 51-66.

. 2002. “La antropologia salvaje. Conocimiento

del otro y politica imperial durante el Antiguo Régimen”. En Debate y
Perspectivas, 2: 191-218. Fundacién Tavera, Madrid.

. 2004. “El crisol criollo. Mezclas, fusiones y con-

traposiciones de culturas en Venezuela”. En Ipasme (ed.), Aportes cultu-

rales a la venezolanidad. Caracas: Ipasme.



BONFIL BATALLA, Guillermo. 1989.“La teoria del control cultural en
el estudio de procesos étnicos”. En Arinsana, n° 10, pp. 5-36.

BUARQUE DE HOLANDA, Sergio. 1986. Visién del paraiso. Caracas:
Biblioteca Ayacucho.

FUNDACION DE ETNOMUSICOLOGIA Y FOLCLORE. 1998. La
fresta de la tradicion, 1948. Cantos y danzas de Venezuela. Caracas: Fun-
dacién de Etnomusicologia y Folclore-FUNDEFE.

MASON, Peter. 1998. Infelicities: Representations of the Exotic. Baltimore:
The Johns Hopkins University Press.

MASON, Peter y Christian Baez. 2006. Zoolégicos humanos. Fotografias
de fueguinos y mapuches en el Jardin d’Acclimatation en Paris, siglo XIX.
Santiago de Chile: Pehuén Editores.

MAYBURY-LEWIS, David. 1988.“Viviendo dentro del Leviatin: Gru-
pos étnicos y el Estado”. En Anuario de Etnologia y Antropologia Social,
n° 1, pp. 98-110.

PACHECO MEDRANO, Karina. 2007. Incas, indios y fiestas. Reivindi-
caciones y representaciones en la configuracion de la identidad cuzquena.
Cuzco: Instituto Nacional de Cultura.

SAID, Edward. 2002. Orientalismo. Madrid: Editorial Debate.

SOMARRIVA, Marcelo. 2006.“Los verdaderos transplantados: Zooldgi-
cos humanos”. En El Mercurio (Domingo 24 de diciembre de 2006).
Santiago de Chile.

SOTTSASS, Ettore. 1975.“Il popolo lontano”. Ettore Sottsass. En Avan-

guardia e cultura popolare. Bologna.

FIESTAS Y
RITUALES

1183



Relaciones sociales e identidad en fiestas urbano-
mestizas de la region andina de Bolivia

Fernando Cajias,
Bolivia

Como he sostenido en varios de nuestros encuentros, las fiestas pueden ser
analizadas desde diferentes puntos de vista: religioso, artistico, econdémico,
ladico, deidentidad cultural y también desde una perspectivasocial. En es-
ta ocasién analizaré el componente social en megafiestas urbanas de la re-
gién andina de Bolivia, tales como el Carnaval de Oruro, la Fiesta del Gran
Poder de La Paz, y la Entrada Universitaria de La Paz, vinculando las
relaciones sociales con la identidad, la recreacién y la reproduccién
cultural.

El componente social estd constituido principalmente por los ac-
tores directos, o sea, los protagonistas de la fiesta: musicos, bordado-
res, fraternos. En esta oportunidad analizaremos especialmente los
conjuntos folkléricos, término con el que se designa, en Bolivia, a las
agrupaciones que se asocian con el objetivo principal de interpretar
una danza en una de las megafiestas. Estos conjuntos constituyen las
poderosas Asociaciones de Conjuntos Folkléricos, encargadas de los
aspectos mds importantes de la organizacion de la fiesta. No aborda-
remos a los actores indirectos, como el publico y beneficiarios como
duefios de hoteles y restaurantes, comerciantes de ropa, etc. Tampoco,
por razones de espacio, tomaremos en cuenta a los ausentes de la fiesta
ni a los aguafiestas, contando entre éstos a los que atacan la fiesta por

fuera y por dentro.

1184



Los actores directos

Los actores directos son los protagonistas principales de la fiesta: los dan-
zantes, los artesanos y los musicos. Dada la multiplicacién de fiestas en
Bolivia, los dos tltimos sectores se han profesionalizado, es decir, se de-
dican tiempo completo a esa actividad y viven de ello. Dotan de musica e
indumentaria a casi todas las fiestas urbanas, también estin agremiados
y constituyen las empresas creativas en torno a la fiesta. Los danzantes,
también llamados folkloristas, se agrupan en Conjuntos folkléricos que en
muchos casos se denominan fraternidades. En las fiestas patronales varios
de esos conjuntos constituyen una herencia de las antiguas cofradias caté-
licas coloniales.

Las motivaciones para organizar los conjuntos folkléricos y participar
en ellos estdn relacionadas con los lenguajes citados anteriormente: devo-
cién religiosa, vocacién folklérica, integracién social, opcién de diversion.
Estos motivos son comunes a todos los conjuntos folkléricos, lo que marca
la diferencia es el eje social articulador de cada conjunto. Los conjuntos
mds numerosos pasan de 500 miembros, los medianos, de 150; todos ellos
tienen mujeres y hombres de diferentes clases sociales y de diferente filia-
ci6én étnica, pero el nicleo organizador y fundador tiene una identidad so-
cial muy definida por su actividad econémica, pertenencia a un vecindario
o centro educativo. Los conjuntos folkléricos mis numerosos son los que
estdn vinculados a una actividad econémica, especialmente con gremios de
comerciantes, bordadores y transportistas, gremios representativos de la

burguesia aymara-mestiza de las ciudades andinas.
Comerciantes y morenadas

Probablemente el gremio mds activo de las fiestas religiosas urbanas an-
dinas es el de los comerciantes. No todos los comerciantes, sino aquéllos
que por su formacién religiosa catélica en simbiosis con la cosmovisién

andina, consideran que invertir en la fiesta es un acto de agradecimiento,

FIESTAS Y
RITUALES

::85::



X ENCUENTRO PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL PATRIMONIO
INMATERIAL DE PAISES IBEROAMERICANOS

de reciprocidad por la proteccidn del santo patrén o de la Virgen, o del
propio Jests, segtin el caso, para que los negocios marchen bien. Son fiestas
evocativas y votivas, porque en ellas se hacen votos, llamados también pro-
mesas, que vinculan la participacién en la fiesta con el agradecimiento por
los éxitos del afio pasado y los del afio entrante. La fiesta es como el ritual
de la dltima cosecha y de la primera siembra.

En la fiesta del Gran Poder de La Paz, por ejemplo, son protagonistas
organizadores y actores de la fiesta, comerciantes de la zona y de los barrios
aledafios. La totalidad de los conjuntos vinculados a la actividad comer-
cial bailan morenada, una danza que histéricamente representa una visién
mestiza aymara-quechua sobre los negros esclavos; pero que actualmente
representa mas poder econdémico y social, asi como belleza y sensualidad.
Precisamente la letra musical de una cancién de morenada dice: “para bai-
lar morenada hay que tener platita”.

En la Fiesta del Gran Poder los conjuntos folkléricos mds importantes
son los que tienen como eje articulador a los comerciantes, por ejemplo
“La Morenada Eloy Salmén’, cuyo eje articulador son los comerciantes que
venden en la calle del mismo nombre electrodomésticos, radios, televisores,
computadoras, etc. Su lujosa vestimenta, tanto de las mujeres como de los
varones, salvo los colores y las matracas, es igual al del resto de los conjuntos
de los morenos. Los colores y la matraca marcan la diferencia. La matraca,
que todos los danzantes llevan en su mano derecha, ademds de marcar el
ritmo representa su actividad comercial, a través del producto més vendido
en el afio. Hace algunos afos, las matracas representaban las miquinas de
coser marca Singer, en los tltimos afios representan las pilas Rayovac, celu-
lares, radio-transistores, televisores y computadoras portitiles.

Otros conjuntos de la festividad del Gran Poder que tienen como eje articu-
lador la actividad comercial son: “La Unién Comercial’, “Los Fanaticos’, “Los
Intocables’, “Los Verdaderos Rebeldes” e “Illimani”. Estos cuatro dltimos me-
recen un andlisis especial ya que, si bien los protagonistas principales son co-
merciantes, también participan otros grupos sociales: lideres politicos, lideres

de opinidn, profesionales universitarios, entre otros. Estos cuatro conjuntos



demuestran, al igual que el resto, pero de una manera mas emblemética, que
en la fiesta no se refleja una sola identidad sino que existe una confluencia de
identidades, producto, entre otras razones, de la disgregacién urbana, diferen-
cia sustancial con las fiestas rurales de identidades mas monoliticas.

En las fiestas urbanas bolivianas, la participacién consolida profunda-
mente la pertenencia a Bolivia, por eso muchos emigrantes al exterior llevan
la fiesta consigo como parte de su pasaporte. Esa identidad de boliviano se
complementa con la de folklorista, con la de moreno y con la pertenencia a
una prestigiosa fraternidad, tan fuerte como la identidad que da ser hincha
de un determinado equipo de fitbol. Esa pertenencia también involucra,
aunque no todos los miembros tengan la misma apropiacién, una visién
ideoldgica estructural del mundo y del pais. Por ejemplo, “Los Fandticos”
representan en sus bordados el pasado prehispdnico, especialmente tiwa-
naku; la morenada “Illimani” se identifica con la montafa centinela y guar-
diana de la ciudad de La Paz; mientras que “Los Intocables” suefian con los
héroes cinematogrificos que lucharon contra el crimen all por los afios 30
en E.E.UU; “Los Verdaderos Rebeldes’, por contradictorio que parezca,
tienen devocion por el Jests del Gran Poder y por el Che Guevara.

La mayoria de las morenadas de La Paz compiten en ostentacién, en el
lujo de sus trajes, en la calidad y cantidad de sus musicos, en la belleza de
sus “figuras” femeninas y, Gltimamente, en la magnificencia de sus fiestas
conmemorativas del primer ensayo. Las invitaciones se realizan en CD’s y
DVD’s elegantemente impresos en los que aparecen filmados los principa-
les organizadores de la fiesta, denominados desde antafo “prestes’, rezando
ante el Jestis del Gran Poder, asi como bailando e invitando a participar en
fiestas de larga duracién animadas en promedio por dos poderosas bandas
de bronce, un conjunto musical de instrumentos autéctonos y cuatro con-
juntos musicales de la llamada “musica tropical” (mezcla de cumbia y hua-
yio), dos de ellos traidos exclusivamente desde el extranjero. Esas grandes
fiestas internas afiaden otras identidades que ya no son parte exclusiva de
Bolivia, sino de muchos sectores populares de varias ciudades latinoameri-

canas, como el gusto por la cumbia villera argentina.

FIESTAS Y
RITUALES

1187



X ENCUENTRO PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL PATRIMONIO
INMATERIAL DE PAISES IBEROAMERICANOS

Es importante anotar que el eje articulador son los comerciantes de
importantes ingresos econdmicos, pero no todos ni todas quienes bailan
en esos conjuntos son “personas de tener” (asi se llama popularmente a
las personas que tienen recursos econémicos altos); muchos de los par-
ticipantes ahorran todo el afio, inclusive recurren a préstamos bancarios
para poder bailar; en no pocos casos bailan empleadas domésticas. En los
elegantes bloques de sefioras cholas todas visten con la misma elegancia;
sblo los muy expertos y, por supuesto, los integrantes del grupo, saben
cudl de ellas lleva joyas legitimas y cual lleva joyas de fantasia.

En el Carnaval de Oruro también los comerciantes son los ejes articu-
ladores de morenadas de gran prestigio como la “Morenada Central” y
la“Morenada Cocani”; esta tltima es una de las mas numerosas, repre-
senta a los comerciantes de la hoja de coca y una de las canciones que
los acompana tiene como coro el mensaje: “Coca no es cocaina”. En la
Fiesta de los Chutillos de Potosi, también la morenada mas grande estd
vinculada a los comerciantes, asi como la gran mayoria de las fiestas de
barrios y de pueblos. Un interesante grupo de los comerciantes es el de
los carniceros. En el Gran Poder tienen su propia fraternidad llamada
“Siempre Vacunos’, que tiene como matraca una moledora de carne. En
Oruro, los carniceros son conocidos como “los mafiazos” y su fraternidad
es la“Diablada Auténtica’, una de las mds antiguas fraternidades institu-
cionalizadas de Bolivia.

Otro gremio poderoso que participa en las megafiestas patronales ur-
banas es el de los transportistas, especialmente los del transporte pesado,
buses y camiones. En las fiestas patronales de barrio también bailan los
taxistas, como en el barrio de San Pedro. Como son también “de tener”,
bailan morenada; en el Gran Poder su fraternidad se denomina“Senor de
Mayo”y llevan un camidn trailer como matraca. En Oruro, es la poderosa
“Morenada Mejillones’, nombre que refleja la nostalgia boliviana por los
puertos perdidos en la Guerra del Pacifico, sentir bastante comun en los

sindicatos de transportistas.



La feminizacion de la fiesta

Es un fenémeno universal que, al igual que sucede en todas las actividades,
la mujer ha irrumpido en la fiesta masiva y cualitativamente, cambiando
profundamente las relaciones sociales y los contenidos simbdlicos de las
danzas y de la fiesta. En Bolivia esa participacién masiva se manifiesta de
varias formas, como demostracién del poder femenino, como sensualidad
y belleza, como apropiacién de roles masculinos y como recreaciéon de con-
tenidos. En este sentido destaca la participacién de miles de cholas pacenias
en la Fiesta del Gran Poder. La chola es una de las principales protagonis-
tas, lo que estd muy relacionado con la actividad comercial de buena parte
de ellas, quienes en no pocos casos son las que mas aportan a la economia
familiar.

Antes, por lo menos hasta hace cuatro décadas, la mujer participaba en
el grupo de apoyo, cargando implementos del moreno y luego al propio
moreno. En cambio, desde que un grupo de cholas rompié la exclusién,
todas siguieron su ejemplo y hoy en dia los bloques de cholas son los més
numerosos, lujosos y artisticos en su presentacién. Esta presencia exitosa y
masiva ha reforzado la identidad de la chola pacefia. Hace algunos anos se
pensaba que el tipo de la chola pacefa iba a desaparecer, ya que por todas
las exclusiones y prejuicios muchas hijas de cholas se volvian “birlochas”.
En cambio, en la actualidad, parafraseando al sociélogo Germédn Huaygua,
han aparecido las vircholas (cholas virtuales) o cholas transformer, sefioras
y muchachas que se visten de cholas para apropiarse de la identidad de las
verdaderas cholas durante la fiesta. Los bloques de sefioras cholas dentro
de las morenadas se representan en su mayor esplendor y por lo tanto su
significado dista mucho de recordar a los esclavos negros.

En una sociedad estamental como la boliviana, no basta tener poder
econdmico, es necesario, para un mayor posicionamiento en el estatus so-
cial, vincularse con otros estamentos; una de estas formas se da a partir de
la estética femenina boliviana, de mayor raigambre criolla. Esto ha dado

lugar a la irrupcién también masiva de mujeres jévenes llamadas en las

FIESTAS Y
RITUALES

::89::



X ENCUENTRO PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL PATRIMONIO
INMATERIAL DE PAISES IBEROAMERICANOS

morenadas chinas morenas o figuras, bellas jévenes blanco mestizas que sin
las reglas del pudor aymara bailan con polleras cortas y escotes pronuncia-
dos; la mayor parte de ellas no pertenece a la burguesia aymara mestiza,
pero son invitadas y bien recibidas por su toque de belleza juvenil y su
sensualidad.

Una de las diferencias entre la Fiesta del Gran Poder de La Paz con el Car-
naval de Oruro y con la Entrada Universitaria consiste en que en la primera
los bloques de cholas son los mds numerosos, en cambio en las otras los blo-
ques de figuras, sobre todo en ciertas fraternidades, son de mayor participa-
cién. La belleza femenina y la sensualidad no son exclusivas de la morenada,
estdn presentes en todas las danzas. Las polleras cortas, en algunos casos tan
cortas que obligan a uniformizar la ropa interior, estdn presentes en las dan-
zas de los caporales, la diablada, la kullawada, los tobas. La sensualidad no
estd s6lo presente en las polleras cortas, sino también en las transparencias de
las enaguas largas que permiten una visién coqueta de los tobillos. Esta sen-
sualidad es también una decisién femenina, demostracién de su liberacién,
especialmente en una sociedad antafio muy conservadora.

La participacién femenina también se aprecia en la apropiacién de ro-
les tradicionalmente masculinos; mujeres que prefieren bailar en el bloque
masculino de los diablos y no de chinas diablas; de guerreros y no de fiustas
en la danza del pujllay o en la danza de los tinkus; de morenos y no de cho-
las. Inclusive ha aumentado progresivamente su participacién en las ban-
das, primero en la percusién y luego en las trompetas. Todavia hay algunos
roles vedados, como el de dngel en la diablada, pero llegara el momento en
que también lo logren.

La participacién masiva femenina ha cambiado sustancialmente la co-
reografia, la vestimenta, el significado y los roles de las danzas. En el caso
de las mujeres casadas han arrastrado a toda la familia a participar; en la
danza de los caporales, especialmente, ya no son las mujeres quienes inte-
gran el “grupo de apoyo’, sino hombres del sindicato de novios y esposos
que ademds de ofrecer a sus amadas el necesario refresco para seguir el

baile, cuidan que ningtin intruso se exceda en miradas y en fotografias.



Mineros, clase media, burguesia criolla, diabladas y caporales

Los trabajadores mineros, que tanto han representado en la historia de Bo-
livia, no podian estar ausentes de las megafiestas urbanas, especialmente
del Carnaval de Oruro. Actualmente el conjunto folklérico que mas los
representa en ese carnaval es la “Morenada de la Corporacién Minera de
Bolivia” En Uncia y otros centros mineros se representan a si mismos en su
trabajo cotidiano, vestidos como todos los dias, en la danza de los “Mine-
ritos’, danza que también es representada en la Entrada Universitaria por
estudiantes de sociologia. Pero, sin duda, el aporte mayor de los mineros al
folklore boliviano, en especial al Carnaval de Oruro, es la danza de la diabla-
da. La danza de la diablada es una herencia de los autos sacramentales ca-
télicos coloniales en los que se representaba la lucha entre el bien y el mal,
entre dngeles y demonios, por eso existen danzas referidas a los diablos en
toda la América hispana, cada una de ellas con su particularidad, propia de
la construccién histérica y la influencia del medio geogrifico y social.

En Oruro la representacién de la diablada también tiene rasgos muy
particulares. En un reflejo de la tradicién catélica, se representa al Ar-
cingel San Miguel venciendo a los pecados capitales, a los demonios y
pecadores, arrastrindolos a los pies de la Virgen del Socavén. Son per-
sonajes principales: el Angel, el danzante de mayor jerarquia, los Peca-
dos Capitales, los Luciferes, las tropas de diablos y de chinas diablas que
bailan de demonios para ser perdonados por sus pecados, pero que al dia
siguiente se sacan la mascara, libres ya, pues han sido perdonados por la
Virgen del Socavén.

Pero la diablada orurefia, de ahi una de sus principales particularidades,
es también una representacion de la cosmovisién andina. Es personaje cen-
tral también el Suphay, el tio de la mina, que sale del averno aprovechando
que en el preludio de la cuaresma todo estd permitido. No es malo como
Lucifer, pero tampoco es bueno como el Angel; es, como decia mi hermano
Francisco, simplemente peligroso, segtin como se lo trate. La China Suphay,

la mujer del Suphay, es un personaje andino claramente identificado que

FIESTAS Y
RITUALES

91



X ENCUENTRO PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL PATRIMONIO
INMATERIAL DE PAISES IBEROAMERICANOS

antes era representado también por hombres, situacién que continda en las
diabladas mds tradicionales.

La irrupcién de las mujeres en las diabladas también es masiva como
chinas suphays, chinas diablas, diablesas, osas, roles determinados sobre
todo por la edad y el estado civil y cuyo niimero en muchas fraternida-
des supera al de los hombres, tomando en cuenta, ademis, a las infiltra-
das en las tropas masculinas. También han inventado roles nuevos, por
ejemplo, frente a los siete pecados capitales interpretados tradicionalmente
por hombres, desde hace pocos afios han aparecido mujeres jévenes que
representan a las siete virtudes, aunque mds que la templanza o la caridad,
representan belleza y sensualidad.

Otro indicador que refleja la dindmica de la fiesta y los profundos cam-
bios que se producen por diversas razones es la desaparicién paulatina de
los mineros como eje articulador de las diabladas. Los periédicos orurefos
del siglo XIX sefnalan que el sabado de carnaval los mineros interpretaban
la danza de los diablos en honor a la Virgen de la mina, por eso llamada
Virgen del Socavén. En cambio, en el siglo XX, los organizadores de las
mds famosas diabladas son carniceros, ferroviarios y, desde la década de los
cuarenta, la clase media y la clase media alta. El mayor ejemplo de esto es
la“Diablada Fraternidad”, fundada en 1944, llamada desde su fundacién la
diablada de los pijes. Un ejemplo aplicable no sélo a la danza de la diablada,
sino a todo el Carnaval de Oruro. Precisamente los medios de comunica-
cién reflejaban la existencia de dos carnavales en la ciudad: el popular de
las danzas callejeras, cuya reina siempre ha sido la diablada, en torno al
templo de la Virgen, y el de los jévenes estudiantes con sus juegos y sus
mascaradas en los salones de la Prefectura. En cambio, a partir de la década
de los cuarenta, la clase media participa y hoy el carnaval es sélo uno, en el
que participan mujeres y hombres de todas las clases sociales, de todas las
edades.

Es importante destacar también la importante participacién de la bur-
guesia criolla que, sin ser generalizada como en el caso de la burguesia

mestiza, es también numerosa. Esa participacion se da en diabladas, mo-



renadas, tinkus y otras danzas, pero su juventud participa especialmente
en los caporales de Oruro y de la Entrada Universitaria. En Oruro, los
caporales “San Simén’, “Sambos Caporales’, “Centralistas’, “Enaf”, retinen
a jovenes de la clase media, inclusive de la alta burguesia criolla de Oruro,
La Paz, Cochabamba, Sucre, Santa Cruz y Potosi. Esta danza representa
la fuerza de los capataces y de los jévenes y, como ninguna otra, la belleza

y sensualidad femeninas.

Centros Educativos y Entrada Universitaria

Otro eje articulador y organizador de la fiesta son los centros educativos
que han coadyuvado y son también consecuencia de otro fenémeno multi-
plicador de la fiesta: la participacién de la juventud. En el Gran Poder des-
tacan los “Negritos del Colegio Ayacucho’, los“Llameros de la Universidad
Mayor de San Andrés’, los “Tobas del Villarroel’, los “Caporales del Cole-
gio Bolivar”. En Oruro, los caporales del “Colegio Ignacio Leén’, los de la
“Universidad de San Simén de Cochabamba’, los “Suris de la Universidad
Técnica de Oruro”. En Potosi la gran mayoria de los conjuntos pertenecen
a colegios, inclusive con su propia banda de musica.

Esta creciente participacién de la juventud estudiosa ha motivado la
creacién de fiestas propias, en las que ya no prima el lenguaje religioso,
sino el de identidad, folklore y diversién. Gran parte de las universidades
publicas tienen su Entrada Folklérica Universitaria, inclusive en La Paz
hay una entrada de las universidades privadas. También varios colegios,
como el de los salesianos, tienen su entrada en la que participan todos los
cursos. La mds antigua y de mayor participacion es la“Entrada Folklérica
de la Universidad Mayor de San Andrés’, fundada en 1988. En ella par-
ticipan durante todo el dia y parte de la noche, el altimo sdbado de julio,
mds de setenta conjuntos folkléricos representativos de todas las carreras
profesionales que se imparten en la UMSA, a excepcidn de fisica. Muchas
de esas fraternidades tienen actividades todo el afio y constituyen lo que se

ha denominado las culturas juveniles folkléricas. Los universitarios no bai-

FIESTAS Y
RITUALES

0193



X ENCUENTRO PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL PATRIMONIO
INMATERIAL DE PAISES IBEROAMERICANOS

lan de si mismos, refuerzan su identidad como bolivianos apropidndose de
la identidad de otros componentes de la profunda diversidad cultural de
la sociedad boliviana. Bailan como llameros y tejedores del altiplano boli-
viano, bailan la chacarera del Chaco boliviano, interpretan el arete de los
guarani, la mohozefiada del valle, la cueca chapaca de los tarijefios, el tinku
del norte de Potosi, la saya de los afrobolivianos, el pujllay de Tarabuco, los
sicuris de Italaque, el kantus de los kallawayas, ademds de todas las danzas
urbano-mestizas ya citadas.

No es mero teatro, ni sélo coyuntura, es la apropiacion estructural de
una identidad, aparentemente ajena, pero que les permite consolidar su
pertenencia con Bolivia y convivir con menos riesgo en el complicado mun-
do globalizado. Con todo, esa apropiacidn no esta exenta de peligros, como
el de que la recreacion se aleje demasiado de la creacién original, pero el en-
riquecimiento cultural de los que participan les permite comprender mejor

la interculturalidad.

Otros actores

Es imposible, aqui, citar a todos los protagonistas de las fiestas. Ademds de
los ya mencionados, existen muchos; entre los directos, las juntas vecinales
de muchos barrios que también organizan conjuntos, los migrantes rurales
en las grandes ciudades que mantienen su identidad en las megafiestas y en
las del Santo Patrén de su pueblo. Las numerosas bandas de musica, los
bordadores de los trajes, los sastres, las pollereras, los zapateros, los matra-
queros, etc. Asi como los prestes, encargados de los gastos religiosos y de la
organizacién de las fiestas internas

Entre los actores indirectos estd el masivo publico que colma las grade-
rias y acompafia con las palmas a los danzantes; maquilladoras, peluque-
ras, comideras, vendedores ambulantes, industrias cerveceras, medios de
comunicacidn, cada uno de ellos serfa tema de una ponencia entera. No
podemos olvidar a los ausentes. Entre ellos, los ausentes pasivos que no

interfieren y los activos contra la fiesta, que la atacan y la critican; son agua-



fiestas tan peligrosos como los que se infiltran en la fiesta, no para disfru-
tarla, sino para arruinarla con su violencia y su amargura.

En las fiestas existe infinidad de situaciones, pero lo que no se puede
dudar es que son un gran escenario de refugio de la identidad, de profun-
das relaciones sociales y de una rica y constante creacién y recreacién de
musicas, trajes y coreografias, asi como de un tradicional y dindmico capital

simbdlico.

FErnaNDoO Cajias

Licenciado en Historia de la Universidad Mayor de San Andrés. Doctor
en Historia de la Universidad de Sevilla. Catedratico de“Temas de cultura
boliviana” y “Gestién del patrimonio cultural” en la Universidad Mayor de
San Andrés y en la Universidad Catélica Boliviana. Ha publicado diversos
ensayos sobre el patrimonio cultural inmaterial de Bolivia. Ex viceministro
de Cultura y ex director del Instituto Boliviano de Cultura. Miembro de
la Academia Boliviana de Historia. Fraterno de la Llamerada San Andrés
que participa en el Carnaval de Oruro, la Fiesta del Gran Poder y la Entra-

da Universitaria, de la cual es cofundador.

FIESTAS Y
RITUALES

2295



La gestion de la cultura inmaterial:
del archivo al repertorio

Gisela Cdnepa,
Profesora Pontificia Universidad Catdlica del Pert

1- Planteamiento de la discusion.
La cultura inmaterial: del archivo al repertorio

En esta presentacién me propongo reflexionar en torno a los multiples ac-
tores, procesos, marcos discursivos y arreglos institucionales que subyacen
ala puesta en accién de aquellas practicas que caen bajo la denominacién
de cultura viva, y que deberian ser parte de las consideraciones que todo
proyecto de promocién y gestién del patrimonio inmaterial ha de tomar
en cuenta. Para fines de mi exposicién procederé a partir de un caso parti-
cular que es el de las fiestas religiosas realizadas por grupos de migrantes
andinos en la ciudad de Lima, especificamente en el Centro Histérico. Si
bien esta estrategia limitard la reflexion en torno a la promocién y gestiéon
del patrimonio inmaterial —ya que tendrd el sesgo propio de un tipo de
manifestacién de cultura inmaterial particular como es la fiesta religiosa,
con su sistema de organizacién y sus formas expresivas que incluyen pro-
cesiones, danzas y pasacalles—, creo que es un buen punto de partida para
la argumentacién que quiero proponer.

Para empezar, debo precisar dos consideraciones que subyacen a la dis-
cusién que propongo. La primera es que considero importante recalcar por
qué desde la perspectiva antropoldgica las politicas y gestidn de la cultura
constituyen fenémenos y procesos culturales en si mismos. Por lo tanto, el

aporte de la antropologia sobre el tema consiste precisamente en realizar

1196



este ejercicio reflexivo sobre el campo de las politicas y gestién de la cultu-
ra, que responda a la pregunta: ;qué es lo que las politicas y gestion de la
cultura hacen, mis all4 de su funcién evidente? En otras palabras, hay que
preguntarse como es que éstas actiian sobre la propia definicidn y usos de
la cultura.

La segunda es que parto de la afirmacién que las expresiones de cultu-
ra inmaterial no constituyen cosas, sino actos. En tal sentido es necesario
hacer un esfuerzo por pasar de la nocién de archivo —con sus respectivas
funciones y pricticas de serializacién, clasificacién, comparacién, y concep-
tos afines como los de preservacién y autenticidad— a la nocién de reper-
torio. En otras palabras, cuando hablamos de cultura inmaterial (y uno
podria pensar en la pertinencia de trasladar ese enfoque incluso al caso
de la cultura material) estamos hablando de repertorios que son puestos
en accidén por grupos sociales especificos, con capacidades y desempenos
distintos, respondiendo a agendas y marcos institucionales particulares, asi
como demandas contextuales, y sometiéndose al juicio de un publico. Con-
sidero importante recalcar este punto porque el enfoque archivistico que
ha determinado gran parte del pensamiento y la accién sobre el patrimonio
cultural atn sigue vigente y dicta la pauta de la politica cultural promovida
desde las instituciones del Estado y privadas.

Desde la perspectiva planteada, que puede ser calificada como una pers-
pectiva performativa, el énfasis e interés en la comprensién del funciona-
miento de las formas de cultura inmaterial estin puestos precisamente en
su poder constitutivo y, por ende, transformativo de identidades y de rela-
ciones sociales. Toda puesta en escena extrae sus posibles significados del
contexto de ejecucién a la vez que resulta generativo de éste. En tal sentido,
las formas de cultura expresiva no son el simple reflejo o representacién
de una identidad esencial o de una cosmologia, sino més bien el medio a
través del cual éstas son configuradas, vividas, experimentadas, encarnadas
y legitimadas. Por tltimo, la puesta en accién de todo repertorio de cultura
inmaterial no estd exenta de las agendas e intereses de los grupos involu-

crados en su produccidn, ejecucién y consumo, constituyendo cada una de

FIESTAS Y
RITUALES

2297



X ENCUENTRO PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL PATRIMONIO
INMATERIAL DE PAISES IBEROAMERICANOS

sus puestas en escena un evento atravesado por conflictos y por procesos
de negociacion y legitimacion.

Desde esta misma perspectiva performativa, hay que anotar que toda
manifestacién cultural se realiza en un campo de fuerza performativo cons-
tituido por el conjunto de discursos y arreglos institucionales. Este cons-
tituye el contexto que determina los significados posibles que un discurso
0 acto pueden tener, a la vez que el marco con respecto al cual distintos
sujetos o grupos logran reencauzar estos posibles significados. Como argu-
mentaré, nos encontramos frente a un orden politico y econémico que ha
potenciado la fuerza performativa de la accién en el campo de la cultura,
fortaleciendo precisamente su capacidad de configurar y encauzar relacio-
nes y procesos sociales. Considero que la puesta en escena de repertorios
de cultura inmaterial, asi como la gestién del patrimonio inmaterial, deben
ser considerados en el marco de los procesos actuales. En tal sentido pro-
pongo, antes de pasar al caso concreto que presentaré, discutir el contexto
social, politico y econémico dentro del cual la cultura se define y dicta las

acciones que se realizan en nombre de ella.

2- El marco discursivo e institucional en el cual se realiza, pro-
mueve y gestiona la cultura inmaterial

El momento actual, que ha sido definido como la “coyuntura culturalista”
(Terence Turner, 1999), se explica por el impacto que los procesos eco-
nomicos, tecnolégicos y comunicacionales contemporaneos tienen sobre el
campo de la produccién y practica culturales. Este contexto ha contribuido
a la definicién y puesta en practica de la cultura como diferencia (Turner
1999), y su instrumentalizacién como recurso (Yadice 2002).

De acuerdo con T. Turner (1999), en el marco de los desarrollos eco-
némicos de la globalizacién, la crisis del estado-nacién y de la emergencia
de una clase media que se caracteriza, distingue y reproduce a si misma a
través de estilos de vida que requieren de un consumo cada vez mds so-

fisticado, la cultura, y mds especificamente la diferencia cultural, emergen



como un campo para la auto-reproduccién y accién politica. Las identida-
des culturales, tales como etnicidad, religidn, género o indigenidad, se han
convertido en el medio privilegiado para asegurar poder social, demandar
derechos y reclamar reconocimiento e inclusién. La consecuencia es la po-
litizacién de las luchas por la auto-representacion cultural.

El nacionalismo, como recurso ideoldgico y politico, se encuentra hoy
trastocado y debilitado por los discursos y practicas implicados en la
nocién de diferencia cultural’; sin embargo, en vez de desaparecer, éste
mds bien es redefinido en términos de un nacionalismo de mercado. Esta
forma de nacionalismo instrumentaliza la idea de diferencia’ como un
recurso estratégico, a través del cual los bienes y repertorios de los dis-
tintos grupos que integran el estado-nacién son apropiados y re-editados
para convertirlos en productos con un sello de marca distintivo. La con-
dicidn para entrar hoy al mercado es, ademds de probar la calidad de un
producto, precisamente poder ofrecer un producto diferenciado. Es en
este marco que hay que entender la constitucién de la diversidad cultural
como valor politico y econdémico, que en el caso peruano se traduce en
un discurso que valora la diversidad cultural como nuevo componente
de la identidad nacional y la viabilidad democritica, y en un conjunto de
politicas que la promueven como el recurso principal para insertarse en
el mercado internacional.

En tal sentido, los grupos que luchan por la auto-representacidn afron-
tan el reto de lidiar con el hecho de que sus bienes y repertorios culturales
estdn siendo apropiados y mercantilizados por el Estado, los medios de
comunicacién y el mercado, cada uno de los cuales tienen sus propias agen-
das para promocionarlos, publicitarlos o comercializatlos. Por otro lado,
estos mismos grupos han aprendido a llevar adelante sus agendas a través
de nuevas formas de intervencién, que implican precisamente la instru-
mentalizacién de sus recursos culturales para el activismo politico. Este es
el caso de iniciativas como la de los Ashdninka en el Pert, que disefian sus
reclamos por el derecho a la tierra y la proteccién de su entorno a través del

eco-turismo, actividad a través de la cual instrumentalizan los discursos

FIESTAS Y
RITUALES

0299



22100

X ENCUENTRO PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL PATRIMONIO
INMATERIAL DE PAISES IBEROAMERICANOS

sobre cultura y desarrollo a favor de intereses politicos locales (Espinosa,
2005; Norma Correa, 2006).

La representacion cultural y la lucha por la auto-representacidn suceden
en el marco de una cultura piblica en la cual se entretejen de manera com-
pleja y a veces contradictoria agendas politicas, sociales y culturales con
entretenimiento y consumo. A. Appadurai y Carol Breckendrigde (1995)
definen la cultura putblica no como un tipo de cultura sino como una “zona
de debate cultural” donde los repertorios de la cultura nacional, la cultura
de masas y la cultura folk son los recursos de tal interaccién discursiva, y
cuya economia politica se encuentra triangulada por la accién entre publi-
cos diversos, las industrias culturales y el Estado.

En este contexto, las distintas formas de cultura expresiva —arte, ritua-
les, musica, danza— han adquirido centralidad en el disefio de politicas
publicas, dirigidas a viabilizar la entrada al mercado, crear trabajo, pero
también, aunque en menor medida, a atender demandas culturales y socia-
les y resolver conflictos. En tal sentido la cultura se implementa tanto como
recurso para el desarrollo econémico como para la administracién de las
diferencias, constituyéndose en un mecanismo de gobierno fundamental.
Al respecto hay que anotar que en la coyuntura actual se ha legitimado e
institucionalizado la definicién y uso de la cultura como recurso. Mds que
enfatizar la idea de cultura como diferencia, Yadice (2002) llama la atencién
sobre el hecho de que lo que estd en juego es la instrumentalizacion de la
diferencia para fines de distinto orden. Este uso instrumental de la cultura
se ha constituido en una modalidad fundamental de accién, y estd por lo
tanto legitimado en términos econémicos (la cultura genera desarrollo), en
términos culturales (la cultura responde a la necesidad de expresion, re-
fuerza la identidad y la autoestima) y en términos politicos (la cultura ofre-
ce mecanismos y un ethos que normatizan y regulan el comportamiento).

En el orden actual, los puntos de interseccién entre cultura, economia
y politica se ven multiplicados de modo que, mis que nunca, una variedad
de pricticas culturales adquieren fuerza performativa. Entiendo por fuerza

performativa el poder constitutivo que la iteracién de practicas culturales



cotidianas o de formas de cultura expresiva pueden tener en coyunturas
particulares. En conclusién, la puesta en accién y gestién de todo reper-
torio cultural no puede ser considerada al margen de los procesos y dina-
micas sefialadas. Por lo tanto, es clave tomar en cuenta la complejidad del
panorama en cuanto a los actores involucrados y las relaciones sociales que
estructuran su interaccién, a la economia politica que ordena la produc-
cién, circulacidén y consumo de la cultura, y al marco discursivo e ideoldgico
en el que una accién cultural especifica se realiza.

Siguiendo la presente reflexién se puede explicar, por ejemplo, por qué
incluso en lugares apartados donde convertir una fiesta local en una pro-
puesta turistica viable es imposible, autoridades y vecinos enarbolan el tu-
rismo como posibilidad de desarrollo y argumento para promover distintas
gestiones locales. Y es que de esta manera se estd participando de un marco
discursivo e institucional en el que la cultura ha ganado fuerza performati-
va, es decir, se ha potenciado como campo de accidn para lograr desarrollo
econémico y reconocimiento politico. Situar los recursos culturales pro-
pios —por mds escasos que éstos sean— en este marco discursivo e institu-
cional constituye hoy un mecanismo ya sea para mostrar competencia o

entrenarse en los modos de hacer politica y generar desarrollo.
3- La politica de la gestion cultural y el patrimonio como proceso

En esta secci6n, a partir de las reflexiones sobre el caso que trabajaré, me
propongo discutir dos puntos: (i) la gestién cultural es un asunto cultural y
politico y no tinicamente técnico, (ii) la gestién de la cultura es un proceso,

que a la vez que administra repertorios culturales, los constituye.

(i) La gestion cultural: ;un asunto técnico o politico?

Los datos de campo a los que voy a hacer referencia provienen de una inves-
tigacién que realicé sobre la fiesta de la Virgen del Carmen de Paucartambo en
Lima. Se trata del culto a la patrona del pueblo de Paucartambo en el depar-

tamento del Cuzco, que encuentra su mixima expresién en la celebracién de

FIESTAS Y
RITUALES



X ENCUENTRO PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL PATRIMONIO
INMATERIAL DE PAISES IBEROAMERICANOS

la fiesta en su honor. Esta, que ha adquirido reconocimiento y prestigio a nivel
regional, se destaca por la presentacién de una gran variedad de comparsas de
danzantes que le han otorgado al pueblo el calificativo de provincia folklérica
del Cuzco. Como es el caso con las demds fiestas religiosas en el Per, éstas im-
plican una serie de relaciones reciprocas entre los hombres y sus divinidades,
pero también entre individuos y grupos que hacen posible financiar la fiesta,
realizar actos litirgicos, procesiones y bailes devocionales.

La investigacion sobre el proceso de recontextualizacién de la fiesta de
la Virgen del Carmen de Paucartambo en Lima por parte de su comuni-
dad de migrantes —un fenémeno ampliamente extendido e intimamente
ligado al proceso migratorio del campo a la ciudad, pero también del Pert
a destinos extranjeros—, me permitié constatar la existencia de un nutrido
calendario de fiestas que celebran a virgenes y santos de origen andino,
cuyas imdgenes se encuentran en distintos templos del Centro Histérico
de la ciudad. Constaté también que muchas de estas fiestas estin relacio-
nadas entre si y que su realizacién se sustenta en un amplio y denso tejido
social que compromete el intercambio reciproco de bienes y de repertorios
coreograficos. Este complejo sistema festivo compromete un conjunto de
acciones de promocién y difusién en coordinacién con la Iglesia, el munici-
pio, la empresa privada y los medios de comunicacién, llevadas a cabo por
las hermandades o clubes de migrantes que comprometen una agenda y
gestion cultural desde la sociedad civil.

Al respecto quiero insistir en el hecho de que la gestién cultural impli-
cada en la realizacion de las fiestas y repertorios coreograficos compromete
el conjunto de este tejido social y responde a su propia politica, asi como
ala politica que se desprende de su interaccién con otros agentes como el
Estado y la Iglesia. Por lo tanto, involucra la agenda de los distintos actores
implicados, y no estd libre de intereses, conflictos, disputas y negociacio-
nes. Gran parte de esta politica tiene que ver con la preocupacién de los
clubes y asociaciones de migrantes por mantener control sobre repertorios
culturales distintivos que garanticen la auto-representacion de identidades

étnicas, locales o regionales. Las discusiones en torno a la autenticidad de



los repertorios es un campo importante en el cual se lleva a cabo la politica
de identidad implicada en la realizacidn de estas fiestas.

La realizacién de cada una de estas fiestas y la presentacién de los reper-
torios coreograficos no se reducen a la mera repeticion de una tradicién.
Por el contrario, su puesta en accién compromete objetivos, la implemen-
tacién de mecanismos para su ejecucidn, la administracién de recursos
econdmicos y sociales, y el debate y reflexién sobre los objetivos, medios y
resultados de la gestién.

La presentacién de tales repertorios coreogréficos en el espacio del centro
de Lima corre en paralelo y en ocasiones de manera conflictiva con las que
promueve el municipio o Promperti (Comisién de Promocién del Perti para
la Exportacién y el Turismo). En los tltimos afios, y con motivo del aniver-
sario de la ciudad, la municipalidad organiza la semana de Lima, en la cual
se realiza una serie de actividades culturales, entre las que destaca la presen-
tacién de danzas folkléricas de las distintas regiones del pais. La idea —aun-
que tiene sus detractores, quienes consideran que el auténtico patrimonio
cultural de la ciudad es estrictamente criollo— es dar cuenta de la identidad
multicultural que caracteriza a la Lima de hoy. Por otro lado, también Prom-
pert ha promovido la presentacién publica de bailes folkloricos a través de la
realizacion de pasacalles que recorren el centro de Lima.

En las presentaciones promovidas por el municipio y Prompert hay
que destacar el hecho de que los grupos que ejecutan las danzas son de
bailarines profesionales. Esto marca una diferencia fundamental con res-
pecto a los danzantes que realizan sus coreografias en el contexto de una
celebracién festivo-ritual que ellos mismos gestionan. En el primer caso
estamos hablando de folklore, es decir, de una puesta en escena donde la
diversidad cultural es re-presentada por profesionales, y que sucede en un
marco discursivo e institucional que busca promover a Lima como destino
turistico, proyectando la multiculturalidad como su marca de distincién.
Por el contrario, en el caso de la presentacién de danzas festivo-rituales,
los danzantes bailan por devocién y el énfasis estd puesto en la expresién y

experiencia religiosa, asi como en la auto-representacién cultural. La fiesta

FIESTAS Y
RITUALES



2104

X ENCUENTRO PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL PATRIMONIO
INMATERIAL DE PAISES IBEROAMERICANOS

constituye un espacio de accién a través del cual se logra presencia publi-
ca y participacién en la vida de la ciudad, que, como he argumentado en
otra parte (Cdnepa 2006), en el caso de las fiestas realizadas por grupos
de origen migrante compromete su reconocimiento como ciudadanos. En
tal sentido, lo que estd en disputa entre ambas gestiones —la que se realiza
desde el Estado y la que se realiza desde la sociedad civil a través de las
hermandades o clubes provinciales— es el control tanto sobre un recurso
econdmico como representacional.

Es posible entonces distinguir distintos actores en la gestién del reper-
torio coreogrifico que se presenta en el centro de Lima, asi como distintas
agendas implicadas en el proceso, pero en lo que quisiera insistir es en un
interrogante que emerge de lo expuesto. ;Qué tipo de reconocimiento en
términos culturales estd implicado en estos repertorios distintos y en la
gestidon de los mismos? ;Cémo se representa y gestiona la diversidad cul-
tural en ambos casos? No pretendo aqui resolver estos interrogantes, pero
lo que si quiero resaltar es que la respuesta a éstos necesariamente implica
reconocer que la gestién cultural no se reduce a un asunto técnico, admi-
nistrativo, sino cultural y politico. Cultural, porque las politicas y la ges-
tién cultural no s6lo administran repertorios, sino que son constitutivos de
ellos —en la siguiente seccién retomaré este punto—. Y politico, porque estd
en juego lo que llamo la agencia cultural, es decir, la capacidad y legitimidad
para administrar, custodiar y ejecutar repertorios culturales especificos. En
otras palabras, lo que se negocia es la distribucién del poder en la gestién
de la cultura.

En tal sentido, las politicas de gestién cultural promovidas desde el Es-
tado no se realizan en un espacio vacio, menos ain en el Pert donde una
débil politica cultural estatal ha dejado amplio margen de accién, aunque
muchas veces en condiciones dificiles, a las iniciativas privadas. Para que las
politicas de gestién cultural contribuyan con un proceso de consolidacién
democritica, deben disefiarse reconociendo su caricter cultural y politico,
y en virtud de ello deben también identificar los agentes y las agendas exis-

tentes, asi como buscar formas de interaccién y consenso.



(ii) La gestion cultural y el patrimonio como proceso

El reciente proceso de patrimonializacién del Centro Histérico se dio
en el marco de la declaracién de Lima como Patrimonio Cultural de la
Humanidad, hecha en el afio 1991 por la UNESCO, y la consecuente im-
plementacién del proyecto municipal denominado Recuperacién del Centro
Histérico. Este proyecto trajo consigo el disefio de politicas publicas dirigi-
das a solucionar los problemas de deterioro, hacinamiento, delincuencia y
polucidn, asi como la creacién de una administracién moderna que debia
encargarse de administrarlo, patrocinatlo y custodiatlo. Este ademis se
concibié en el marco de politicas econdémicas que promovian la actividad
turistica como salida del subdesarrollo. Formulado en los lenguajes de lim-
pieza y seguridad publica, asi como de autenticidad cultural, el proyecto
comprendia desde la erradicacién del comercio ambulatorio, hasta la res-
tauracién de la arquitectura colonial y republicana, y la promocién y recu-
peracién de tradiciones festivas y culturales criollas.

Lima debia ella misma constituirse en objeto de consumo. Este proce-
so implica su objetivacion en “lugares escenogrificos” (Boyer 1994 en Low
1999) y su patrimonializacién como un bien publico con identidad. Esto
tltimo en el marco del capitalismo cultural convierte la ciudad en un objeto
sobre el cual distintos actores como el Estado, la Iglesia, la empresa privada
y distintas agrupaciones culturales pueden reclamar derechos simbdlicos,
de proteccién y vigilancia, o econémicos.

Es precisamente en este tiempo —mds exactamente desde los afios 80— que
la presencia de fiestas andinas en el centro de la ciudad alcanza un auge. Enla
actualidad existe un calendario nutrido, y la toma de calles por corzos proce-
sionales, y la intervencién en los templos realizando arreglos en los mismos,
asi como en las urnas laterales, incluso logrando en algunos casos que las
imdgenes ocupen la urna central del altar, dan cuenta de una gran vitalidad.
Sin embargo, estos avances y la consolidacién de estas celebraciones como
parte del calendario festivo del centro de Lima tienen sus resistencias.

A raiz dela declaracién de Lima como patrimonio histérico cultural se de-

creta una ordenanza municipal —la N° 062 1994, segtin la cual en el centro

FIESTAS Y
RITUALES



12106

X ENCUENTRO PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL PATRIMONIO
INMATERIAL DE PAISES IBEROAMERICANOS

de la ciudad sélo pueden realizarse las celebraciones religiosas y civicas tra-
dicionales como la fiesta de la Virgen del Carmen de Barrios Altos, la fiesta
del Sefior de los Milagros, el Corpus Christi y el aniversario de Lima. Por
otro lado, la implementacidn del proyecto de recuperacion en su aspecto de
restauracion arquitectdnica cuenta con la supervision del INC, que cuida
que los trabajos se realicen de acuerdo a criterios arquitectdnicos, historicos
y estéticos que respeten el caricter colonial y republicano de las edificaciones
y plazas. Por tltimo, algunos sectores de la Iglesia son reticentes a este tipo
de celebraciones que se caracterizan por su caricter festivo, asi como por el
uso del quechua en las misas. No obstante, los organizadores de estas ce-
lebraciones han sabido mover recursos econémicos y sociales, negociar con
aquellas autoridades de la Iglesia que simpatizan con estas manifestaciones
de religiosidad popular, e implementar algunos mecanismos para lograr legi-
timidad, por ejemplo, logrando que sus celebraciones sean reportadas por los
medios, o embelleciendo sus procesiones que empiezan a llamar la atencién
de turistas que llegan a la ciudad.

Ciertamente no todos los grupos cuentan con los mismos recursos eco-
ndmicos, sociales y culturales para una gestién cultural exitosa, y atin hay
muchas cosas por hacer segtin la propia opinién de los organizadores, pero
mi argumento es que lo que esta en juego aqui es la posibilidad de que el
patrimonio de la ciudad, aquello que oficialmente se reconoce y ampara
por la ley como el repertorio representativo del Centro Histdrico se trans-
forme. Esta posibilidad de re-fundar la tradicién cultual y festiva resulta
clave ya que otorgaria agencia cultural a los grupos de migrantes, consti-
tuyéndolos en los legitimos intérpretes y custodios del Patrimonio de la
ciudad, asi como de su identidad multicultural. Como ya he mencionado,
aqui esta en juego la posibilidad de lograr el reconocimiento ciudadano a
través de la accién en el campo de la cultura.

Siguiendo esta linea de argumentacidn, me interesa subrayar el hecho de
que en la medida en que lo que esta en juego es la re-fundacién del Patri-
monio de la ciudad, se puede afirmar que la gestién cultural no se reduce

a la mera administracién de repertorios especificos, sino que a través de



FIESTAS Y
RITUALES

ella estos repertorios se van constituyendo. En otras palabras, la gestién
cultural resulta en un proceso de caricter constitutivo del propio patrimo-
nio que gestiona, y que resulta de la multiple determinacién de factores

discursivos, sociales, culturales, econémicos y politicos.
Conclusiones

A manera de conclusién quiero enumerar los siguientes puntos que estimo
deben ser considerados tanto en el disefio como en la implementacién de
politicas culturales de promocién y difusién del patrimonio inmaterial, de

manera particular en un pais culturalmente complejo como el Perti:

- Las formas de cultura expresiva no pueden ser vistas al margen de los en-
tramados sociales, discursivos e institucionales en los que se llevan a cabo,
ya que toda forma de cultura expresiva es un texto y un contexto a la vez.

« Es necesario reconocer y conocer la diversidad de agentes, agendas y con-
diciones en la que se dictan politicas culturales y se da la gestién cultural.
Estas ademds nunca suceden en un espacio vacio.

- La gestién cultural no es un asunto técnico sino también cultural y
politico.

- La gestién cultural no se reduce a la administracién de repertorios cul-
turales, sino que es a la vez constitutivo de ellos.

« Con respecto al tema de la diversidad cultural y de los derechos cultu-
rales se puede concluir que en el contexto actual, en el que la cultura es
tanto un recurso representacional como econdmico, toda gestién cul-
tural que apunte a la inclusién social no debe reducirse a representar la
diferencia, sino a otorgar las condiciones para que grupos particulares

puedan gestionar su diferencia.



02108

X ENCUENTRO PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL PATRIMONIO
INMATERIAL DE PAISES IBEROAMERICANOS

Bibliografia

APPADURAI, Arjun and BRECKENRIDGE, Carol. 1995. “Introduc-
tion: Public Culture in India.” In Consuming Modernity: Public Culture in
a South Asian World. Ed. Carol Breckendrige. Minneapolis: University
of Minnesota Press. pp. 1-20.

CANEPA, Gisela. 2006. “La ciudadania en escena: fiesta andina, patri-
monio y agencia cultural”. En: Mirando la esfera piblica desde la cultu-
ra en el Perd. Gisela Cdnepa y Marfa Eugenia Ulfe (editoras). Lima:
CONCYTEC

CORREA, Norma. 2006."Ashdninka on line: snuevas tecnologias, nuevas
identidades, nuevos liderazgos? Una aproximacién antropoldgica a la
relacién de la Comunidad Indigena Marankiari Bajo con las tecnologias
de la informacién y de la comunicacién”. Tesis para optar al grado de
licenciatura en Antropologia. Lima: PUCP.

ESPINOSA, Oscar. 2005.“El collage de las identidades. Una comunidad
Ashianinka en Internet”. Ponencia presentada en el Primer Encuentro
de Estudios Visuales. Lima, Especialidad de Antropologia, Facultad de
Ciencias Sociales — PUCP. 17 —21 de Agosto.

LOW, Setha M. 1999. “Introduction: Theorizing the City." In Theorizing
the City: The New Urban Anthropology Reader. Ed. Setha M. Low. New
Brunswick: Rutgers University Press. pp. 1-33.

TURNER, Terence. 1999 “Indigenous and Culturalist Movements in the
Contemporary Global Conjuncture.” In Globalizacion, Fronteras Cultu-
rales y Politica y Ciudadania (Actas del VIII Congreso de Antropologia,
1999). Ed. Federacién de Asociaciones de Antropologia del Estado Es-
panol/Asociacién Galega de Antropoloxia. Santiago de Compostela,
pp- 53-72.

YUDICE, George. 2003. The Expediency of Culture: Uses of Culture in the
Global Era. Durham and London: Duke University Press.



Gisera CANEPA

Coordinadora de la Maestria en Antropologia Visual y profesora asociada
de la Pontificia Universidad Catélica del Pert. Obtuvo su licenciatura en
Antropologia en esta misma institucién y el doctorado en Antropologia en
la Universidad de Chicago. Es autora de los libros Mdscara, transformacién
e identidad en los Andes (1998); Identidades representadas: performance, ex-
periencia y memoria en los Andes (2001); y Mirando la esfera piblica desde la
cultura en el Perd (2006). Ha sido miembro del jurado del Premio Casa de
las Américas (Cuba) para el género de ensayo histérico-social y evaluadora
de la UNESCO para la proclamacién de Obras Maestras de la Herencia
Cultural Oral e Intangible de la Humanidad. En la actualidad hace parte
del Comité Ejecutivo del Instituto Hemisférico de Performance y Politica

de la Universidad de Nueva York.

FIESTAS Y
RITUALES



De los ciclos insulares a la celebracidon diseminada

Francisco Cruces,
Profesor de la Universidad Nacional
de Educacién a Distancia (UNED), Esparia

A las fiestas tradicionales se les han atribuido funciones y efectos en cierta
medida sorprendentes, tanto por su trascendencia social como por la hon-
dura de su calado: convocar a los grupos, ordenar el tiempo, contactarse
con lo sagrado, apropiarse del espacio, reafirmar jerarquias, vivenciar la co-
munidad, limitar los conflictos, sostener la memoria... En lo que sigue me
interrogo por la modernizacidn, urbanizacién y patrimonializacién de ese
misterioso modelo de eficacia simbdlica, asi como por los modos complejos
en los que se entrelaza hoy con la racionalidad urbana. No podemos pasar
por alto que dicha racionalidad es la que enmarca, de forma extensiva y
generalizada, toda produccién, circulacién y consumo de formas festivas.
Mi hilo argumental serd el siguiente. La escena festiva de nuestros dias
puede representarse como el resultado de una superposicién compleja,
heterogénea e hibrida de tres momentos diferenciados, que podemos de-
nominar respectivamente el de las islas y los ciclos, el del ritual secular y
el de la celebracién diseminada. Estos “momentos” o “escenas” se resisten a
ser entendidos en términos evolutivos —como meras fases o estadios his-
téricos, donde cada uno superaria y sustituiria al anterior— o topoldgicos
—como formas repartidas en el espacio entre ‘el campo”y “la ciudad” —. In-
vitan, por el contrario, a pensar nuestros repertorios de celebracién como
el producto de una interaccién entre distintas narrativas o regimenes de

representacion, a través de las cuales tanto los protagonistas como los es-



pectadores y mediadores patrimoniales construyen el sentido de lo que alli
estd ocurriendo. Tales narrativas se entrelazan y dialogan de modos diver-
sos, resultando, en cada caso concreto, una particular economia politica de
la tradicién festiva.

Dicha economia compleja cuestiona nuestro relato preferente sobre la
fiesta, en la medida en que éste permanece anclado en una representacion
insular y ciclica del ritual comunitario. Acabaré por ello interrogindome
sobre el desafio que ese estado de cosas supone de cara a la construccién

patrimonial. ;Cémo armar un relato que haga justicia a tal complejidad?
Cuestiones de traduccion

Para un antropdlogo espafiol que ha trabajado sobre el tema de la fiesta en
el Madrid de los afios noventa, la palabra evoca varios referentes distintos.
En primer término, “fiesta” pareceria abarcar cualquier tipo de celebracién
publica, en cualquier lugar, por cualquier sujeto celebrante. Asi construi-
do desde el sentido comtin, el término parece designar un objeto evidente
que empaquetaria, ante la mirada ingenua del etnoturista, un conjunto de
ingredientes previsibles: bullicio, baile, alegria, colores, desorden, acciones
tradicionales y sorprendentes, algo de sexo furtivo. Como reza la careta de
un disco reciente de world music: “Unete a la gran celebracién planetaria”.

De esta nocién bulldozer, desahogada, nos liberamos tan pronto como
tratamos de traducirla. Si bien desconozco los matices posibles del con-
cepto de fiesta en el quechua, el aymara o el guarani, al intentar traducir
al inglés parte de mi trabajo descubri con sorpresa el abanico amplio de
términos entre los que ese otro idioma me obligaba a escoger: celebration,
festival, festivity, fair, feast, party, holyday... y el propio fiesta. Los sajones lo
utilizan tomdndolo en préstamo lexical del castellano, precisamente por-
que ninguno de los conceptos anteriores encaja del todo con lo que noso-
tros queremos decir cuando decimos “fiesta” (cf. Abrahams, 1987).

Una segunda acepcién remite, por tanto, a un modelo local de honda

raigambre catdlica. El término “fiesta” deriva del latin festus; aparecié en

FIESTAS Y
RITUALES



X ENCUENTRO PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL PATRIMONIO
INMATERIAL DE PAISES IBEROAMERICANOS

castellano a inicios del siglo XVIII y forma parte del léxico de muchas
lenguas europeas. En catalan, por ejemplo, se comenzé a utilizar también
entre los siglos XIII y XIV. Como avisan Prat y Contreras, es debido a este
uso que la palabra abarca significados multiples (1987: 9). Leemos, por

ejemplo, en el Diccionario de Covarrubias:

FIESTA. Del nombre latino festus, a, m, dies festus, feriatus, feriae. Los
gentiles tenian sus dias de fiesta, en los quales ofrecian sacrificios a sus
vanos dioses o celebravan sus banquetes publicos o juegos, los dias de sus
nacimientos; y cominmente decimos, cuando ay regocijos, que se hazen
fiesta. Hazer gran fiesta de una cosa, reitrla mucho y a veces encarecetla. La
Yglesia Cat6lica llama fiesta la celebridad de las pascuas y domingos y dias
de los santos que manda guardar, con fin que en ellos nos desocupemos de
toda cosa profana y atendamos a lo que es espiritu y religién, acudiendo a
los templos y lugares sagrados a oyr las missas y los sermones y los oficios
divinos y en algunas dellas a recebir el Santissimo Sacramento y vacar

ala oracién y contemplacién. Y si en estos dias, después que se oviere
cumplido con lo que nos manda la santa madre Yglesia, sobrare algiin rato

de recreacidn, sea honesta y exemplar (1989: 593).

Vemos que en el siglo XVII la palabra se referfa a cuatro dimensiones
diferentes, pero interrelacionadas: la suspension del tiempo laboral, el cul-
to religioso, la risa y el goce en la interaccidn, la celebracidon de regocijos
publicos. El énfasis liturgico de Covarrubias nos recuerda hasta qué punto
toda celebracién colectiva remite a un calendario sagrado, es decir, a un
determinado orden del tiempo: en este caso, a una nocién religiosa, ciclica
y transcendente del culto ofrecido a Dios.

Esta insistencia resulta hoy, en nuestro mundo laicista, un tanto cho-
cante. ¢Es posible concebir que el concepto moderno, etnoturistico, de
la fiesta como diversidn, consumo y barra libre encuentre su cimiento
original nada menos que en un tiempo dedicado por fuerza a las cosas

divinas? En Espafia, esa capacidad del calendario juliano-gregoriano para



ordenar el afio como un cosmos puntuado por momentos litirgicos llevé,
alo largo de siglos de lenta y tardia modernizacidn, a una verdadera “gue-
rra del tiempo” entre la Iglesia, las élites liberales y las clases populares.
De ella testimonian las continuas prohibiciones de fiestas, la reforma ca-
lendarial y el recorte de su —a juicio de los ilustrados— abusiva extensién
(Velasco, 1982; Cruces, 1995).

La tercera acepcién que deseo recuperar aqui es antropoldgica. El estu-
dio comparativo entre culturas fue forjando desde el siglo XIX una especie
de modelo ideal sobre la vida festiva y sus elementos constituyentes. En
cierto modo, la visién de la antropologia clasica corrige con un universa-
lismo depurado tanto el etnocentrismo vulgar de la nocién moderna de la
fiesta-diversién, como el parroquialismo de nuestras raices latinas y catdli-
cas. Con variantes, podemos encontrar esa modelizacién candnica en el in-
tichuima australiano de Durkheim, igual que en el sacrificio maussiano; en
las descripciones decimondnicas de la“religién primitiva’, lo mismo que en
la magia de los huertos de los trobriandeses o en los oraculos azande; desde
los ritos de paso de Van Gennep, pasando por la communitas turneriana,
hasta las sofisticadas conceptualizaciones fin de siécle sobre la performa-
tividad del ritual y “lo santo” (Turner, 1982; Tambiah, 1985; Rappaport,
1992; Cruces, 2006).

Islas y ciclos

Apilar juntos a estos autores heterogéneos de la antropologia simbélica
resulta s6lo permisible con objeto de destacar la idea vertebral que a mi
juicio los une: la fiesta comunitaria como comportamiento ritual. Las celebra-
ciones ciclicas de los calendarios agricola, litargico y astrondémico propot-
cionan atn el paradigma para los ritos estacionales de intensificacién, como
las celebraciones del ciclo de la vida lo hacen para los ritos de paso. Y atn
habriamos de incluir otras categorias de festividades como parte de ritos de
institucion o instalacion, de afliccién, de interaccién y de intercambio (Garcia,
Velasco et al., 1991).

FIESTAS Y
RITUALES



X ENCUENTRO PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL PATRIMONIO
INMATERIAL DE PAISES IBEROAMERICANOS

En cualquier caso, antes que una tipologia de las diferentes modalidades
de fiesta, lo que busco recuperar aqui de los analisis clasicos es la reitera-
cién de ciertos elementos que vienen a componer una suerte de modelo o

tipo ideal:

(1) El cardcter ritual de los comportamientos. En términos de M. Mauss:
“actos eficaces que versan sobre cosas llamadas sagradas”. Sin entrar a des-
enterrar la larga y controvertida historia del concepto de ritual, contem-
plar el comportamiento festivo desde esta ptica lleva a reconocer que éste
se halla gobernado por una racionalidad diferente al tipo de racionalidad
instrumental, particular y finalista propia del tiempo ordinario (cf. Velas-
co, 1982; Tambiah, 1985). Para la antropologia, la fiesta es “hecho total”
(Mauss), “experiencia de retorno al todo” (Fernindez), “‘orden del tiempo”
(Leach). Cierto que en las fiestas se comercia, se consume, se intercambia,
se produce, se compra, se vende, se come, se planifica, se activan redes so-
ciales, se afirma la autoridad, se muestra, ejerce e impugna el poder. Pero
por encima —o al lado— de eso, en las fiestas se hacen ofrendas, sacrificios,
dones, procesiones, romerias, cantos, representaciones teatrales, comunio-
nes, exhibiciones, bendiciones, bailes, disfraces, competiciones, banquetes,
subastas, batallas... es decir, performances simbdlicas. Lo que sucede en la
fiesta no tiene lugar “pese a’, sino precisamente “a través de” su caricter ri-
tual, performativo y simbélicamente marcado. Ese misterio (tan misterio-
samente evocado en la definicién maussiana) es al que aludimos al hablar
de“eficacia simbdlica” como el modo especifico de operacién de los rituales.
Una eficacia que se manifiesta tanto en las transformaciones intimas de la

comunidad celebrante como en sus relaciones césmicas.

(2) La conexion con “lo sagrado” —no tanto en el sentido religioso con-
vencional de “sobrenatural” o fuera del mundo, como en el sentido durkhei-
miano de la incuestionabilidad—. La fiesta transcurre en torno a extrafios
objetos rituales, segregados del contacto con la vida ordinaria e investidos

de un especial valor a ojos de los oficiantes: virgenes, roscas, palomayos,



santos, cristos, diablos, tambores que hablan, chunchus, exvotos, Reyes Ma-

gos, cabezudos, gigantes, banderas, méscaras, virtudes y pecados...

(3) El protagonismo de un grupo celebrante que se autorrepresenta en forma
de comunidad. La comunidad —tanto en el sentido territorial como en el
mis profundo de la Gemmeinschaft de Tonnies: un destino comiin, una par-
ticular manera de estar juntos— actda como sujeto de la fiesta y fuente de su
legimitidad. El carcter comunitario no significa indiferenciacién, sino mds
bien alternancia entre momentos de congregacidn y otros en los que actiian
en nombre de la comunidad personajes sefialados, quienes la encarnan si-
guiendo un principio de representacién: mayordomos, damas de honor,
postores, auroros, cantores y cantoras, matachines, compadres, nifios repe-

tidores, costaleros, penitentes, mozas y quintos, caciques, danzantes...

(4) Un programa de comportamiento guiado por la tradicion, es decir,
ejecutado “por augustos actores en ocasiones solemnes”. Esos actores in-
tervienen en virtud de una autoridad recibida del pasado, supuestamen-
te impermeable al escrutinio de una racionalidad presentista. “Porque es
tradicién”: ésa es la logica autotélica a la que responden tipicamente las

tradiciones festivas.

En resumen, se trata de un tipo ideal, que establece una clase especial
de eficacia. La fiesta se hace cargo de la reproduccién moral del grupo me-
diante la performance reiterada en el tiempo de acciones simbdlicas que lo
autorrepresentan y lo conectan con lo sagrado.

En distintos lugares he expuesto el desgaste de este modelo estindar
de concepcién del ritual, y en particular el desbordamiento de su carac-
ter territorialmente insular y temporalmente ciclico (Cruces, 1998; 2006).
Dicho desgaste tiene que ver con razones de dos tipos. Por una parte, el
fin de las islas y los ciclos resulta del conjunto de procesos simbdlicos y
materiales que de manera evidente ligan a toda comunidad humana a un

ecimene global. Ninguna fiesta es una isla. No es que el ensimismamiento

FIESTAS Y
RITUALES



X ENCUENTRO PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL PATRIMONIO
INMATERIAL DE PAISES IBEROAMERICANOS

ritual sea impensable; sélo que, en el contexto actual, nunca dejard de ser
un mensaje dirigido a otros (Baumann, 1990). La economia politica de las
tradiciones comunitarias desborda el horizonte de la comunidad. Por otro
lado, el traslado del concepto de ritual a sociedades urbanas, modernas y
secularizadas fuerza a ampliar los horizontes y modos de operacién de ese

modelo insular.
Rituales seculares

Nuestras concepciones sobre la fiesta no pueden ser las mismas tras con-
siderar su lugar estratégico en la invencién de los modernos estados na-
cionales, y mas en particular en la produccién del vinculo de ciudadania.
No hablamos ya del estilo grotesco del viejo carnaval bajtiniano, con su
renovadora y mdgica violencia; ni de las sevicias, inversiones y seclusiones
ceremoniales de una communitas premoderna. Hablamos de formas festi-
vas convenientemente civilizadas, eufemistizadas y regimentadas; aunque
fiestas al fin y al cabo, esenciales de hecho en la conformacién de los sujetos
sociales de nuestra contemporaneidad.

Podria objetarse que el discurso de la primera modernidad en torno al
hecho festivo fue fundamentalmente antirritual, hiperracionalista, dibu-
jando la fiesta con los tonos negativos de algo que ha de ser necesariamente
reformado: un anacronismo superviviente, una exhibicién de mal gusto,
un estorbo para el trabajo y la sana circulacién de capitales, personas y
mercancias. Es igual de cierto, empero, que los ritos de la fe confesional, el
territorio, el patriotismo, la familia, la ciudad, la regién, la etnia, la clase, la
raza, la lengua, el partido, el sindicato y hasta la corporacién empresarial
convergerdn a lo largo de todo el siglo XX en un incesante trabajo simbdli-
co, orientado a construir sujetos plenamente modernos: individuos, urba-
nitas, productores, ciudadanos, patriotas y contribuyentes. La Revolucién
Francesa se inauguré con fiestas.

Visto desde esta Sptica, el trabajo de eficacia simbdlica que arriba deli-

neibamos vendra a reformularse en diversas direcciones:



(1) Una reforma civilizatoria e higienista. La relacién de la modernidad
urbana con la fiesta heredada del antiguo régimen sera profundamente am-
bivalente. Por una parte, el ethos antifestivo de la ciudad moderna arrojé a
aquélla a sus mérgenes espaciales y funcionales, en un proceso alternante
de represion de la fiesta popular y domesticaciéon de su potencial de vio-
lencia simbélica —desactivindola, en términos de A. Arifio, “desde dentro”
(1991). Dos casos pueden ilustrar esta idea. M. Archila ha mostrado cémo
las chicherias, centro de las pricticas de sociabilidad de obreros y artesanos
de la Bogotd del XIX, se volvieron objeto creciente de una cruzada higie-
nista, hasta que se consigui6 finalmente sustituirlas, durante las primeras
décadas del XX, por el consumo de cerveza, mis cosmopolita e higieniza-
do (Archila, 1991). En Espana A. Arifio ha documentado en profundidad
la transformacién del calendario festivo valenciano, con la consolidacién
de las Fallas como fiesta mayor, una vez las pugnas ideoldgicas en torno al
carnaval y la feria de primavera mostraron la inviabilidad de ambas para ge-
nerar una autorrepresentacién consensuada de los pobladores de la ciudad

en su conjunto (Arifio, 1991).

(2) Un espacio-tiempo universal y desanclado. Si respecto a las formas
heredadas de la tradicién hay eufemistizacion, higienizacién y reforma,
simultidneamente se asiste a lo largo del siglo XIX a la imposicién de un
nuevo sentido del tiempo de orden global, abstracto y medible, goberna-
do por la sincronizacién horaria y la racionalizacién y universalizacién de
calendarios. En el Paris de 1890 atn se discutia la aceptabilidad de to-
mar los husos horarios con el meridiano de Greenwich como referencia
(Thompson, 1985; Cruces, 1998; Giddens, 1994; Ortiz, 2000). En este
nuevo tiempo desanclado, los ritmos abstractos del trabajo industrial y su
disciplina jerarquizan las actividades sociales segtin una nueva periodiza-
cién que reacomoda, sin anularlos del todo, los ciclos de la liturgia cristia-
na, los ritmos agrarios y la estacionalidad local —creando asi los episodios
de vacacién y “tiempo libre” como momentos generalizados para el ocio y

el entretenimiento.

FIESTAS Y
RITUALES



X ENCUENTRO PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL PATRIMONIO
INMATERIAL DE PAISES IBEROAMERICANOS

(3) Rituales seculares de la nacién, la ciudad, la etnicidad. Mientras que el
tiempo parece volverse abstracto, global y desanclado —es decir, intercam-
biable con independencia del lugar—, la simbdlica de las fiestas que marcan
su discurrir se puebla de simbolos nacionales, héroes patrios y conmemo-
raciones locales de una liturgia secular. Nacionalizacién, secularizacién e

invencién de tradiciones son principios clave de este proceso.

(4) Del sujeto comunitario al binomio institucion/individuo. También
cambia el sujeto de la celebracién festiva, con el protagonismo creciente
de, por una parte, las instituciones y organizaciones formales y, por otra, el
individuo auténomo con sus afinidades electivas. Las fiestas, antes concebi-
das como “fiestas de todos’, tienden hacia una forma de fiesta programada y
administrada, que podemos llamar “fiestas para todos™ (Velasco, Cruces y
Diaz de Rada, 1996). Aumenta la distancia entre el proceso de produccién
de la fiesta y el de su consumo. Del lado de la produccién, el “programa”
se entroniza como centro organizativo que enmarca (sin cancelarlas) otras
racionalidades de accién, ya se trate del deber litirgico, el desorden carna-
valesco o la tradicién comunitaria. Del lado del consumo, la fiesta tiende a
despojarse de su caricter de “hecho social total’, al menos para quienes no
participan en ella, y empieza a pensarse en términos de una ‘oferta cultu-
ral” a disposicién electiva de sus publicos. En las “fiestas de todos” venian a
coincidir productores y espectadores, sujeto celebrante y objeto celebrado.
In extremis, no existe el publico cuando todos somos protagonistas.“Fiestas
para todos” significara la apertura y universalizacién creciente de los pu-
blicos, con la inevitable conversién de la “fiesta” en un objeto de consumo

cultural abierto al mundo.

1 “Fiestas para todos” era ni mas ni menos el eslogan adoptado por el ayuntamiento de Madrid en el proceso
de revitalizacion festiva que marco, desde finales de los afios setenta, el advenimiento de los nuevos ayunta-

mientos democraticos salidos de la transicion en Espafia.



Celebracion diseminada

Si la antropologia ha sido decisiva para nuestra comprensién del primer
momento de la fiesta y la sociologia histérica lo ha sido para el segundo, la
nueva geografia planetaria nos ayuda a identificar direcciones recientes de
transformacién de la celebracion festiva. Pienso en procesos como el creci-
miento imparable de las megaciudades, metdpolis y regiones metropolitanas;
la transformacién tecnoldgica implicada en las nuevas economias del cono-
cimiento, la localidad-red y la sociedad de la informacién; la emergencia de
mdltiples formas de comunidad vinculadas a un régimen generalizado de
circulacién de personas, objetos, dinero, mercancias y significados®.

En lo tocante en particular a la fiesta, querria sefialar de manera esque-

mitica tres aspectos que habremos de explorar en el futuro inmediato:

(1) La irrupcién de fenomenos de ruptura simbdlica, con formas centrifugas,
emergentes, diseminadas o fragmentarias de celebracién. En un texto reciente,
he mencionado las flash mobs o “mobidas” que desde comienzos de esta dé-
cada comenzaron a generalizarse en varias ciudades mundiales, coordinan-
do mediante la red a internautas en Madrid, Berlin, Nueva York o Milin
para sostener actividades tan creativas como sorprendentes: guerras de al-
mohadas, bailes con el mévil (clubbing), cadenas de besos, congelamientos
colectivos en los intercambiadores de trenes y otras performances similares
(Cruces, 2009). También cabria situar en estos nuevos repertorios movi-
mientos como el de los sonideros de México: varios miles de pequefias em-
presas de musica, que alquilan sus equipos de amplificacién para animar
el baile callejero en la megépolis y, mds alld de ella, en un amplio circuito

transnacional. Explica Mariana Delgado:

2 Asumo aqui que hablar de modernidad tardia o liquida no supone el fin o la superacion de una época sino,
por el contrario, la radicalizacion de algunas de sus tendencias y contradicciones.

FIESTAS Y
RITUALES



X ENCUENTRO PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL PATRIMONIO
INMATERIAL DE PAISES IBEROAMERICANOS

“(...) el movimiento sonidero es introducido como un sistema alternativo
a la industria musical establecida, en donde la produccién, circulacién

y acceso a la muisica estdn sujetas al registro de derechos autoriales, la
mediacién de distribuidores, la intervencién de productores y la difusién
por medios masivos de comunicacién. En la escena sonidera estas
estrategias se ven alteradas, transformadas o anuladas; son desplazadas.
Aqui priman las alianzas especificas entre sonidos, organizaciones,
promotores, sellos discogrficos no corporativos o piratas, plataformas

auténomas de difusién y comerciantes callejeros (Delgado, 2009: 1).

A juicio de dicha autora, lo caracteristico de este movimiento —como el
de la tecnobrega en Brasil y otros analogos— es constituir “modos abiertos
de operacién cultural” a partir de “usos transformativos” del material en-
contrado tanto en el entorno inmediato como distante. Un argumento que
bien podriamos trasladar a multiples manifestaciones de la actual sociali-

dad juvenil, desde la fiesta rave hasta el botellén madrilefio.

(2) Ellenguage de la fiesta penetra otras formas de accion colectiva. Las formas
y modos de la fiesta se infiltran, diftumindndose, en repertorios colectivos co-
mo la manifestacién de protesta, el mitin o ciertos modos de intervencién ar-
tistica sobre el espacio publico. ;Se tratara tan sélo de un signo de los tiempos
—el de la estética del pastiche y el bricolage, donde todo se mezcla de manera
transitoria—? Segiin N. Garcia Canclini, la ciudad tardomoderna se ha hecho
a la manera del videoclip, “saqueando imdgenes de todas partes, en cualquier
orden” (1996: 101). El lenguaje de lo festivo aparece, no obstante, dotado
de una plasticidad especial. Constituye una suerte de minimo denominador
comun, capaz de coordinar a una multitud desagregada en las imagenes efi-
meras —y poco vinculantes— de una fraternidad imaginaria.

Lo interesante de estos fenémenos de ruptura es que, a mi juicio, invitan
a cuestionar algunas de las oposiciones clasicas que contraponian, en un
juego de espejos invertidos, el trabajo simbélico de la fiesta comunitaria

(“tradicional”) y su modernizacidn en el contexto urbano. No es la oposi-



cién “moderno” vs. “tradicional” lo relevante; tampoco las restantes parejas
de opuestos socioldgicos que suelen ir acompandndola: comunidad/socie-
dad, campo/ciudad, participacién/especticulo, nacional/forineo... Lo que
tales fendmenos hacen visible son precisamente las contradicciones inter-
nas generadas, en su desarrollo, por una modernidad urbana que se rehace,
de manera incesante, sobre sus propias ruinas. Frente a la pardbola cerrada
de la modernizacién como progreso (que implica una visién lineal de la
relacidn entre los dos momentos anteriores), asistimos a tiempos en los que

—Marx y Berman dixit—“todo lo sélido se desvanece en el aire”.
Una breve reflexion patrimonial

Al inicio de este articulo, sostuve que la“economia compleja” o “superposi-
cién de narrativas” aqui expuesta cuestiona nuestro relato preferente sobre
la fiesta, en la medida en que éste permanece anclado en una representa-
cién insular y ciclica del ritual comunitario. Encuentro en ello una visible
paradoja. Como mediadores urbanos y letrados, la mayoria de los investi-
gadores, politicos y técnicos del patrimonio nos hallamos netamente posi-
cionados en el segundo momento: el de la construccién moderna de una
comunidad imaginada desde las instituciones culturales de la nacién, la
region, la ciudad y otras instancias del estado y la sociedad civil. Sin embar-
go, las imdgenes que cultivamos y difundimos pertenecen prioritariamente
al primer momento. Son representaciones rituales y comunitarias de un
calendario tradicional —cuando no costumbristas, exoticistas o primordia-
listas, en el sentido de dejar fuera de foco, como si no estuvieran ahi, las
mediaciones decisivas de la Iglesia, el estado nacional, el mundo del consu-
mo, la mirada turistica y los medios masivos, histéricamente constitutivos
de la fiesta de hoy.

Afinando mds la paradoja, cabe preguntarse si los publicos a los que
tales imdgenes se dirigen no se hallarin en el tercer momento: el de la ce-
lebracién diseminada, propia de una ciudad que se desdibuja. Habrd que

asumir la posibilidad de que esto esté sucediendo al menos con una parte

FIESTAS Y
RITUALES



X ENCUENTRO PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL PATRIMONIO
INMATERIAL DE PAISES IBEROAMERICANOS

de ellos. :Qué fiesta es posible hoy como “fiesta de todos” en una megépolis
como Lima, con sus cientos de barriadas, sus nueve millones de habitantes
censados, su extensién inabarcable? Bajo las condiciones de una urbani-
zacidn tan acelerada como desigual, los limites territoriales entre campo
y ciudad tienden a borrarse, el espacio-tiempo se unifica conflictivamente
y aparecen identidades emergentes como las del “prosumidor” internauta,
el migrante transnacional, el viajero cosmopolita. Todos especialistas en
formas diseminadas de celebracién festiva.

Los tres “momentos” o “narrativas” posibles sobre la fiesta aqui presen-
tados plantean entonces un problema —una encrucijada, un enredo— a
quienes nos dedicamos a investigar, construir y gestionar patrimonio in-
material. La cuestién que se nos presenta es la siguiente: ;como representar
adecuadamente lo que las personas hacen con su fiesta, y a través de ella?
En dltimo término, ese problema tal vez no sea muy distinto al que se plan-
tean cotidianamente los propios participantes y actores de la fiesta, cuando
combinan flexiblemente en su discurso activaciones patrimoniales de corte
local y comunitario; activaciones nacionalizadoras, de caricter estatizante;
y también activaciones cosmopolitas —ésas que declaran “patrimonio de
todos”lo que en realidad hacen sélo algunos. Cada quién tendrd que expe-
rimentar con esa diversidad de relatos para encontrar, a fin de cuentas, su

propia manera de hacer la fiesta.

Bibliografia

ABRAHAMS, R. D. 1987."An American Vocabulary of Celebrations”. En
A. Falassi, Time Out of Time. Essays on the Festival. Albuquerque: Uni-
versity of New Mexico Press.

ARCHILA NEIRA, Mauricio. 1991. Cultura e identidad obrera. Colom-
bia, 1910-1945, Bogota: CINEP.

ARINO, A. 1991. La ciudad ritual. La fiesta de las Fallas. Barcelona:
Anthropos.



BAUMANN, G. 1990.“Rituals directed at others. Re-reading Durkheim
in a plural society”. En Daniel de Coppet (comp.) Understanding Rituals.
Londres: Routledge, pp. 97-116.

COVARRUBIAS, S. de. 1989. [1611] Tesoro de la lengua castellana o espa-
fiola. Barcelona: Alta Fulla.

CRUCES, F. 1995. Fiestas de la ciudad de Madrid. Un estudio antropolégico.
Madrid: UNED, Tesis Doctoral.

. 2006. Simbolos en la ciudad. Lecturas de antropologia urbana.
Madrid: UNED.

.2009.“Performances urbanas”. En Miguel Angel Aguilar et al.
(coords) Pensar lo contempordneo: de la cultura situada a la convergencia
tecnoldgica. Barcelona: Anthropos/UAM, pp. 166-179.

. 1997.“Desbordamientos. Cronotopias en la localidad tardo-
moderna”. En Politica y Sociedad, 25: 45-58.

DELGADO, M. 2009.“Stiper Numen Sonidero”. En El Proyecto Sonidero.
Programa de Apoyo a la Produccién e Investigacién en Arte y Medios
2008-2009. México: Centro Multimedia del Centro Nacional de las Ar-
tes. [ www.elproyectosonidero.com].

GARCIA CANCLINI, N. 1995. Consumidores y ciudadanos. México:
Grijalbo.

GARCIA, ]J.L.; VELASCO, H. 1991 Rituales y proceso social. Estudio com-
parativo en cinco zonas espanolas. Madrid: Ministerio de Cultura.

GIDDENS, A. 1994. Consecuencias de la modernidad. Madrid: Alianza.

ORTIZ, R. 2000. Modernidad y espacio. Benjamin en Paris. Buenos Aires:
Norma.

PRAT, J.y CONTRERAS, J. 1987. Les festes populars. Barcelona: Ells Ili-
bres de la frontera.

RAPPAPORT, R. 1992. “Ritual”. En R. Bauman (ed.) Folklore, Cultural
Performances and Popular Entertainments. A Communications-centered
Handbook, pp. 249-260. New York, Oxford: Oxford University Press.

FIESTAS Y
RITUALES


http://www.elproyectosonidero.com

X ENCUENTRO PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL PATRIMONIO
INMATERIAL DE PAISES IBEROAMERICANOS

REINGHOLD, H. 2002. Smart mobs. The next social revolution. Trans-
forming Cultures and Communities in the Age of Instant Access. Cam-
bridge: Basic Books.

TAMBIAH, S. J. 1985."A Performative Approach to Ritual”. En Culture,
thought and social action. An anthropological perspective. Cambridge,
Mass.: Harvard University Press, pp. 123-166.

THOMPSON, E. P. 1985.“Tiempo y disciplina de trabajo en el capitalis-
mo industrial”. Tradicién, revuelta y consciencia de clase. Estudios sobre la
crisis de la sociedad preindustrial. Barcelona: Critica.

TURNER, V. 1982. Celebration: Studies in Festivity and Ritual. Washing-
ton, D. C.: Smithsonian Institution Press.

VELASCO, H. (ed.) 1982. Tiempo de fiesta. Ensayos antropolégicos sobre
las fiestas en Espafia. Madrid: Tres Catorce Diecisiete.

VELASCO, H.; CRUCES, E; DIAZ DE RADA, A. 1996. “Fiestas de
todos, fiestas para todos”. Antropologia, 11:147-163.

Francisco CrRuUCESs

Profesor titular del Departamento de Antropologia Social y Cultural de la
Universidad Nacional de Educacién a Distancia (UNED). Anteriormente
fue profesor de etnomusicologia en la Universidad de Salamanca y profe-
sor invitado en la Universidad de Chicago. Sus investigaciones se centran en
manifestaciones simbdlicas de la cultura popular urbana, como la musica,
las fiestas, marchas y rituales. Ha realizado trabajo de campo en el Valle del
Jerte (Céceres), Madrid, Ciudad de México y Bogotd. Es coautor de los li-
bros Rituales y proceso social (1991); La ciudad emergente (1994); Las culturas
musicales (2001); La sonrisa de la institucion (2006); Simbolos en la ciudad.
Lecturas de antropologia urbana (2006); y Textos de antropologia contempord-
nea (2009).



Los juegos florales: una fiesta civica euroamericana
entre la modernidad y la tradicion.

Aproximaciones a su estructura

social, politica y cultural

Juan Camilo Escobar
Adolfo Ledn Maya,
Profesores Universidad EAFIT Colombia

A Florentino Ariza le quedaba la nostalgia de sus
tiempos jovenes, el recuerdo vivido de los Juegos Flo-
rales, cuyo estruendo resonaba cada 15 de abril en el
dmbito de las Antillas.

Gabriel Garcia Médrquez

El amor en los tiempos del célera
1. Los juegos florales en los archivos euroamericanos

Conocimos de la existencia de esta institucién civico-literaria cuando inda-
gabamos por los proyectos de “civilizacién y progreso” que las élites intelec-
tuales forjaban en Medellin, Colombia, a finales del siglo XIX y principios
del siglo XX. Tuvimos la tentacién de imaginar que eran los antecedentes
de otra institucidn civico-popular que ha dado a esta ciudad un brillo tu-
ristico y festivo durante el mes de agosto de cada afo: la Feria de las Flores.
Evento en el que los campesinos del oriente de Medellin muestran y ex-
hiben en un largo, colorido y bello desfile, hoy intervenido por la publici-
dad empresarial, silletas de flores hasta de cien kilos de peso. En los mas
clasicos trabajos que se han hecho sobre el desfile de silleteros se establece
con frecuencia una relacién de continuidad entre ambas instituciones: los

juegos florales y la Feria de las Flores en Medellin. En uno de estos estudios



X ENCUENTRO PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL PATRIMONIO
INMATERIAL DE PAISES IBEROAMERICANOS

se dice que: “La primera version de la Feria de las Flores de la cual se tiene
noticia se remite a mayo de 1912. En esta época se realizaban en la ciu-
dad torneos poéticos sobre la Virgen y la Primavera, en hogares, colegios
e iglesias se elaboraban altares, profusamente adornados con flores; todo
culminaba con un fastuoso baile de gala en el deslumbrante Salé6n Dorado
del Club Unién, situado en la simbélica carrera Junin, donde se coronaba
ala‘Senorita Orquidea™’

No obstante, los datos de la prensa de Medellin indican el interés por
los juegos florales desde 1868. El periédico literario El Oasis, en su ni-
mero 29 del 18 de julio de dicho afio, publica un extracto de otro impre-
so madrilefio porque tiene ‘el deseo de impulsar la literatura en nuestro
pais”. Alli se relacionan los origenes de los juegos florales en el siglo XIV,
al sur de Francia, y se da cuenta de su reactivacién en Barcelona, Espafa,
en 1859. El Oasis era un periddico dirigido por escritores patridticos que
veian en esta festividad una gran ocasién para celebrar y conmemorar la
independencia colombiana del dominio politico espafiol y para avanzar un
poco mds en el sentimiento de pertenencia a una “sociedad civilizada”. De
acuerdo con un ejemplar de 1869, “nuestra historia politica tiene una fecha
muy notable i que cuenta con la simpatia de todos los colombianos: esta es
el 20 de julio de 1810. Su aniversario se aprosima(sic) i nosotros darfamos
una gran muestra de agradecimiento a los préceres de la independencia, si
designamos esa fecha para celebrarla de una manera digna y civilizada, co-
mo grande i magndnimo fue el objeto que se propusieron nuestros padres

al darnos independencia y libertad”?

1 Edgar Bolivar. Desfile de Silleteros 50 aiios, Medellin, Viztaz, 2007, p.41. Ver también el trabajo de Juan
Luis Mejia Arango, Feria de las flores, Medellin, Viztaz, 2007. En un texto que circula en la WEB, tanto en
espafiol como en italiano, promovido por la Camara de Comercio Italiana para Colombia, www.ccicolombia.
com ,y quizas a partir de la informacion existente en los dos trabajos anteriores, se dice lo siguiente: “En la
primera década del Siglo XX se llevaban a cabo torneos poéticos y juegos florales en el refinado ambiente del
Club Union, que con el tiempo se transformaron en la version original de la Fiesta de las Flores: en una mezcla
de acentuada devocion y de exaltacion de la primavera, convirtieron el mes de Mayo en un periodo en el cual
lo sagrado y lo profano se alternaban para rendir culto floral a la Virgen y, simultaneamente, congraciarse con
la eleccion de la reina de las flores™.

2 El Oasis. Medellin, nimero 16, 1869, p.1.


http://www.ccicolombia

Medellin, como las demds ciudades iberoamericanas, proponia y ejecu-
taba actos y eventos para festejar los hechos independentistas que habian
posibilitado el inicio del proyecto politico republicano. En efecto, el 20
de julio de 1869 reunié estudiantes, profesores, rectores y “‘una numerosa
concurrencia” para “pronunciar discursos andlogos al fin propuesto”. El pe-
riédico alentaba a los “jévenes que han tomado sobre si la penosa tarea de
promover esa fiesta nacional”y, punto seguido, lamentaba no haber logrado
realizar los juegos florales a los que habia “invitado anteriormente” con el
fin de “honrar mds a los inteligentes jévenes’, impulsadores y promotores
del establecimiento de una sociedad literaria que organice y mantenga los
torneos poéticos, afamados por la circulacién de impresos entre Europa y
América, en particular en aquellos paises del “vasto mundo que habla la
lengua de Cervantes”’

Como se aprecia en el periédico argentino, los juegos florales han alcan-
zado, a mediados del siglo XX, un efecto intercontinental: estdn presentes
en Asia, América y Europa gracias a lo que ellos llaman el proyecto “hispa-
no-luso-americano’, para el cual convocan a poetas y escritores de Espafia,
Portugal, Hispanoamérica y Filipinas con el fin de que “vuelvan sus ojos,
por un buen tiempo y con desusado fervor, a algunos motivos liricos y a
varios temas de especulacién y examen, sustancialmente vinculados con
la epopeya americana, la cultura, el presente y el porvenir de los pueblos
de origen ibérico”* Tal como serd analizado mds adelante, una de las prin-
cipales motivaciones de estas fiestas de la poesia, desde sus origenes en
Toulouse en 1324, ha sido proteger las lenguas regionales, nacionales o in-
ternacionales, como lo indican los casos del occitano, el cataldn, el espafiol
o el esperanto. Ello porque detris del acto del habla estin comprometidos
también los sentimientos, los imaginarios y los cddigos de pertenencia e
identidad colectiva de los grupos humanos, pues hablar es poner en movi-

miento haces de cultura con los que se iluminan ideales de ser y estar en el

3 Las citas del parrafo pueden encontrarse en E/ Oasis... idem y en ABC, Buenos Aires, 5 de julio, 1959,
p.93.
4 ABC... Idem.

FIESTAS Y
RITUALES



X ENCUENTRO PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL PATRIMONIO
INMATERIAL DE PAISES IBEROAMERICANOS

mundo. “El lenguaje es la casa del hombre” dijo el filésofo germano Martin
Heidegger, justo por la misma época en que el mantenedor de los juegos
florales de Jeric (Colombia), en 1914, el sefior Julio Galdn, proclamaba:
“los pueblos donde no se escribe, no se sienten.”

En esa misma direccién, y como una muestra mds de las constatacio-
nes documentales que refrendan y prueban la difusién de esta fiesta civica
euroamericana, en Chile, en el mismo afio en que se realizaron los I Juegos
Florales de Jerico (Colombia), se efectuaban en Santiago, capital del pais
austral, otras fiestas de las letras que han sido valoradas como “un aconte-
cimiento que cambid la historia literaria de Chile’” En otras palabras, los
juegos de la gaya ciencia, como igualmente se conocen, conectan ciudades
y grupos que simultineamente repiten un modelo y reproducen una sin-
gularidad en el mismo. Para los chilenos, aquel evento de 1914 permitié la
aparicién de la futura nobel (1945) Gabriela Mistral, ganadora de la flor
natural, el miximo premio, una medalla de oro y una corona de laureles.
Sin embargo, su mayor triunfo fue, quizas, la posibilidad que le dieron es-
tas festividades, organizadas por la Sociedad de Artistas y Escritores de
Chile, de ocupar un sitial de honor entre los “poetas nacionales’, objetivo
politico y sociocultural que han vehiculado con tanta frecuencia los juegos
florales en sus versiones locales. La poesia se ha regionalizado o naciona-
lizado haciendo uso de una lirica que exalta lo que se cree propio, raizal,
originario, autentico y singular. Ganar una flor de oro o de plata, una dis-
tincidén metdlica, es, sobre todo, cooperar en la constitucidon de aquel valor
moderno defendido por politicos, criticos y escritores: el de las llamadas
“Letras Nacionales”.

Como lo dijimos atrds, esta institucidn literaria nacid, segin los archivos
de la Academia de los Juegos Florales de Tolosa (Académie des Jeux Flo-
raux de Toulouse), a comienzos del siglo XIV por iniciativa de un grupo
de siete poetas occitanos, conocidos y referenciados por dicha academia

como los Siete Trovadores. Fuera de escribir poesia, estos sujetos se dedica-

5  EL Magallanes, (suplemento), Puente Arenas, 20 de noviembre de 1988, p.5.



ban también a oficios diversos (notarios y mercaderes en particular), pero
ante todo a honrar la tradicién de sus ancestros trovadores. Segin dice el
Acta de Fundacién de 1323, la cercania y la cultura comin entre la region
de Provenza en Francia y la de Cataluna en Espafia permitieron que muy
rapidamente, en 1338, se celebraran en Lleida juegos florales para honrar
el amor, la mujer, el cataldn y la ciencia de la alegria.® Estamos entonces
ante una historia de larga duracién en el mundo occidental, una historia
que vincula sensibilidades medievales, arquetipos de masculinidad y femi-
nidad bastante tradicionales, creencias cristianas, practicas caballerescas y
cosmovisiones que han venido integrando y mezclando, sin hacerse incom-
patibles culturalmente, elementos de las revoluciones de la modernidad en
el transcurso de los tltimos dos siglos, justo cuando se han difundido los
encuentros poéticos por el mundo ibérico, francés y occidental.”

En efecto, escribir y declamar poemas en medio de jurados, con el fin de
obtener un galardén, un simbolo, un nombre y, probablemente, el titulo de
maestro de la gaya ciencia si se obtenia por tercera vez el premio maximo
del concurso, es una muestra de una singular combinacién por medio de la
cual se accede, o se construye a su manera, una cultura moderna centrada
en la glorificacidn de los actos heroicos de los sujetos sociales, de los indivi-
duos y sus propias proezas. En otros términos, los hombres y mujeres que
han participado en los juegos florales desde el siglo XIV han representado
un modelo de individuo que responde a los lineamientos estéticos, morales
e ideoldgicos propios de sociedades que experimentan una disyuntiva cul-
tural y politica con la cual construyen sus procesos de modernizacién, sin
abandonar con ello las manifestaciones mds significativas de su tradicién.
En realidad, ser moderno es saber reubicar, en el espectro de posibilidades

sociales, los legados de la tradicién comunal y rural con las osadias del in-

6 Ver el sitio web de la Académie des Jeux Floraux: www.jeux-floraux.fr y de la Enciclopedia Catalana:
http://www.enciclopedia.cat/fitxa_v2.jsp?NDCHEC=0233614

7  Es importante anotar que la colonizacion francesa, espafiola y portuguesa ha llevado los juegos florales a
sus territorios coloniales. En la isla de Guadalupe en América se realizan juegos florales en francés, en Angola
en portugués y en Filipinas en espafiol. Segiin nuestros datos actuales, Italia ha empezado a efectuarlos a partir
de 2001.

FIESTAS Y
RITUALES


http://www.jeux-floraux.fr
http://www.enciclopedia.cat/fitxa_v2.jsp?NDCHEC=0233614

X ENCUENTRO PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL PATRIMONIO
INMATERIAL DE PAISES IBEROAMERICANOS

dividualismo urbano, en el que los derechos de cada quien son los nuevos
objetos sagrados, intocables, imperecederos y naturales. El poeta y la poeti-
sa, coronados con las flores mds preciosas, representan simultdneamente al
portador humilde de prototipos ancestrales y al guerrero audaz que tanto
ama la modernidad competitiva y atenta a las hazanas de sus héroes.

En resumen, las fiestas y la produccién literaria que se han generado al-
rededor de los juegos florales crearon espacios de sociabilidad que defienden
y atacan valores especificos, proyectos de nacidn o regién, ideales grupales y
diversas formas de ordenamiento y control social en las sociedades donde se
practican y fomentan. El lema de la restauracién de los juegos florales en Bar-
celona en 1859, hace 150 afios, puso en primera linea tres conceptos: patria, fe
y amor. Ese mismo triptico ideoldgico se promovié en Colombia en los III Jue-
gos Florales de Jericé en 1998 y en los que celebraron el ciento cincuentenario,
en el 2009, en Barcelona. En 1912, en Cadiz, se realizaron juegos florales para
que “los amantes de las letras luzcan su ingenio, y para que los poetas sacudan
el letargo materialista del siglo, cantando en sublimes estrofas la belleza y el
amor”. Valga advertir que esta vieja institucién, aunque principalmente se iden-
tifique como euroamericana, también se ha difundido y adaptado en ciudades
asidticas y africanas en donde el colonialismo francés, espanol y portugués las
trasmitid. Con el 4nimo de pensar el movimiento histérico de difusién de los
juegos florales por el mundo, mas no de establecer que ha correspondido a
una politica controlada por alguna institucién en particular, presentamos la

siguiente aproximacion a una corta cronologia de los juegos florales:

- 1324, Primeros juegos florales en Tolosa (Toulouse-Francia).

- 1338. Primeros juegos celebrados en Catalufa.

- Siglo XV. Desaparecen en Catalufia. Contintian en Francia.

- 1789. Suspendidos durante la revolucién en Francia hasta 1806.

- 1830-1859. Propuestas de reanudar los juegos florales en Barcelona.
- 1846. Primeros juegos florales en La Habana, Cuba.

- 1859. Reaparicién en Barcelona, Espafia.

- 1868. Propuestas en Medellin, Colombia. Periddico El Oasis.



FIESTAS Y
RITUALES

- 1881. Primeros juegos florales en Buenos Aires, Argentina.

- 1884, Primeros Juegos Florales en Concepcién, Uruguay.

- 1901. Juegos florales en Covadonga, México.

- 1904, Primeros juegos florales en Bogotd y Medellin, Colombia.
- 1905. Juegos florales en Manila, Filipinas.

- 1908. Primeros juegos florales en Chocé, Colombia.

+ 1909: Juegos florales en Lima, Pert.

- 1910. Juegos florales en Valparaiso, Chile.

+ 1911. Juegos florales en Aguadas, Colombia. (Guerra contra Pert1).
+ 1912. Juegos florales en Cadiz, Espafia. (Constituciéon de Cadiz).
- 1914, Primeros juegos florales en Santiago de Chile.

- 1914, Primeros juegos florales en Jeric6, Colombia.

+ 1916. Juegos florales en Panamé (Muerte de Cervantes).

+ 1916. Juegos florales en Sevilla, Espafia (Muerte de Cervantes).

+ 1920. Juegos florales en Portugal.

- 1959. Juegos Florales Hispano-Luso-Americanos.

- 1960. Primeros juegos florales en Nueva Friburgo, Brasil.

- 1965. Juegos florales en Angola.

+ 2001. Juegos florales en Bolonia, Comuna di Pianoro, Italia.
2. Estructura de los juegos florales

El certamen tenia para Florentino Ariza una atraccion
adicional: Fermina Daza fue la encargada de abrir los
sobres lacrados y proclamar los nombres de los ganado-
res en la primera sesion, y desde entonces quedd estable-
cido que siguiera haciéndolo en los aios siguientes.
Gabriel Garcia Mérquez

El amor en los tiempos del célera

Desde su creacidn en la baja edad media, en el sur de Francia, estos tor-

neos de la palabra poética han funcionado con base en la accién de ciertos



X ENCUENTRO PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL PATRIMONIO
INMATERIAL DE PAISES IBEROAMERICANOS

sujetos que desempenan roles de acuerdo con unos principios jerdrquicos
e insustituibles, sin importar dénde fuese el lugar o tiempo en que se reali-
zasen. No es anacrénico pensar que en estas batallas liricas habia muchos
elementos de los que los caballeros medievales practicaban en sus justas de
armas. El honor, el amor, la belleza, los premios, los jurados, los escenarios,
la gloria del vencedor, el papel inspirador de las mujeres, la valentia fisica
o sensible de los participantes son algunos de los elementos comunes en
estas dos instituciones medievales. Quizds la decadencia de los caballeros,
el sometimiento que sufrié la caballeria a finales del siglo XII por las au-
toridades eclesidsticas y por la aparicién de los mercenarios que comba-
tian sin los cédigos de honor y de armas caballerescos, como dice Georges
Duby,® dieron paso a otro tipo de enfrentamientos por medio de letras y
palabras. De todas formas, esa dindmica interna de los juegos florales en
la cual armarse de inspiracidn, prepararse para la escritura, disponerse al
cumplimiento de unas reglas y desear ser honrado con un premio que per-
mita nombrar la reina de los juegos florales, hace pensar en los caballeros
del siglo XII que peleaban para poner a los pies de sus sefioras y damas los
premios obtenidos por su destreza a caballo y en armas.

En el caso concreto de los juegos florales, deben resaltarse varios elemen-
tos que permiten ver al mismo tiempo las formas como los grupos de poder
social, politico, cultural o econémico participaban en su organizacién. En
ocasiones el poder politico local, consistorios o concejos municipales, se
encarga de convocar a los juegos florales. Hace dos afios en Pert (2007),
por ejemplo, el poder politico, en cabeza de la Direccién de Promocién Es-
colar, Pintura y Deporte del Ministerio de Educacién, instituyd, en calidad
de actividad educativa de la educacién bésica regular, los Juegos Florales
Escolares Nacionales, lo que nos permite ver claramente el uso sociocultu-
ral y politico de esta institucion que, segtin palabras del propio Ministerio

de Educacidn, sirve para “humanizar la sociedad, exaltar las altas virtudes,

8  Georges Duby. El siglo de los caballeros, Madrid, Alianza, 1995.



las ideas de paz y amistad entre los pueblos™. Otras veces fueron las so-
ciedades de mejoras publicas las que dirigian el orden de los juegos, pues
éstos representaban un signo de avanzada en los proyectos de “progreso y
civilizacién” que las élites urbanas de los siglos XIX y XX administraban
desde aquellas instituciones privadas interesadas en lo publico, mostran-
do con ello una notable manera de mezclar tradicién y modernizacién sin
por lo tanto sentirse traicionando el modelo tedrico que los filésofos han
construido sobre la modernidad. De nuevo, ser moderno no es incompa-
tible con la defensa de viejos valores del llamado antiguo régimen, ni con
la prictica y uso de simbolos ancestrales, ni con la glorificacién de la mujer
como objeto de amor y belleza.

En 1917, en la regién de Caldas, en Colombia, un ex presidente de este
pais, Carlos E. Restrepo (1910-1914), fue nombrado como mantenedor
de los juegos florales por la Sociedad Minerva de Caldas, agrupacién en-
cargada de organizar las celebraciones en torno a la poesia a comienzos
del siglo XX. Con frecuencia, estos grupos de amigos de las artes y las
letras, reunidos en torno al “ideal civilizador”, convocaban a la realizacién
de las admiradas “lides del espiritu” que enfrentaban a los talentosos en“las
artes hermosas de la imaginacién”'® Una de sus principales funciones era
nombrar el mantenedor de los juegos. Esta figura proviene regularmente
del seno de las personalidades mds reconocidas en las localidades y regio-
nes donde se han celebrado los certimenes poéticos. Escritores afamados,
gobernantes admirados, intelectuales respetados, hombres civicos y lideres
politicos han ocupado regularmente la posicién principalisima de mante-
nedor de juegos florales. Rol masculino por excelencia. En la larga historia,
seis siglos, de la Academia de Juegos Florales de Tolosa, en Francia, una
sola mujer ha ocupado este cargo de alta responsabilidad. Hace muy poco,

en el afio 2005, la médica y protectora del patrimonio hospitalario Lise

9  Plegable promocional de la Direccion escolar, cultura y deporte, Pera, 2009.
10 Carlos E. Restrepo. “Explicacion y defensa de los juegos florales”, en: Carlos E. Restrepo, Medellin,
Imprenta Departamental de Antioquia, 1984, pp.64-69.

FIESTAS Y
RITUALES



X ENCUENTRO PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL PATRIMONIO
INMATERIAL DE PAISES IBEROAMERICANOS

Enjalbert fue nombrada mantenedora.’ Ocupé la silla niimero 13 de las
40 dispuestas para proteger y salvaguardar la continuidad de los juegos flo-
rales en Toulouse, patrimonio inmaterial mundializado. ;Qué hizo posible
que una mujer acudiera al trono de los hombres? ;:Un cambio administra-
tivo 0 una revolucién sociocultural y mental?

Volviendo a Carlos E. Restrepo, el ex presidente mantenedor, podemos
encontrar pistas para responder nuestras preguntas en el obligado discurso
que le imponia su papel de guardidn poético cuando dijo que “la poesia es
mujer y la mujer es poesia’, definicién de lo femenino que recoge la tradi-
cién plurisecular que los trovadores del siglo XIV empezaron a institucio-
nalizar por medio del evento que hoy historiamos. Para Restrepo la mujer
es también “Reina y diosa de los hogares’, “Emperatriz del arte’, “Reina y
sefiora de nuestros hogares’,"Ama de la casa” y, finalmente, es tema y razén
de sus reflexiones en sus palabras inaugurales de 1917. Alli, en sus razona-
mientos, este republicano e ilustrado hombre de estado, plantea también ‘el
significado social y progresista” de los juegos, en los cuales la mujer moder-
na encuentra una oportunidad de “liberacién femenina’, impulsada espe-
cialmente por las transformaciones ocasionadas por ‘el cataclismo mundial
al que estamos asistiendo” (se refiere a la Primera Guerra Mundial) en “to-
dos los valores morales y sociales’, empezando a “dar a la mujer un puesto
y una representacion que nadie, ni ella misma sospechaba. El cataclismo
habri de repercutir en estas brefas remotas [se refiere a la regién de An-
tioquia] —estad seguros de ello— y transformara y dignificard a la mujer”"?
Parece contradictorio, pues sus tltimas palabras nos invitan a pensar que la
“Reina del hogar” que definid lineas arriba carecia de dignidad. No obstan-
te, alli no podemos ver ninguna contradiccidn, pues se trata de un caso mds
de modernizaci6n en el cual la mezcla de ideas tradicionales y modernas es
totalmente normal. Los cambios de las mentalidades son asi: polifacéticos,

como la camisa de Arlequin, decia Lucien Febvre.

11 www.jeux-floraux.fr

12 Carlos E. Restrepo... fdem.


http://www.jeux-floraux.fr

La estructura de los juegos estd entonces concebida para que se pro-
nuncien no sélo los concursantes —poetas, narradores, ensayistas y otros
literatos—, sino también, como lo hemos visto, los organizadores y mante-
nedores. Cada uno de estos pronunciamientos es una fuente documental
en la cual se concentran las representaciones e imaginarios que gobiernan
las sensibilidades y las practicas de los grupos sociales que han hecho de
los juegos florales un espacio de sociabilidad, un lugar de memoria o lo que
hoy podriamos valorar como una festividad civica que deberia hacer parte
del patrimonio inmaterial de la humanidad."

Ahora bien, también hemos hallado un importante niimero de discursos,
textos y declaraciones producidos por otras instancias significativas de la es-
tructura de las fiestas poéticas estudiadas. En cada evento, los jurados califi-
cadores levantan un informe de asignacién de premios a los ganadores en los
cuales justifican desde el punto de vista estético e ideoldgico sus decisiones.
Luego, los premiados responden a sus jurados, leen sus obras, las dedican a
las mujeres que componen la corte de honor, normalmente escogidas por el
comité organizador, y después, para perfeccionar el sentido de estas luchas
literarias, eligen la reina de los juegos, no exactamente por su belleza fisica
sino por su capacidad de inspirar poesia, para asi dedicatle las creaciones
que les valieron haber sido coronados con una flor de oro. Los juegos son en
consecuencia un espacio de seduccién, una especie de iniciacion al cortejo, al
enamoramiento, y al ritual de las artes del amor. El conjunto de sefioritas que
acompafian a la reina de la poesia es conocido igualmente con el nombre de
corte de amor, sentimiento este tltimo que ha dominado entre los diversos te-
mas que han motivado la realizacién de los juegos florales a través del mundo

desde el siglo XIV hasta nuestros dias."*

13 Esperamos que este texto pueda ser el inicio de una accion ciudadana para incluir en la bitacora de la
UNESCO los juegos florales.

14  En algunos textos que se interesan en la historia de los juegos florales, se hace mencion a unos certame-
nes de la Roma antigua en donde se realizaban poemas a Flora, diosa de las flores, los jardines y la primavera,
ver Wikipedia. No obstante, consideramos que ésta es una continuidad improcedente en esta historia, pues de
acuerdo con el acta fundacional de los Siete Trovadores en 1323, en Tolosa, no era esta diosa, ni la practica

romana, lo que inspiraba la creacion e institucionalizacion de los juegos florales.

FIESTAS Y
RITUALES



X ENCUENTRO PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL PATRIMONIO
INMATERIAL DE PAISES IBEROAMERICANOS

Es importante afadir a la estructura relacional anterior varios grupos de
individuos que también producen textos: primero, los maestros de ceremo-
nia al final de las premiaciones cuando tienen lugar los banquetes, veladas
o bailes con los que se clausura el evento; segundo, los patrocinadores, en
ocasiones jefes politicos, lideres empresariales, dirigentes sindicales o di-
rectivos del sistema escolar, quienes agradecen a todos los participantes y
auguran la continuidad de los juegos; tercero, los periodistas que cubren el
desarrollo de la festividad y del ritual para publicarlo en los medios que hoy
conforman archivos en los cuales podemos estudiar la historia de los juegos
florales; y finalmente, los editores e impresores que publican la recopilacién
de textos y discursos de todos los actores principales de los torneos lite-
rarios, actualmente en boga dentro de los planes culturales y las politicas
publicas en Iberoamérica y en Italia."” Los juegos florales han contado con
un dispositivo publicitario y editorial muy importante, en especial cuando
han estado ligados a conmemorar y celebrar los actos fundacionales que
dieron origen a los sentimientos de patria, nacién, regién o identidad cul-
tural lingiifstica. Recitar y declamar en nombre de los héroes y las hazanas
bélicas ha sido asi mismo una constante en la reactivacidén de los juegos
florales a partir del siglo XIX.

Se puede inferir entonces que los juegos florales, en su conjunto estruc-
tural, han representado, en particular para las élites decimondnicas, una
opcidn politica, cultural y social de vincularse e inscribirse en el “proyecto
civilizador” que circulaba y construia sociabilidades y vinculos euroame-
ricanos a través de las letras y las artes, de un lado, y, de otro, a través del
impulso y creacién de opciones académicas y cientificas expresadas en la
constitucién de comunidades de hombres de ciencia, como la Sociedad
de Naturalistas Neogranadinos (1859), en la cual Charles Darwin figuré
como miembro, quizds por intermedio del cientifico granadino Ezequiel

Uricoechea, ampliamente integrado al movimiento intelectual europeo.

15  Desde el afio 2001 se han venido realizando juegos florales en la Comune di Pianoro, Bolonia, en Italia.
Ver www.comune.pianoro.bo.it


http://www.comune.pianoro.bo.it

Asi, en el variado espectro de “acciones civilizatorias” —creacién de biblio-
tecas, periddicos, editoriales, teatros, museos, exposiciones, instituciones
educativas, festividades, planes de cultura, academias, etc.—, los encuentros
poéticos venidos de la edad media hallaron una atmésfera propicia para ser
reactivados, difundidos, integrados y mantenidos como un signo mayor de
la via hacia “La Civilizacién’, con mayuscula, pues en el conjunto de imd-
genes mentales de sus promotores ha existido un sélo modelo de tal orden
social. Nuestra hipotesis sobre la difusion de los juegos florales en América
nos sugiere reflexiones en la anterior direccién. Segtin las fuentes, entre
1830 y 1859 se realizaron propuestas para reanudar los juegos en Barce-
lona. Una de ellas convocé a la presentacién de “poemas épicos en Catalin
o Castellano, sobre la expedicién de catalanes y aragoneses contra turcos
y griegos’, es decir, contra los considerados “enemigos de la civilizacién y la
cristiandad’, contra los otomanos mahometanos.!® Mientras tanto, otros
catalanes, “civilizadores’, fundan colegios y promueven la institucionaliza-
cién de la fiesta civico-poética que les representaba un medio para glorifi-
car el “proyecto civilizador” en América. En efecto, el catalin Ramén Pinto
fundé en 1844 el Liceo de la Habana, donde se realizaron probablemente
los primeros juegos florales en territorio americano. El escritor y secretario
de la seccién de literatura del Liceo, Narciso Foxa y Lecanda (1822-1883),
fue el primer ganador al lado del compositor, profesor y pianista espafiol
Manuel Ubeda (1810-1891)."

3. Algunas conclusiones sobre los usos de los juegos florales

La intuicién popular los dividié en dos clases: los chi-
nos malos y los chinos buenos. (...) Fue uno de estos
chinos buenos el que derroté en los Juegos Florales a

setenta y dos rivales bien apertrechados. Nadie enten-

16 Ver en la WEB el sitio: http://www.webpersonal.net/nova/verdaguer/context.htm
17 Mer Diccionario de la Literatura Cubana, http://www.cervantesvirtual.com/servlet/SirveObras/
01159629211030412970035/254f.htm

FIESTAS Y
RITUALES


http://www.webpersonal.net/nova/verdaguer/context.htm
http://www.cervantesvirtual.com/servlet/SirveObras

X ENCUENTRO PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL PATRIMONIO
INMATERIAL DE PAISES IBEROAMERICANOS

di6 el nombre cuando Fermina Daza lo ley6 ofuscada.
No sélo porque era un nombre insélito, sino porque de
todos modos nadie sabia a ciencia cierta cémo se llama-
ban los chinos.

Gabriel Garcia Mérquez

El amor en los tiempos del célera

Inicialmente los juegos florales tuvieron especial motivacién en la “natu-
raleza femenina’, en la “belleza de las mujeres’, en el “amor humano y divi-
no’y en ‘el honor y defensa del idioma”. Sin que estas primigenias razones
desaparecieran como el fundamento de la escritura poética regulada por
consistorios y mantenedores, vinieron a adjuntarse Iuego, en el siglo XIX,
otras consideraciones de orden politico rodeadas de gran carga de exalta-
ci6én, adulacién y apologia. Por otra parte, desde sus origenes en Tolosa,
los juegos florales se celebraron en el mes de mayo, en primavera, como
una correspondencia con la alegria que producia el fin del invierno y el
inicio de la nueva germinacién primaveral. Asi pasaron a muchos lugares
del mundo. En Medellin, el Centro Artistico, sociedad controlada por las
élites locales, dispuso y acordé en 1904 que “todos los afos en el mes de
mayo se celebraran juegos florales”'® Ahora bien, ese orden de razones y
temporalidades empez6 a alterarse en los procesos de difusidn, recepcion,
adaptacién y produccién de los torneos poéticos a través del mundo. En
Jericé, Colombia, se realizaron los primeros el 20 de Julio de 1914, fecha
de la independencia. El jurado calificador aseguré que los escritores par-
ticipantes, con sus ‘distinguidos ingenios’, “cuentan entre los que cultivan
las letras patrias”'® ;:Qué significan las “letras patrias”? ;:Cuales no lo son?
Escribir poesia en el marco de estas celebraciones debia entonces coincidir
con el ideal patridtico de fundar la nacién y combatir “la atonia musulmana

que ha enervado los cerebros y angostado las viriles disposiciones, contri-

18  Lectura y arte, numeros 9 y 10, Medellin, abril de 1905, p.158.
19  Juegos Florales en Jerico. Iniciados por la Sociedad de Mejoras Puiblicas y celebrados el 20 de Julio de
1914, Medellin, Tipografia del Comercio, 1914, p.1.



buyendo de manera tan plausible al derrocamiento de la predisposiciéon
arcaica por el Arte’*

En conclusién, gracias a los juegos florales los llamados dias fundacio-
nales, las respetadas fechas memorables, las inolvidables jornadas valero-
sas, las justas causas belicistas o las guerras santas y patri6ticas empezaron
a ser adornadas y legitimadas por festividades literarias y declamaciones
poéticas. En Buenos Aires, Argentina, como en otras localidades ibero-
americanas, se realizaron juegos florales cada 12 de octubre para celebrar
el llamado descubrimiento de América o lo que también se ha ideologiza-
do bajo el nombre de “dia de la raza” Mistificaciones y mitologizaciones
de fechas y acontecimientos asociados a la formacién de identidades y al-
teridades “raciales” que tienen, con frecuencia, fuertes efectos politicos o
militares. En Concepcién, Uruguay, se llevaron a cabo los primeros juegos
florales el 3 de febrero de 1884 porque ‘ese dia constituia una fecha me-
morable en los fastos de la Republica. Efemérides de la caida de un tirano,
punto de arranque de una era de libertad y de progreso, que serd perpetua-
mente el mayor timbre de la gloria para la histérica ciudad del Uruguay”?'
En Valparaiso, Chile, se celebraron los primeros juegos florales en 1910
para conmemorar el centenario de la independencia, asi como ocurrié si-
multineamente en Bogotd, Colombia, en los dias de julio que se efectuaron
con gran pompa en el mismo ano. En Chile se dijo que ésta era“una de las
fiestas més cultas e interesantes en naciones como la Francia y Espana que
la celebran anualmente”* En 1912, en Cadiz, Espania, se efecttia un “certa-
men cientifico literario o Juegos Florales de Cadiz” bajo la organizacién de
la Real Academia Hispanoamericana de Ciencias y Artes. El objetivo era
conmemorar la expedicién de la famosa y liberal constitucién que “ha per-
mitido llamar a Cadiz tierra sagrada”. Dicha academia intentaba fomentar

con los juegos florales y con su quehacer cotidiano un nuevo entendimiento

20  Julio Galan. “Discurso del Sr. Julio Galan, Mantenedor de los Juegos Florales, en la Sesion Solemne del
20 de Julio de 1914”, en: Juegos Florales en Jericé...Idem, p.6.

21 Ver en la WEB: www.elhistorico.com.ar

22 Ver en la WEB: www.ild.posit.ucv.cl

FIESTAS Y
RITUALES


http://www.elhistorico.com.ar
http://www.ild.posit.ucv.cl

X ENCUENTRO PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL PATRIMONIO
INMATERIAL DE PAISES IBEROAMERICANOS

de hermandad con los paises hispanoamericanos, pues sus miembros con-

sideraban que “todos pertenecemos a una gran familia”*’

Bibliografia

En el 4mbito colombiano no hemos hallado trabajos historiogréficos o so-
ciolégicos que hayan avanzado en el estudio de los juegos florales. Sélo los
discursos de los mantenedores o de los jurados calificadores presentan en
ocasiones algunas reflexiones en torno al tema, aunque con frecuencia repi-
tiéndose mutuamente. En la web pueden hallarse algunos textos en francés,
cataldn, portugués, italiano, gallego y otras lenguas latinas que resaltan la
existencia de estos certimenes poéticos en el dmbito de su expansién. Un
clasico de la historia de los juegos florales en Francia se encuentra en la

biblioteca digital Gallica de la Biblioteca Nacional de Francia.

Juan Camiro EscoBar

Doctor en Historia de la Escuela de Altos Estudios en Ciencias Sociales,
Paris. Desde 1995 es profesor de la“Catedra de Historia de Colombia” en
la Universidad EAFIT de Medellin. Corresponsal de la revista electréni-
ca internacional Nuevo Mundo Mundos Nuevos, editada por el Centro de
Investigaciones sobre los Mundos Americanos. Ha publicado, entre otros,
los libros La violencia en Colombia. Aspectos histéricos (1998); Lo imagi-
nario: entre las ciencias sociales y la historia (2000); y Progresar y civilizar.
Imaginarios de identidad y élites intelectuales de Antioquia en Euroamérica.
1830-1920 (en prensa).

23 Rafael Maria de Labra. “Discurso”, en: Certamen Cientifico Literario o Juegos Florales de Cadiz, Ma-
drid, Establecimiento Tipografico de Abela HOH, 1912, p. 29.



FIESTAS Y
RITUALES

AporLrFo LEON Mavya

141

Sociblogo. Magister en Ciencia Politica. Diplomado en Opinién publi-
ca y conflictos del Instituto Internacional Histadrut, Israel. Desde el afio
2002 se desempena como docente en la Universidad EAFIT de Medellin.
Es coautor de los libros Voces ciudadanas: una idea de periodismo publico
(2000); La participacion ciudadana y el periodismo piblico: retos de la demo-
cracia contempordnea (2001); y Comunicacion, conflicto y ciudad (2006).



El banko, gran fiesta ritual
de vivos y difuntos en la Sabana del Espiritu Santo,
Republica Dominicana

Carlos Herndndez,
Profesor de la Universidad Auténoma de Santo Domingo

Durante el periodo comprendido entre el 25 de octubre de 1992 al 12 de
febrero de 1995 realicé una investigacion sobre los ritos funerarios en que
participa la Cofradia del Espiritu Santo de Villa Mella, centrdndome en los
ritos del noveno dia de la muerte, del cabo de afio o aniversario de la misma
y del banko, que se celebra idealmente a los siete afios de la muerte de una
persona (Hernindez Soto, 1996). Lo que expongo a continuacién es fruto
de esa investigacién. Me referiré tinicamente al banko, que en el drea geo-
grifico-cultural de Villa Mella, Republica Dominicana, es una gran fiesta
ritual de regocijo y comunién entre los miembros vivos y difuntos pertene-
cientes a un mismo “fundo” familiar. Antes de referirme al banko, describiré
brevemente el contexto histdrico y geogrifico en que éste se celebra y ex-

pondré las funciones de la Cofradia del Espiritu Santo de Villa Mella.
El contexto

A 12 kilémetros de la ciudad de Santo Domingo, en direccién norte, estd
enclavada, a orillas del rio Isabela, la antigua Sabana del Espiritu Santo,
hoy conocida como Villa Mella. Esa drea geogrifico-cultural estaba po-
blada por negros esclavos y sus descendientes asentados en los ingenios
o junto a los ingenios establecidos en la zona para la produccién de cafa
de azticar. Entre éstos se contaban el ingenio Duquesa, propiedad del vi-

rrey Diego Coldn, en tierras de Higiiero; el ingenio San Felipe, de Tomds

1420



Heredia; y el ingenio Dolores, en Yaguaza. En el Duquesa, a orillas del
rio Isabela, se produjo en 1521 el primer alzamiento de esclavos bozales,
en su mayoria wolofs (Garcia, 1893/1979, I: 90; Deive, 1989: 33). En este
contexto se explica la siguiente ordenanza de 1768 expedida por la corona

espafiola:

Por cuanto los domingos, pascuas de Pentecostés y otros dias solemnes
suele juntarse crecido niimero de negros esclavos que de los ingenios y
estancias de esta comarca vienen a la celebridad de las fiestas del Espiritu
Santo, y otras (...), prohibimos a los amos de haciendas y mayordomos
de ellos, el que licencien a dichos esclavos para que vengan a dichas

festividades, si no es que sean pacificos y de buenas costumbres.

El poblamiento de Villa Mella estd también ligado a negros esclavos esca-
pados del Santo Domingo francés que entre 1676 y 1677 fueron asentados
en el poblado de San Lorenzo de los Minas, en la margen del rio Ozama,
a escasos kilémetros de Villa Mella (Larrazébal Blanco, 1975: 166; Deive,
1989: 96). El poblado estuvo a punto de ser destruido por considerarse que
sus habitantes eran un foco de insurreccién. Ya en 1786 estaba casi desam-
parado “porque sus moradores se habian trasladado a otros lugares” (Larra-
zabal Blanco, 1975: 118). Uno de esos lugares fue Villa Mella. Los negros de
San Lorenzo, buscando nuevos lugares para la recoleccién de frutos, la pesca
y el cultivo, llegaron a Villa Mella probablemente atravesando el rio Ozama
por la parte sur de lo que hoy es Sabana Perdida, a través de los parajes
de El Cachén de la Rubia y Loma Caliche (Victor Pifieiro, en Megenney,
1990: 138). Estos hechos explicarian la mencién que hace el Cédigo Negro
Carolino de los negros llamados minas y carabalies en la ley 22 relativa al
Gobierno Moral de los Siervos (Malagén Barceld, 1974: 164):

Prohibimos por esta razén (inclinacién de los esclavos a sus ritos
africanos) bajo las més severas penas, las nocturnas y clandestinas

concurrencias que suelen formar en las casas de los que mueren o de

FIESTAS Y
RITUALES

143



X ENCUENTRO PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL PATRIMONIO
INMATERIAL DE PAISES IBEROAMERICANOS

sus parientes a orar y cantar en sus idiomas en loor del difunto con
mezcla de sus ritos y de hacer los bailes que comtinmente llaman Bancos,
en su memoria y honor con demostraciones y sefias (que anticipan
regularmente antes que expiren) indicantes del infamante principio de
que provienen en muchas de sus castas, singularmente en los minas y
carabalies de que hay el mayor niimero, es a saber el de la Metempsicosis,
aunque adulterada, o transmigracidn de las almas a su amada patria que

es para ellos el paraiso més delicioso.

La poblacién de los negros esclavos y sus descendientes en el territorio
de Villa Mella ha sido reforzada posteriormente por inmigrantes haitianos,
ellos también de antepasados africanos. Esa inmigracién ha tenido como
puntos fuertes la dominacién haitiana (1822-1844), las frecuentes incur-
siones de las tropas haitianas a territorio dominicano durante el periodo
1844-1855, la frecuente inmigracién temporal, con caricter legal, para tra-
bajar en los ingenios azucareros, y la incontrolada y continua inmigracién
ilegal. Los negros esclavos y sus descendientes del periodo colonial estaban
ligados a las Cofradias, puesto que la prohibicién que se les hace en el men-
cionado Cédigo Negro Carolino de orar y cantar a sus difuntos se halla en

el punto relativo a ellas.
La Cofradia del Espiritu Santo

La antigua Sabana del Espiritu Santo es el dmbito de accidén de la Co-
fradia del Espiritu Santo de Villa Mella, cuyos miembros son conocidos
como los Congos de Villa Mella. Su tronco se halla en el paraje de Mata
Los Indios y sus ramas se han esparcido a Mono Mojao (San Pelipe),
Mata Gorda, Sabana Perdida, Juan Tomds, Sierra Prieta, La Victoria y
Los Botados de Yamasa (Monte Plata). Esta cofradia es una confrater-
nidad o hermandad basada en un parentesco espiritual de los cofrades
con el Espiritu Santo y de los cofrades entre si. Cumple una doble fun-

cidn: celebrar, conforme a la costumbre, la fiesta del Espiritu Santo, su



patrono, cincuenta dias después de la Pascua de Resurreccién; y realizar
los ritos funerarios de sus cofrades y, por extensidn, de los difuntos
cuyas familias siguen las tradiciones locales. Estos ritos corresponden al
noveno dia de la muerte, a los cabos de afio o aniversario de la muerte y
al banko, celebrado idealmente siete afios después de la muerte de una
persona.

Tanto la fiesta del Espiritu Santo como los ritos funerarios son cele-
brados por la Cofradia tocando sus instrumentos musicales y cantando
sus “veintiin toques”. Los instrumentos musicales con que se ejecutan los
llamados toques de cofradia son: el palo o congo mayor, el palo menor
o conguito, la canoita (idiéfono constituido por dos palitos entrecho-
cantes) y varios pares de maracas. Estos instrumentos musicales son de
origen bantt (ver Redinha, 1988: 43). Sus tambores tienen las mismas
caracteristicas sefialadas por Courlander (1960: 194) para los tambores
congos de Haiti.

Segtin los miembros de la Cofradia, los toques o piezas con que se
celebra la fiesta del Espiritu Santo y se ejecutan los ritos funerarios son
“veintitin’, que es un nimero sagrado en la religiosidad popular domini-
cana. Veintidn son también las divisiones del llamado vudd dominica-
no. De estas piezas las mds importantes son las que introducen el banko
y las propias del ceremonial conocido como kumbd, que corresponde al
momento culminante de los ritos de integracién. Y la pieza mds sagrada
es kalunga. En general, estas piezas aluden a la partida del difunto o a
los antepasados con expresiones como: “me voy’, malé (me voy en creol
haitiano), “adiés que me voy’, “me voy por ese camino largo’, “voy a des-
andar”, kumandé (no hay muerte), khokho (antepasado). Kalunga es la
deidad del mar y de la muerte en la regién de Congo-Angola y es uno
de los nombres que recibe Nzambi, el gran dios, en Angola meridional.
Y como Nzambi, Zumbi o el Zambiapongo de los Congos significan
espiritu, ser sobrenatural, no resulta dificil identificar al Espiritu Santo

con kalunga.

FIESTAS Y
RITUALES

145



X ENCUENTRO PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL PATRIMONIO
INMATERIAL DE PAISES IBEROAMERICANOS

La gran fiesta del banko

La palabra banko

Banko es un nombre genérico para designar los ritos funerarios en que
participa la Cofradia del Espiritu Santo de Villa Mella tocando y cantan-
do sus piezas musicales al son de sus instrumentos. Pero en rigor, banko
es una gran fiesta que se celebra con regocijo en honor a un difunto en el
séptimo aniversario de su muerte. Es la fiesta ritual de los miembros vivos
y difuntos de un mismo “fundo” familiar. En ella participa la comunidad en
que estd enclavado el fundo. Idealmente se celebra al séptimo aniversario
de la muerte de un difunto; pero si la familia de éste no tiene los medios
econdémicos necesarios para celebrarlo, lo pospone para el afio que pueda. Y
es que como el banko es la gran fiesta, se necesitan suficientes recursos para
celebrarlo, pues durante éste se ofrece una buena comida colectiva, se debe
atender bien a los musicos congueros, incluyendo un pago para éstos, y es
necesario proporcionar buenas atenciones a todos los familiares, allegados,
amigos y participantes en general. Tanto el difunto como los familiares y
demis participantes deben quedar satisfechos con la fiesta. En la gran fiesta
del banko, a través de los ritos (toques de las piezas musicales, rezos y accio-
nes simbdlicas) se asegura el reposo del alma del difunto introduciéndola
en el mundo de los ancestros, mientras los sobrevivientes quedan libres de
sus obligaciones de luto y se reintegran a la vida social normal. El punto
culminante del banko es el kumbd, al que nos referiremos mas adelante.

El nunca aplicado Cédigo Negro Carolino de 1784 hace referencia al
banko. Denomina bankos a los bailes que ejecutaban los negros esclavos y
sus descendientes en la colonia espafola de Santo Domingo en memoria
y honor de sus difuntos, en la casa de éstos o de sus parientes, inspirados
por la creencia en la transmigracién de las almas a su amada patria (Africa).
Estos bankos, de acuerdo con el Cédigo, se hacian en reuniones nocturnas
que celebraban para orar y cantar en elogio de los que morian. Entre los

Adja-fon de Dahomey, hoy Benin, el recinto, empalizada o cercado fami-



liar es hecho en banko, que es una masa de arcilla y paja, o si se quiere, de
adobe, en cuyo interior estd el “Xwegbé” o conjunto de construcciones usa-
das para vivienda de un“Hennu” o linaje (Bamunoba y Adoukonou, 1984:
171y 172). Como el cercado familiar y sus construcciones estin hechos en
banko, no es dificil establecer una relacién entre éste y el cercado familiar,
por lo que nos atrevemos a afirmar que entre los Adja-fon de Dahomey
el banko seria originalmente la gran fiesta del cercado familiar, es decir, la
fiesta del “conjunto de los descendientes de un mismo padre’, como fue de-
finido el “Hennu” o linaje por M. A. Glélé (en Bamunoba y Adoukonou,
1984: 169-170). Y es muy probable que la palabra banko haya sido traida
a Villa Mella por los negros de la Costa da Mina establecidos primero, en-
tre 1676 y 1677, en el poblado de San Lorenzo de los Minas y emigrados
después a la vecina zona de la actual Villa Mella. Los negros esclavizados
de la Costa da Mina provenian de Ghana, Togo y Benin, antiguo Dahomey
(Megenney, 1990: 30; Viana Filho, 1988: 63).

Breve descripcion de la celebracion del banko

El banko se celebra en un ambiente de jibilo, e incluso de jolgorio, pues
es la fiesta ritual de comunién entre los vivos y difuntos. En los rituales del
noveno dia de la muerte se toca y se canta, pero no se baila, pues la muerte
es muy reciente; en los cabos de afio o aniversarios s6lo bailan los allegados
al difunto; pero en el banko bailan todos, incluidos los parientes del difunto
y el difunto mismo baila montado o en posesién de un pariente o de otra
persona presente para manifestar su conformidad con los ritos que se han
celebrado en su honor. Esto sucede sobre todo al final del banko, en los
llamados “toques de la viuda”. El desarrollo tipico de un banko incluye los

siguientes elementos:

1- La“alborada”
La llamada “alborada” o preparacién del banko se celebra la noche que
precede al dia en que se desarrolla el banko. Es una reminiscencia del tiem-

po, no muy lejano, en que el banko se realizaba en horas de la noche. Se

FIESTAS Y
RITUALES

147



X ENCUENTRO PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL PATRIMONIO
INMATERIAL DE PAISES IBEROAMERICANOS

efectiia dentro del cobertizo construido en ramas de palma y cubierto de
lona que se levanta delante de la casa del difunto. Se hallan presentes los
parientes del difunto, los musicos miembros de la Cofradia y los acompa-
fiantes amigos y relacionados del difunto. De acuerdo con don Sixto Minier,
que fue Capitdn de la Cofradia, la alborada tiene como propdsito“calentar el
lugar” donde se realizar el banko, es decir, acercar el difunto a dicho lugar.
Por eso el difunto es llamado expresamente. De esa manera el lugar queda
preparado para los ritos que comenzardn al otro dia en la mafana. La albo-
rada es un minibanko inconcluso: se toca, se baila y se bebe ron en honor al

difunto, que, de acuerdo con la creencia, se hace presente y baila.

2- Rezos de ofrecimiento del banko

Ya de mafana, comienza el banko con los rezos de ofrecimiento. Estos se
desarrollan dentro del cobertizo de ramas de palma, frente al timulo que
se levanta para la ocasién. El timulo suele tener dos o tres niveles o escafios
cubiertos de pafios blancos con adornos de papel crepé de color morado
elaborados artisticamente con dibujos geométricos. En el dltimo escafio
se halla la llamada “mufieca’, de rostro indefinido, que suele tener corona y
cabellera larga. Delante de ella se coloca un crucifijo con un velén encendi-
do. En el primer nivel, correspondiente a la mesa del timulo, se coloca una
cromolitografia de la Virgen de la Altagracia o de otro santo/misterio, un
velén encendido, un vaso con agua bendita y una ramita de romero, alba-
haca o laurel utilizada para aspersién, ademds de un rosario de la Virgen.
En cada una de las esquinas de la mesa se coloca una vela encendida y un
florero. Debajo del tiimulo, cubierto por el mantel, suele colocarse un velén
encendido, un vaso con agua y un vasito plastico con café. La parte poste-
rior y las partes laterales del cobertizo de ramas donde se coloca el timulo
se cubre con sdbanas blancas. Un rezador da inicio a los rezos de ofreci-
miento rociando con agua bendita el timulo (que representa al difunto), a
los presentes y al cobertizo de palmas. Se trata de un rito de purificacién. A
continuacién el rezador se dirige al difunto diciendo: “Fulano(a), que Dios

te dé permiso y poder, donde quiera que estés espiritualmente, para recibir



este banko que te ofrecen tus familiares y amigos. En el nombre del Padre
(.+.)" Luego los musicos ejecutan las tres piezas mayores: “Palo Mayor”,
“Camino Reale” y kalunga, precedidas del toque “Bembé Yagud”. Las piezas
son tocadas y cantadas teniendo como centro una vela encendida en tierra,
en medio del cobertizo de ramas, o bien un hombre (si el difunto es una
mujer) o una mujer (si el difunto es un hombre) bailan estas piezas con
una vela encendida en la mano. La vela encendida est4 en lugar del difunto.

Mientras esto se hace, los deudos varones se hallan alrededor del timulo.

3- Primeros toques de Cofradia

Concluidos los rezos introductorios con que se ofrece el banko, se toca la
pieza kalunga, y a continuacién otras piezas del repertorio que no sean los to-
ques mayores. El tltimo toque antes de comer es siempre kalunga, oyéndose
insistentemente la expresion “Ya lleg6 la hora”. Durante estos toques bailan
los participantes que no son parientes del difunto, quienes, junto a los masi-
cos, ingieren repetidamente ron. El ambiente es de fiesta. Fuera del cobertizo
de ramas hay grupos de personas que charlan, algunos juegan dominé o a las
cartas, otros beben debajo de un arbol o compran y comen empanadas, hela-
dos, frutas y otros productos ofrecidos por vendedores que acuden al lugar.
Entre tanto, un grupo de mujeres hacendosas est4 preparando, en fogones de
piedras o blocks, la comida que se servird hacia el mediodia. Continuamente
se prepara y se sirve café a todos los presentes. En algunos bankos, antes del

almuerzo se insertan rezos intermedios de sufragio.

4- Comida colectiva

Después de mediodia, en un ambiente de distension, se sirve una comi-
da colectiva compuesta normalmente de arroz preparado con coco, frijoles
rojos y carne, que suele ser de cerdo. A veces se sirven ensaladas y verduras.
Se toma agua fresca. Los parientes, amigos y conocidos se retinen debajo
de los 4rboles o en ambientes de sombra, se saludan y conversan. La co-
mida forma parte de los rituales de integracién de los familiares y de la

comunidad.

FIESTAS Y
RITUALES

149



X ENCUENTRO PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL PATRIMONIO
INMATERIAL DE PAISES IBEROAMERICANOS

5- Toques posteriores a la comida colectiva

Después de la comida, hasta los rezos de sufragio que preceden al kum-
bd, se ejecutan toques de Cofradia. En contadas ocasiones, antes de comen-
zar los toques, el rezador dirige unos cortos rezos de sufragio en los que es
recurrente el Requiem aeternam dona eis Domine, et lux perpetua luceat eis,
pronunciado “Requien eterna donai do”. La primera de las piezas después
de la comida colectiva es “Lambe lo deo” (Lame los dedos), que se refiere
precisamente a la satisfaccién por la comida y es, al mismo tiempo, una
advertencia de que el banko prosigue. La primera pieza de rigor es kalunga.
Esta es seguida por otras piezas del repertorio que no sean “Palo Mayor’,
“Camino Reale” ni la propia kalunga. Pero el tltimo toque es siempre, nue-
vamente, kalunga, que suele ejecutarse hacia las 5:30 de la tarde.

En el intervalo entre la comida y el kumbd suele estar lo mejor de la
fiesta del banko. Los musicos suelen tocar con més ardor y los bailadores
demuestran su entusiasmo. Se celebra a los bailadores que se distinguen,
se ingiere mucho ron y se chancea con mayor frecuencia. De 3:00 a 4:00
de la tarde en adelante comienzan a sentirse los efectos del alcohol. Du-
rante este periodo es comin ver caer en trance a algunos de los presentes,
especialmente mujeres. “Es la difunta (o el difunto) que se estd haciendo
duena (o dueno) de la fiesta’, se oye decir a menudo. El tltimo de los
toques es siempre kalunga, que se ejecuta enfatizando la expresién “Ya

llegé la hora”.

6- El kumbad

El kumbd es, en esencia, el punto culminante del banko. Es la despedida
del difunto, su integracién al mundo de los antepasados y la liberacién de
los deudos de sus deberes de luto. Es el banko en resumen. En bundu,
una de las lenguas del Kongo, kumbd es el conjunto de miembros de una
familia, asi como el conjunto de domésticos y esclavos que viven dentro de
un mismo cercado” (Alves, 1951, I: 398). Y en lengua malinké, kumbé sig-

nifica encontrar y encuentro. Al rey del Kongo se le dio el nombre de “rey
de Kumbd” (Ortiz, 1985: 182-1a3). Uniendo los datos lingiiisticos con los



de la investigacién de campo podriamos decir entonces que el kumbd es el
encuentro mistico, en la tierra de origen, de los miembros vivos y difuntos
de una familia que viven en un mismo cercado, lo que en Villa Mella halla
su equivalente en el “fundo” familiar. De esta manera banko y kumbd serian
en esencia la misma cosa.

Hoy se tiene conciencia de que el kumbd es la gran fiesta ritual que ofre-
cen al difunto sus familiares y amigos. Esto se evidencia en el llamado que
se hace al difunto durante la alborada o al inicio del banko, que ordina-
riamente se lleva a cabo con una férmula como ésta: “NN, que Dios te dé
permiso y poder, donde quiera que estés, para recibir este banko que te ofrecen
tus familiares y amigos. En el nombre del Padre, y del Hijo, y del Espiritu Santo.
Amén’.

Cuando los miembros de la Cofradia del Espiritu Santo se refieren al
banko, suelen hacetlo diciendo que es la gran fiesta del regocijo. Incluso,
cuando el banko estd dirigido a varios miembros difuntos de una familia
se llama “banko-regocijo”. Normalmente el kumbd comienza hacia las 5:30
y termina a las 6:00 de la tarde. Incluye toques de piezas rituales, rezos de
sufragio, traslado del tiimulo, acciones rituales de purificacién, despacho

del difunto y, finalmente, los llamados “toques de la viuda”.

a) Ejecucién de piezas rituales

Tras el canto de kalunga, se ejecutan las tres piezas rituales caracteristicas
del kumbd:“Cantaron lo(s) gallo(s),“Oh Vicente”y “La botella”. Mientras se
ejecutan estas tres piezas, los musicos de la Cofradia se encuentran frente
al timulo, dejando espacio para los bailadores. Los maraqueros agitan sus
maracas hacia arriba y afuera, “botando al difunto”. Las tres piezas son bai-
ladas por una sola pareja, que en cada una de ellas da tres vueltas frente al
tumulo y tres frente al palo mayor, que se coloca como soporte principal en
el centro del cobertizo de palmas. Al final de cada pieza, el hombre, si el di-
funto es mujer, apoya sus nalgas en el palo mayor; si el difunto es hombre,
la mujer es quien apoya sus nalgas en él. Al final de estas tres piezas se toca

kalunga, que es también bailada por una pareja. Suele oirse distintamente

FIESTAS Y
RITUALES

1571



X ENCUENTRO PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL PATRIMONIO
INMATERIAL DE PAISES IBEROAMERICANOS

y con ardor: “Ya llegé la hora”. La pieza kalunga hace referencia a la partida

del difunto en su viaje al mds alla:

iKalunga eh!
Oy Kalunga
Cuando yo me vaya

Nos vamos los dos

Las otras tres piezas, en su simplicidad, expresan el sentido profundo

del kumba:

Cantaron lo gallo

Al amanecer

Kumandé. [Kumandé es un estribillo que en lengua fon significa“No
hay muerte”)]

Oh Vicente

Con tu magiielo.

El alma del difunto se va adonde su abuelo o antepasado (el khokho de

la Cuenca Congolesa).

Traigan la botella
Kimandé (en lugar de kumandé)
pa bebé.
Esto equivale a decir: “Bebamos, que no existe la muerte (kumandé)”. O
lo que es lo mismo: “Bebamos, que hemos vencido a la muerte”. Asi pues,
estas tres piezas expresan el sentido profundo del kumbd: el alma del difun-

to alcanza a sus antepasados.



b) Rezos de sufragio

Como el banko es una gran fiesta de regocijo, durante él se hacen pocos
rezos. Los que se hacen son los tltimos y definitivos sufragios por el alma
del difunto, como se expresa intencionalmente:

Por el descanso y alivio de todas las benditas almas del purgatorio, mayor-
mente por el alma de NN (aspersion del tdmulo con agua bendita): Que el
Sefior se sirva sacarla de las penas en que esté y la lleve a descansar y a gozar a
su santisima gloria eterna del cielo. Amén.

Los rezos de sufragio van acompafiados de aspersién con agua ben-
dita e incensacidn sobre el timulo, sobre los presentes y sobre todo el
espacio ritual. Estas acciones tienen sentido apotropaico (de defensa) y
purificador. Lo expresan las oraciones que acompafian a la aspersién e

incensacion:

Agua bendita de Dios consagrada,
purifica nuestros cuerpos

y santificale su alma.

Incienso de Dios consagrado,
purifica nuestros cuerpos

y santificale su alma.

Mientras se hacen los rezos de sufragio, el rezador y un ayudante des-
pojan el timulo de sus gradas o niveles y le quitan los adornos de papeles.
Sélo queda en pie la mesa del timulo cubierta con su mantel blanco y
sobre ella el crucifijo, los velones y los papeles que sirvieron de adorno al

tamulo.

c) Traslado del timulo

La mesa del timulo, que simboliza el atatid con el cuerpo del difunto,
es trasladada procesionalmente dentro del recinto ritual (el cobertizo de
ramas). La procesién funebre la forman: cuatro hombres no familiares

del difunto que transportan el timulo, los deudos varones y las muje-

FIESTAS Y
RITUALES

2153



X ENCUENTRO PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL PATRIMONIO
INMATERIAL DE PAISES IBEROAMERICANOS

res dolientes vestidos de luto. Mientras la procesién avanza, los musicos
congueros ejecutan el responso: “Pembué chamaliné”. Es decir, mientras
la procesidn avanza, se desea y se da (el rito es eficaz) reposo al alma del
difunto. En pocas palabras, con este acto se entierra simbdlicamente, de
forma definitiva, al difunto a fin de que alcance de una vez por todas su

anhelado reposo.

d) Acciones rituales de purificacién

Concluido el segundo entierro simbdlico, ejecutado mediante el tras-
lado procesional de la mesa del timulo, tiene lugar una serie de ritos, en
su mayor parte de purificacién. Estos tienen una doble finalidad: ase-
gurar el reposo del alma, evitando que ésta retorne entre los familiares
sobrevivientes, y librar a éstos de las influencias nocivas del contagio
fanebre. Estas acciones rituales son las siguientes: 1) giro repetido a la
izquierda de la sibana blanca que sirvié de mantel al timulo, después
de arrojar dentro de ella los papeles que lo cubrian, a fin de anular o
destruir, sin contagiarse, las influencias perjudiciales de los objetos que
estuvieron en contacto con el difunto; 2) colocacién de la mesa del ta-
mulo en la parte frontal de la casa tras ser despojada de los objetos que
la cubrian: el crucifijo, los velones, el platillo de las limosnas y, eventual-
mente, las cromolitografias de los santos/misterios que la cubrian. (La
mesa del timulo deberd permanecer durante nueve dias delante de la
casa antes de ser usada nuevamente); 3) incensacion de los objetos del
tumulo que estuvieron en contacto con el difunto; 4) destruccién del
cobertizo de ramas que constituia el espacio ritual e incineracién de los
papeles que recubrian el timulo en sefial de ruptura con el pasado y de
inicio de una nueva vida; 5) barrida del espacio ritual que ocupaba el
cobertizo de palma techado de lona montado frente a la casa mortuoria,
tal como ocurre también entre los Adja-fon de Dahomey en el rito del
cyodobun o embarcacién del muerto. Se trata de un dramitico rito de
purificacién mediante el cual se descontamina el ambiente, desterrando-

se asi el contagio funebre.



e) Despacho del difunto

Durante la alborada, o en los ritos iniciales del banko, el rezador hace
el llamado del difunto, a fin de que éste acuda a recibir la gran fiesta que
le ofrecen sus familiares y amigos. De la misma manera, hacia el final del
kumbd, tras algunos rezos de sufragio dirigidos a asegurar el reposo del
alma del difunto, el rezador procede a despedir y despachar al difunto con
férmulas como ésta: “NN, tu te vas (tres veces). En el nombre del Padre, y
del Hijo, y del Espiritu Santo. Amén”. O bien: “NN, despidete de tu mari-
do, hijos, familiares, y vete (tres veces). En el nombre del Padre, y del Hijo,
y del Espiritu Santo. Amén”.

Es decir, asegurado el reposo del alma del difunto, se le despide y despa-
cha, para que vaya al encuentro de sus antepasados (los khokhos) y para que
no moleste ni haga dafio a sus sobrevivientes. Pero, en verdad, el despacho
del muerto comienza al inicio mismo del kumbd, cuando, de acuerdo con
los entrevistados, se le va botando de la casa agitando las maracas hacia
fuera a la vez que se canta el responso “Pembué chamaliné, se fue’, con el
cual se le desea paz y sosiego. Hay un paralelismo del llamado y despacho
del difunto entre los Adja-fon de Dahomey durante la mencionada cere-
monia del cyodohum o embarcacién del muerto. En esa ceremonia se llama

al difunto con esta férmula (Mamunoba y Adoukonou, 1984: 136):

Fulana, tu padre te invita a volver al recinto paterno para celebrar los ritos
obligados en tu favor, y para librarte del estado de sufrimiento y de olvido,
con el fin de que t, a tu vez, veles con él por los nifios y mujeres, y de que,

después de las ceremonias, vuelvas junto a tu marido.

f) Los toques de la viuda

El banko termina con la ejecucién de los llamados “toques de la viuda”.
Las mujeres dolientes, por turno de edad —de mayor a menor— salen del
aposento en que se hallaban recluidas y bailan cualquiera de los toques de
la Cofradia con una pareja elegida. Durante esos toques el difunto suele

montarse en algunas de las mujeres dolientes y comienza a bailar con su

FIESTAS Y
RITUALES

2155



X ENCUENTRO PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL PATRIMONIO
INMATERIAL DE PAISES IBEROAMERICANOS

propio estilo y manera de ser. Los toques cesan cuando todos los deudos
han bailado. A veces el difunto, montado, da consejos a los miembros de
la familia o emite disposiciones sobre problemas surgidos entre parientes,
sobre reparto de bienes u otros problemas familiares. Con este baile ritual
se dan por terminadas las obligaciones de luto, reintegrindose los parien-
tes del difunto a la vida social normal. De ahi en adelante, podrin vestirse
y adornarse como las demds personas. Podrin también participar nueva-
mente en fiestas y pasatiempos, que les estaban vedados durante el periodo
de margen. Los ritos del kumbd, en su conjunto, constituyen el ceremonial
de integracion por excelencia: el difunto alcanza su reposo en compafiia de
sus antepasados y los vivos se reintegran a la vida social normal. Con éste,
el pasaje de la muerte a la vida se hace realidad. Se efecttia un nuevo naci-

miento. La muerte es vencida.

Bibliografia

ALVES, P. Alvino. 1951. Diciondrio etimolégico bundu-portugués. 2 Vol.
Lisboa: Tipografia Silvas.

BAMUNOBA, Y. K. y ADOUKONOU, B. 1984. La muerte en la vida
africana. Barcelona: Serval/UNESCO. (Original francés, 1984).

COURLANDER, Harold. 1960. The Drum and the Hoe: Life and Lore of
the Haitian People. Berkeley and Los Angeles: University of California
Press.

DEIVE, Carlos Esteban. 1989. Los guerrilleros negros. Santo Domingo:
Fundacién Cultural Dominicana.

GARCIA,]osé Gabriel. 1983. Compendio de la Historia de Santo Domingo.
Santo Domingo: Sociedad Dominicana de Bibliéfilos, 1979.

HERNANDEZ SOTO, Catlos. 1996. Morir en Villa Mella: ritos funer-
arios afrodominicanos. Santo Domingo: CIASCA.



LARRAZABAL BLANCO, Carlos. 1975. Los negros esclavos y la es-
clavitud en Santo Domingo. Santo Domingo: Julio D. Postigo e Hijos
Editores.

MALAGON BARCELO, Javier. 1974. El Cédigo Negro Carolino. Santo
Domingo: Taller.

MEGENNEY, William. 1982 Elementos subsahéricos en el espafol do-
minicano. En Orlando Alba (Ed.), El espaol del Caribe. Santiago, R.
D.: Universidad Catdlica Madre y Maestra (UCMM).

. 1990. Africa en Santo Domingo: su herencia

lingiiistica. Santo Domingo: Museo del Hombre Dominicano.

ORTIZ, Fernando. 1992. Nuevo catauro de cubanismos. La Habana: Edi-
torial de Ciencias Sociales.

REDINHA, José. 1988. Instrumentos musicais de Angola. Coimbra: Insti-
tuto de Antropologia Universidad de Coimbra.

VIANA FILHO, Luis. 1988. O negro na Babia. Rio de Janeiro: Editora

Nova Fronteira.

CarLos HERNANDEZ

Profesor de la Universidad Auténoma de Santo Domingo (UASD). An-
tropdlogo especialista en estudios afro-iberoamericanos. Ex director del
Instituto Dominicano de Investigaciones Antropoldgicas (INDIA) y del
Museo del Hombre Dominicano. Fue subsecretario estatal de Cultura pa-
rala Diversidad Cultural y el Patrimonio Cultural Inmaterial de Reptblica

Dominicana.

FIESTAS Y
RITUALES

157



El Filandon, una fiesta de vecindad
y memoria colectiva.
La oralidad en los reinos de la nieve y el frio

Alfonso Garcia,
Espafia

El pasado dia 29 de septiembre el Presidente del Bureau Internacional de
Espafia entregé6 al Alcalde de Ledn el diploma que reconoce al Filandén de
Leén como uno de los diez Tesoros Inmateriales de Espafia después de una
votacién a nivel de todo el Estado. Se instaba entonces a preservatlo “como
depositario de esta herencia colectiva”y se subrayaba la importancia de los
bienes inmateriales como “puertas de entrada al conocimiento”.

En 1984 el director de cine Chema Sarmiento produjo la pelicula El Fi-
landon, que engarza, con lenguaje cinematogrifico sobre historias literarias,
una serie de cinco secuencias narrativas surgidas de un filandén recreado
de forma muy original. Cinco escritores —Luis Mateo Diez, Pedro Tra-
piello, Antonio Pereira, José Maria Merino, Julio Llamazares— recuperan
la tradicién del filandén para atender la peticién de San Pelayo, el santo
cuentista.

Recientemente, tres escritores —Luis Mateo Diez, José Maria Merino,
Juan Pedro Aparicio— han renovado los tradicionales encuentros mediante
lo que llaman “filandones postmodernos” —“Letras en la nieve” es su refe-
rente identificador—, en una gira sorprendente por Espafia y América en
la que narran historias breves creando un ambiente mégico y especial que
consigue que la palabra se convierta en la protagonista de un especticulo
sencillo.

Desde hace veinticinco afios el suplemento Filandén, del Diario de Leén,

concita las referencias culturales de aquellas tierras, con la conciencia clara



de creer que lo universal estd en las raices de lo particular cuando se borran
las fronteras.

Este contexto inicial confirma el hecho de cémo la literatura estd vol-
viendo a sus origenes, a la oralidad, agobiada quiz4 por esa sustitucién que
se estd haciendo en el mundo en que vivimos de las cosas por los suefios.
Cantamos lo que perdemos, dijo Machado. Pero, ;qué es lo que hemos
perdido, en este caso?

El calendario festivo anual tiene unos condicionantes geogrificos y cli-
miticos incuestionables, al margen de creencias, labores y herencia recibi-
das. Los de Ledén —y otras regiones montafiosas del noroeste peninsular,
seguramente de otras latitudes— tenian, hasta hace muy poco tiempo, los
inconvenientes de la orografia, la nieve y el frio. No es de extrafar que la
fiesta invernal por antonomasia, al margen de otras puntuales, fundamen-
talmente religiosas, fuera el filandon, definido por el Diccionario de la RAE
como “reunién nocturna de mujeres para hilar y charlar”. Pero hay que ana-
dir mucho mis: se trata de reuniones en la cocina de una casa (a veces, més
de una) de los vecinos del pueblo, o de algunas familias, después de la cena
(la diversidad de casas y pueblos explicara, por ejemplo, las variantes de
romances, cuentos o leyendas). En otras ocasiones, el lugar de celebracién
podia ser la cocina de lefia, siempre, eso si, en torno al llar, el elemento pri-
migenio en que se conservaba el fuego, rodeado por los escafios. Los tiem-
pos, légicamente, posibilitaron sucesivos cambios de escenario. Incluso se
rotaban a veces las casas. La economia, el calor, la vecindad, la oralidad,
sustentaban bdsicamente el entramado de estas fiestas. Alli los asistentes
contaban cuentos, historias, cantaban canciones tradicionales, recitaban y
cantaban romances, sin que faltasen las criticas, las noticias, anécdotas y
chascarrillos de lugar. No faltaban los chistes, las adivinanzas, la lectura de
algin pasaje de los escasos libros que existian entre una poblacién esencial-
mente analfabeta... El musicélogo Miguel Manzano llamé “torneos msi-
co-verbales” a las butlas cantadas que se dirigian sobre todo los jévenes, a
veces improvisadas, compitiendo en ingenio, agudeza y rapidez. También

se organizaban otros entretenimientos, como los juegos de cartas. Mientras

FIESTAS Y
RITUALES

2159



X ENCUENTRO PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL PATRIMONIO
INMATERIAL DE PAISES IBEROAMERICANOS

ocurria todo esto, las mujeres hilaban —en algunos casos, también los hom-
bres— o cosian y los hombres trenzaban el mimbre o remataban madrefias,
arreglaban algunas herramientas o fabricaban pequenas piezas de made-
ra... En definitiva, la vieja f6rmula de compartir presencia y cultura, sin que
tampoco faltasen castafias y vino, anis o cofiac cuando las cosas estaban un
poco menos mal.

(Hago, de pasada, una observacién curiosa: parece ser que también los
hombres hilaban en algin momento, actividad no bien vista, al parecer,
pues sabemos —y las Ordenanzas de Huergas y El Millar asi lo testifican
en el siglo XIX— que se prohibié a los hombres asistir al concejo tejiendo
calceta. Posiblemente porque el Concejo era cosa muy seria. Esta reunién
en que se trataban los asuntos comunitarios es de honda base democritica.
No es de extrafiar que el parlamentarismo haya nacido en la capital de la
provincia, en las primeras cortes reunidas en San Isidoro el afio 1188, tesis
que defiende el historiador John Keane: el parlamentarismo no nacié en
Inglaterra, sino en el Reino de Leén, cuna de la democracia).

La actividad de hilar dio origen a esta vieja palabra dialectal leonesa,
filandon, de origen latino. De filum-i, hilo, con la f inicial latina, como en
tantos otros vocablos en estas tierras, filandén es la palabra mds conocida
para referirse a estas reuniones, aunque haya otras muchas para hacerlo
seglin regiones, cuencas, comarcas, incluso pueblos: fiandén, filandera, filan-
dar, filorio, filandare, filandeiru, hilandera, hilandar, hilandoiro, hilorio, hila,
fila, jila (con aspiracidn)... El antropélogo José Luis Alonso Ponga afirma
que esta expresién de la cultura popular, que en Ledn constituye “una sefia
de identidad”, podria remontarse mds alld de la Edad Media. Dada la cul-
tura del aislamiento fisico, provocado, como queda dicho, por la orografia,
la nieve y la carencia de medios de comunicacién audiovisual (television,
radio), esta fiesta de vecindad y memoria y fiesta colectiva desaparecié con
la década de los setenta del pasado siglo.

Los filandones tenfan lugar en época invernal (octubre/noviembre-
marzo/abril), generalmente marcados principio y final por otras fechas

de caricter festivo o conmemorativo del ciclo anual: Todos los Santos y



Carnaval (Antruejo). El tltimo “de la temporada” se cerraba con una cho-
colatada, producto presente en estas tierras desde al menos el siglo XVII
por la participacién de muchos leoneses en la conquista de México. La pro-
vincia lleg6 a tener, a comienzos del siglo pasado, en torno a un centenar
de fabricas.

Estas reuniones festivas han quedado descritas en numerosas novelas,
generalmente de carcter costumbrista, y diversos documentos. Por citar
algunas, entre las primeras, y como simple ejemplo, queden aqui los titulos
de La esfinge maragata, de Concha Espina, y Vendimiario, de Menas Alo-
nso. Y entre los segundos, el articulo “Los montafieses de Leén’, que Gil y
Carrasco public6 en 1839 en el Semanario pintoresco espaiiol. Leemos en
Vendimiario (1928):“A él lo que siempre le hizo mucha gracia fue el hilan-
dén, sin preocuparse de su origen. Su tio, que de joven vivi6 por las aldeas,
contaba peripecias, la mar de graciosas, de estas diversiones aldeanas. To-
das las noches, en determinadas casas, se reunian las mozas (y se retinen
atin) para hacer la labor de hilar unos cuantos vellones de lana. Después de
terminada la tarea entraban los mozos, y, al son de un caldero roto, golpea-
do con unos palos; a los dulces y milenarios silbidos de una flauta pastoril,
y hasta a los acompasados golpes de una pandereta con sonajas, bailaban
incansablemente. Cuando se rendian de bailar, algin cuentista relataba he-
chos y hazafas de bandoleros, brujas y trasgos, o de apariciones, amores y
muertes. Cuando Luis contaba diez afos asistié a los hilandones. Su pri-
mera iniciacién sexual fue en uno de estos hilandones”.

Traigo a colacién este texto porque, al margen de algiin elemento impre-

ciso o muy localizado, afiade algunos otros que es necesario subrayar:

« Los nifios no tenian prohibido el acceso al filandén y simplemente cu-
rioseaban por la casa, aunque preferian acudir, cuando podian, a los de
mozos y mozas que, en algunos casos, se reunian en casa aparte. Es-
to, como parece natural, hacia que, en no pocas ocasiones, se apagase el
candil o el aguzo para permitir intimidades, besos y tocamientos entre

mozos y mozas. No es de extrafar la presencia de una vieja que, ademds

FIESTAS Y
RITUALES

161



X ENCUENTRO PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL PATRIMONIO
INMATERIAL DE PAISES IBEROAMERICANOS

de sabedora de historias y romances, pusiera orden.”De pronto —escribe

Martin Granizo (1929)-, una mano alevosa apaga el candil que alum-

bra aquella escena. Se oyen gritos, risotadas y besos, a los que se mezclan
q yeng y q

”

las imprecaciones de la vieja, quien parece que quiere enfadarse (...)".

- Es verdad que, con frecuencia, los filandones acababan en baile, muchas
veces en el portalén de los carros. Cortejar a las mozas fue actividad
esencial en todos los tiempos y culturas. Y que de aqui, en una estruc-
tura social cerrada, surgieran muchos noviazgos era algo normal. Hasta
que fuesen oficiales, el ingenio que la memoria de la oralidad nos ha

transmitido llegaba a versos tan curiosos como éstos:

Cuando vengas a verme,
ven por lo oscuro,
para que crea mi madre

que eres el burro.

- El baile se amenizaba con los instrumentos tradicionales caracteristicos
e cada comarca (zanfona, acordedn, gaita...), aunque el tambori a

de cad f d gait que el tamboril y 1
pandereta fuesen los mas habituales, al margen de materiales incorpora-

dos a estos fines musicales: calderos, botellas labradas...

- Todas estas reuniones, institucionalizadas en la vida cotidiana y con una
funcién de socializacién muy importante en donde la alegria era la nota,
sin duda, mds importante, preocuparon a las autoridades, a los podero-
sos y a la Iglesia. Esta intent6 prohibirlos, segtin infinidad de documen-
tos. Veamos dos ejemplos:

“Libro de quentas de la Iglesia de este lugar de Trobajo. Afio 1723".7(...)
informando el visitador que en muchos lugares por las noches se juntan
a los filandoiros concurriendo algunos mozos de que se originan graves
ofensas a Dios Nuestro Sefior con detrimento de las almas, por que su

Ilustrisima [el Obispo] prohibe dichos filandoiros y sélo permite pueda



concurrir una vecina con otra sin admitir mozos y lo cumplan asi pena
de dos ducados aplicados para la luminaria de dicha Iglesia”

Tabladas, 1729. Auto de visita del Obispo de Astorga José Bermudez:
“Manda S. Ilustrisima al cura evite el pernicioso abuso de los filandones
en los que concurren mozos y mozas de este lugar y demds barrios de su
Feligresia, pena de Excomunién Mayor. Y en adelante no se presenten
en casa o casas que acostumbran hacer semejantes diversiones. Y el due-
fio o habitador de las referidas casas que las permitiese, el cura los evite
de los Divinos Oficios y les saque de multa, la primera vez, seis reales, y
doce por la segunda. Y si se llegase a la tercera su contumacia le remita
preso a la carcel de la Corona de Astorga y lo mismo ejecute con las
personas que concurriesen a las referidas casas, sacindoles la mitad de
la multa antecedente y todo se aplique por la luminaria del Santisimo. Y
por todo lo referido se le concede al cura la facultad necesaria con la de

excomulgar y absolver”.

Queda bien claro. Pero de todos es sabida la extraordinaria dificul-
tad de desarraigar las costumbres del pueblo, sobre todo cuando tienen
hondas raices y significan la expresién del comin, donde se transmitia
oralmente la vida, la fiesta, los sentimientos, los mitos, el misterio y los
suefios. Las historias, creencias y conocimientos se transmitian exclusiva-
mente por la palabra. Tampoco la Iglesia pudo con los filandones, y hubo
de acabar aceptindolos con la condicién de que también alli se rezasen
algunas oraciones y el rosario (por cierto, costumbre esta tltima que
pervivié como referencia de la religiosidad popular). Sélo pudo con los
filandones el tiempo, la inexorable tempestad que pone fin a las cosas y
las costumbres: la radio, y mis tarde la televisidn, los hirieron de muerte.
Estaban empezando a morir, en realidad, unos modelos de vida que daban
paso a los nuevos tiempos.

Las reuniones para contar y compartir tiempo y calor, especialmente en
los reinos de la nieve y el frio, se dieron y se dan, sin lugar a dudas, en todas

las culturas y en todos los tiempos. Pero no es por ello menos cierto que

FIESTAS Y
RITUALES

163



X ENCUENTRO PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL PATRIMONIO
INMATERIAL DE PAISES IBEROAMERICANOS

esta tradicién “es sin duda —afirman Emilio Gancedo y Diego José Gonzé-
lez (‘Tradicién oral, “Biblioteca leonesa de tradiciones’, nimero 12. Diario
de Ledn, 2008. 160 pp.) — una de las mas completas y complejas creaciones
de la cultura y el modo de ser leonés”. Por varias razones que ahora seria
prolijo enumerar y analizar. Subrayamos dos. La primera tiene que ver con
el caricter oral de la literatura leonesa, en cuanto que requiere —segtin afir-
ma Miguel Diez— de “la combinacién de la palabra hablada como forma de
transmisién y de la memoria como sistema de archivo”. No es de extranar
que buena parte de la amplia y magnifica némina de escritores leoneses
actuales estén vinculados y deban tanto a la oralidad.

En segundo lugar hay que hablar de la pervivencia de esos archivos vivos
de la memoria. Muchas de las personas que asistieron a la muerte de los fi-
landones eran depositarias de esa tradicién oral en ellos aprendida y trans-
mitida de generacidn en generacién. Son el resultado del ejercicio colectivo
de la memoria mantenida durante siglos. Y en no pocos casos, teniendo
en cuenta la riqueza inmensa de esta oralidad —posiblemente, una de las
zonas mis ricas del mundo occidental-, se llegé a tiempo para recuperar,
aunque sélo una parte, de forma metddica y rigurosa en la mayoria de los
casos, archivada hoy definitivamente en papel y/o documentos sonoros.
(Es siempre momento idéneo para aludir a la notable carencia en el asunto
de archivos inmateriales, a pesar de la riqueza de la tradicién oral. Decitlo
aqui es subrayar que, en general, América atin estd a tiempo, para lo que es
necesario establecer globalmente un sistema de recogimiento e interpreta-
cién a fin de que no se lamente algin dia). Recordar tres o cuatro obras en
este sentido, al margen de muchas otras parciales (es referencia obligada
La voz viva, de Marta Andrés Nistal. Centro de Cultura Tradicional Angel
Carril, Salamanca, 2009. 586 pp. Esta magnifica obra, una importante con-
tribucidn al estudio de la tradicién oral en Espana, Premio de Investigacién
Etnogréfica Angel Carril, transcribe y analiza la tradicién literaria oral en
una sola localidad, Villamufiio, tema en el que la autora trabajé duran-
te mas de dos décadas), es hablar del patrimonio que supusieron aquellas

fiestas pobres, limitadas, sencillas pero populares, que, a la larga, se han



convertido en un valor antropoldgico y etnogréfico de indudable interés y

hondo calado:

- Romancero general de Leén (vols. Iy II), D. Catald y M. de la Campa. Se-
minario Menéndez Pidal. CXXXVI - 474 y 428 pp.

- Cuentos tradicionales de Ledn (vols. Iy II) J. Camarena. Seminario Menén-
dez Pidal. 426 y 362 pp.

. Cancionero leonés, Miguel Manzano. 6 volimenes, que contienen 2.240
documentos musicales.

- Estdn a punto de aparecer, resultado de una beca y muchos afios de in-
vestigacion, dos volimenes sobre Leyendas, de José Luis Puerto, que va
completando el amplio escenario, ya muy limitado, de lo que fue la tra-

dicién oral en estas tierras de nieve y frio.

Concluyo con la reflexién tan reiterada sobre la necesidad de difundir
todo este trabajo realizado sobre la oralidad. Y es que la cultura como en-
riquecimiento personal no se hereda. Pero se aprende de muy diversa ma-
nera. Nosotros tenemos la obligacién de ofrecer a la sociedad algunas de

esas maneras de acceso.

ALroNso GARrcia

Licenciado en Filosofia, Graduado Social, Diplomado en Literatura Infan-
til y Juvenil. En 1985 funda, y dirige desde entonces, el suplemento cultural
Filandon, del Diario de Leén. Dirigié el Instituto Leonés de Cultura (2000-
2003), al que dio un notable impulso mediante la creacién de bibliotecas, la
renovacién de la red de bibliobuses y la creacién de becas de investigacion
-especialmente en el 4mbito de la recuperacién de la tradicidn oral- y pre-
mios literarios. Ademas de multiples proyectos editoriales, ha comparti-

do la direcciéon de la “Biblioteca Leonesa de Escritores”, con mas de medio

FIESTAS Y
RITUALES

165



X ENCUENTRO PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL PATRIMONIO
INMATERIAL DE PAISES IBEROAMERICANOS

centenar de titulos publicados, y la historia de la literatura titulada EI Siglo
de Oro de las Letras Leonesas. Al margen de estas actividades ha publicado
mds de una docena de libros: de creacién para jévenes (Un colegio redondo
de cristal; Paniplis, el elefante); de divulgacién (Mdsica y poesia para nifios;
José Marti. Hombre y poeta; Antologia de poetas espaiioles; Antologia de poe-
tas hispanoamericanos; Leyendas de Leén. Pasado mitico de una tierra); guias
(Ledn y provincia; El camino de Santiago. Patrimonio de la humanidad); y
libros colectivos (Vela Zanetti (1913-1999); Relatos a la luz de la farola;
Si me quieres escribir; Poemas en el Claustro; Luz en la sombra; 30 aiios, 30

autores; Narraciones de la escuela).



La festividad indigena dedicada a los muertos:
patrimonio oral e intangible de México

Arturo Gomez,
Instituto de Artesanias e Industrias Populares del estado de Puebla

Es la época de las cosechas, el maiz ha cumplido un ciclo, las mazorcas ate-
soran en sus granos las milenarias tradiciones mesoamericanas; se acerca
el mes de octubre y noviembre, época de regeneracidn agricola y festividad
de los difuntos. La llegada de los finados se anuncia con los aires frescos del
norte, con el arco iris, el halo solar y las primeras lloviznas. Anuncios y au-
gurios recuerdan los origenes prehispdnicos del trato y culto a los muertos,
cuando la preocupacién por las almas no se manifestaba con el miedo, se
les tenia respeto y eran motivo de honra con comidas y fiestas como cuan-
do estaban vivos; la muerte no era el fin eterno, sino regeneracién constante
de ciclos, la vida en la tierra s6lo era un paso de ese gran viaje, para retornar
nuevamente en otros tiempos.

La filosofia indigena hace inmortales a los difuntos para mantenerlos
presentes en las mentalidades y hacerlos participes de las actividades co-
tidianas, por eso es contraria a otros pensamientos y homenajes como el
Halloween, donde se manifiesta el terror y el miedo. La misma Iglesia ca-
télica conjura a las almas con rezos para que tengan descanso eterno y no
interfieran con los humanos.

Los pueblos indigenas de México han heredado las tradiciones de los
difuntos como un patrimonio cultural que tiene sus fundamentos en la
ideologia, la cosmovisidn, la religidn, el arte y la agricultura; sus manifes-
taciones los hacen palpables y los dignifican de manera constante en sus

tareas y estados animicos, por eso la muerte se rie, llora, canta, dice dichos,



X ENCUENTRO PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL PATRIMONIO
INMATERIAL DE PAISES IBEROAMERICANOS

expide justicia, estd seria, trabaja, juega, pide ofrendas, exige pormenores,
sele reta, o cuenta historias personales. Para ellos el alma no es una entidad
Ginica que acompafia a los humanos, al contrario, se compone de tres ele-
mentos, que hacen que los difuntos se vuelvan a regenerar; el aire corporal
y el corazén hacen funcionar el cuerpo y lo vuelven vulnerable al dolor, a
la enfermedad, al trabajo y a los sentimientos, la sombra o tonal es el cen-
tro rector de los otros elementos y se ocupa en equilibrar la salud fisica y
espiritual, ademds de perpetuar la vida del difunto en ultratumba, hasta
retornarlo nuevamente a la tierra, ya sea como humano o como cualquier
otro ser vivo.

En cada uno de los espacios y nichos ecolégicos de la geografia mexica-
na, el mosaico de pueblos “originarios” recrea su cultura, ahi prolongan las
formas de vida y tradiciones en procesos ciclicos que se conjugan y conviven
con la dindmica de la vida moderna. La tradicién para afrontar la muerte se
mueve en ese dinamismo, las costumbres funerarias se renuevan sin perder
la esencia original de la ideologia, algunos pueblos conservan con recelo la
antigua tradicién y en otros existe mucha influencia de la evangelizacién
cristiana. En este siglo de nuevos credos los antiguos componentes sim-
bélicos para los difuntos se mantienen, aun cuando algunos subyacen en
elementos de otras religiones como la cruz, la misa y el rosario.

Los pueblos autdctonos se preocupan por inmortalizar a sus difuntos
con formas particulares, les ayudan con grandes preparativos funerarios
para que alcancen con éxito el viaje a ultratumba, en ellos tratan de parti-
cipar todos los habitantes de las comunidades y los ritos se diferencian de
acuerdo con la edad y los oficios. En cada uno de los pueblos, los cadéveres
son preparados con sutileza, son banados y vestidos con ropas nuevas o
bien con aquellas que los identifican como pertenecientes al pueblo y a su
estado civil. A los nifios se les viste como angelitos para que se identifiquen
con las nubes, a los jévenes con ropas de fiesta, a los adultos casados con
sus atavios de boda y otros atuendos y objetos de sus oficios. Son acostados
junto a los altares domésticos donde se les reza y disponen ofrendas; son

proveidos de todo lo necesario para ese largo viaje, dentro del féretro co-



locan ropas, joyas, dinero, alimentos, semillas, velas, cartas e instrumentos
de trabajo; también disponen amuletos como granos de maiz, piedras se-
mipreciosas y animales acudticos que ayudan a vencer obsticulos durante
el viaje.

El dolor se muestra de muchas formas, a veces con silencio, llantos, can-
tos y musica; en ocasiones los familiares no participan directamente pues
consideran que obstruyen el camino y destino, en otros casos los familiares
tratan a los difuntos como si estuvieran vivos, les platican, les encomiendan
asuntos sacros y les dan consejos. Los cortejos fiinebres para el panteén son
muy lucidos, se aprecian los rituales de despedida con sacrificios de anima-
les, arreglos florales, velas, incienso, musica, danzas y rezos; en el panteén
son enterrados con muchas exequias, les proveen de mas objetos, flores y
agua bendita, luego les ponen la tierra, encima instalan mds flores, cafias
de maiz u otras plantas que simbolizan el drbol césmico que les prodiga
alimentos y vida eterna. Posteriormente, en casa, contindan los ritos de
renovacién con rezos, ofrendas, fuego nuevo y novenarios que culminan
con la“levantada de cruz” que mds tarde se lleva al cementerio para ponet-
la en la cabecera de los difuntos, misma que los acompana y tutela como
aquellos ancestrales drboles miticos de la vida o de la gran Ceiba sagrada
que comunica y equilibra los espacios del cielo, la tierra y el inframundo. La
reciprocidad es evidente, familiares, amistades, las autoridades tradiciona-
les y el pueblo en general colabora con las viandas, el trabajo y los rezos; la
casa del difunto se vuelve fiesta; el dolor y la alegria espiritual se conjugan
para que su paso en la tierra deje huella y su alma viaje sin obstaculos en ese
largo camino césmico. Después de los funerales, a los difuntos se les sigue
recordando en multiples rituales y fiestas especificas que se vinculan con la
identidad polifacética y las multiples cosmovisiones, de las cuales emana
la ideologia, sustentada en la espiritualidad y legitimada con las pricticas
ceremoniales.

Las fiestas indigenas dedicadas a los muertos son parte de la gran diver-
sidad cultural que tiene México y son el resultado sintético de multiples

aportes culturales que hoy disfrutamos en esplendorosos altares, ofren-

FIESTAS Y
RITUALES

2169



X ENCUENTRO PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL PATRIMONIO
INMATERIAL DE PAISES IBEROAMERICANOS

das, rezos, alabanzas, cantos, melodias, comidas, bebidas y danzas. En ca-
da lugar las formas de expresién festiva son distintas, dependiendo de la
afinidad con las identidades étnicas y las cosmovisiones. Muy a pesar de
los efectos del dominio colonial y la conquista espiritual, la religiosidad
indigena se enfrentd con mucha resistencia, por lo que ahora encontramos
en las festividades mortuorias una serie de reinterpretaciones sincréticas
del catolicismo que se difuminan con la actividad agraria, la naturaleza y
el pensamiento dual sobre la vida y la muerte. Los dias principales para la
celebracién a los difuntos se ajustan al calendario litirgico gregoriano, al
parecer adoptado con la evangelizacidn colonial, impuesto por la Iglesia
catélica a través del Papa Gregorio IV en el siglo IX, donde se instituye el
primero de noviembre como el Dia de Todos Los Santos, que ms tarde se
complementé con el dos de noviembre dedicado a los Fieles Difuntos. Es
muy probable que haya ocurrido una yuxtaposicién ritual con lo prehispa-
nico, pues los cronistas coloniales documentaron que durante las mismas
fechas en el valle de México eran celebradas las fiestas chica y grande de
los difuntos, llamadas mihcailbuitontli y mibcailbuitl; por otra parte, existen
noticias de celebraciones en meses diferentes como en Toxcatl, Tepeilbuitl
y Quecholli, tiempos que justamente coincidian con los procesos del creci-
miento de las plantas del maiz.

La preocupacién por la muerte originé que los pueblos prehispdnicos
buscaran mecanismos para prolongar la permanencia de los difuntos en
ultratumba, esta idea surgié también en otras latitudes del mundo en tiem-
pos diversos, para lo cual se erigieron magnificas obras de arte funerario.
Las culturas antiguas de México crearon ideolégicamente espacios donde
residian los difuntos tutelados por diversas divinidades, destacaban dioses
patronos de la muerte vinculados con la oscuridad que tenian influencia
sobre la noche y las profundidades de la tierra. Por otra parte, las causas
de los fallecimientos influfan en los recintos donde habitaban las almas en
ultratumba, de tal manera que acompanaban a los dioses en sus tareas y
dmbitos de accién. Los patronos de la muerte eran imaginados como hu-

manos cadavéricos, como mujeres fantasmales o como guerreros, tenfan



asociaciones con criaturas terribles como arafas, zorras, ciempiés, zopilo-
tes, murciélagos y tecolotes.

El culto a los muertos ocupa un lugar primordial en la vida de los terre-
nales, estd presente en la espiritualidad, el arte y la vida cotidiana; se rige
por el calendario ritual que es vinculado con los ciclos agrarios del cultivo
del maiz, en tanto alimento primordial del indigena. Derivadas de la tra-
dicién mesoamericana, las mitologias y cosmovisiones indigenas sefialan la
relacién del maiz como elemento generador de vida a partir de la muerte
y sacrificio de las divinidades; esta ideologia origina el concepto de la dua-
lidad: vida-muerte, noche-dia y sus equivalentes, por consiguiente tanto
la vida como la muerte se entienden como procesos ciclicos que estin en
constante movimiento. A la muerte no se le teme, los muertos transitan los
ciclos y retornan a la tierra, por eso son préximos a los humanos y dignos
de recreacién y expresion.

Como resultado de grandes tradiciones culturales y lingiiisticas, hoy
existen en México 42 pueblos originarios que rinden culto a sus muertos
con formas particulares que cada identidad posee; de la costa a la sierra y
del altiplano a las tierras bajas, se escuchan y se reflejan esos ecos en los
pueblos amuzgos, atzincas, coras, cuicatecos, chatinos, chichimeca-joniz,
chinantecos, choles, chontales, teenek, huaves, huicholes, ixcatecos, ixiles,
jacaltecos, lacandones, matlaltzincas, mayas, mayos, mames, mazahuas,
mazatecos, mixes, mixtecos, motozintlecos, nahuas, otomies, pames, popo-
lucas, popolocas, purépechas, tepehuas, tepehuanos, tlapanecos, tojolaba-
les, totonacas, triques, tzeltales, tzotziles, yaquis, zapotecos y zoques.

Cada cultura indigena sustenta sus creencias y ceremoniales en sus ori-
genes prehispénicos y los enriquece con sincretismos coloniales conforme
ala intensidad de la evangelizacién colonial; algunos pueblos se mantienen
con mucha tradicidén por su insubordinacién a los nuevos credos y por sus
lejanas dreas de refugio habitacional. En cada lugar se ponen de manifiesto
y se expresan las creencias; en la peninsula de Yucatin las grutas y ceno-
tes son entradas al mundo subterrdneo de los muertos, mientras que una

gran Ceiba tiene raices que se convierten en nueve rios donde transitan

FIESTAS Y
RITUALES



X ENCUENTRO PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL PATRIMONIO
INMATERIAL DE PAISES IBEROAMERICANOS

las almas, su tronco y copa comunican con la tierra y el cielo, de tal forma
que son el vehiculo para que las almas viajen por la figura cé6smica. En
Chiapas los tzeltales y tzotziles imaginan que las almas van al inframundo
introduciéndose por las cuevas y las montafias, mientras los pueblos de la
costa de Oaxaca dicen que se trasladan por el mar hasta alcanzar la béveda
celeste. En Tlaxcala y Puebla piensan que las almas se transportan al cielo
como aires y torbellinos; en el Gran Nayar aluden que los difuntos van a
sus moradas entrando por los manantiales y por las puertas de los centros
ceremoniales de peregrinacién del peyote. En la montafa de Guerrero los
difuntos se vuelven aves y tigres invisibles que se introducen al cielo y a las
profundidades de la tierra a través de los rios, cuevas y montafias; durante
los ritos agrarios y de lluvias se les puede ver con forma de zopilotes que
bajan del cielo y llevan las ofrendas a las deidades agrarias, fungen ademids
como mensajeros entre los hombres y los dioses.

En cada lengua aut6ctona existen nombres para referirse a las fiestas de
los difuntos, que al traducirse al espafol significan almas, 4nimas, comida
de las almas, fiesta de los muertos, o bien deformaciones de la palabra latina
sanctorum; en La Huasteca se llama xantolo, en Yucatin Hanal Pixan, en
la Sierra Norte de Puebla ninin y en el norte de México se le conoce como
“almas benditas”. Cada grupo étnico celebra a los muertos conforme a los
alcances naturales y econémicos de su entorno, algunos con mucha majes-
tuosidad y otros con cierta sobriedad, pero todos convergen en la riqueza
del simbolismo espiritual, misma que se refleja en el radiante color de la
flor de la sempoalxéchitl, cuyos pétalos se vuelven menudos o incontables
segtin la regidn, pero que es y seguird siendo para los pueblos originarios el
simbolo sagrado de los difuntos.

El calendario de celebraciones es variable y se ajusta a los ciclos del cul-
tivo del maiz. En la costa del golfo los nahuas, tepehuas, otomies, teenek y
totonacas inician las ofrendas a los difuntos a partir del 3 de mayo, dia de
la Santa Cruz que marca el fin de la época de sequia e inicio de la estacién
de lluvias, apta para las siembras; los panteones, manantiales y altares de

los hogares son adornados con flores amarillas de orquideas, disponen de



tamales, atole, refrescos, velas y copal. Por otra parte, en la montana de
Guerrero, Oaxaca y Puebla, las invitaciones a los difuntos para que asistan
a la magna celebracién en su honor inician desde el 29 de septiembre, dia
de San Miguel Arcingel, luego se hace una segunda invitacién el 18 de oc-
tubre, dia de San Lucas; las viandas para estos dias se integran de tamales,
mole, café, panes, refrescos, velas y copal. Los dias principales de la fiesta
incluyen del 30 de octubre al 2 de noviembre, luego en algunos pueblos se
prolonga hasta los ocho dias que se conmemora la despedida, en otras mds
terminan las despedidas hasta el 30 de noviembre, dia de San Andrés.

La fiesta en honor a los difuntos es sefialada en el calendario ritual con
la misma importancia que los Santos Patronos y el maiz, se hacen todos
los esfuerzos para que sea de lo mejor posible; ademds sirve para establecer
lazos de reciprocidad entre humanos, seres sagrados, difuntos y ancestros.
Con meses de anticipacién se retinen el dinero y demds objetos del rito,
para que entre finales del mes de octubre y principios de noviembre sean
redistribuidos entre los vivos y muertos, de tal forma que todos los inte-
grantes de las familias tratan de estar juntos, para lo cual algunos emigran-
tes realizan largos viajes. Con antelacién también se preparan todos los
objetos utilitarios y de adorno para la festividad, los pueblos alfareros con
mucha técnica y maestria fabrican ollas, floreros, sahumerios, candeleros,
cajetes, cazuelas y juguetes. Se confeccionan las canastas para colocar las
ofrendas, se tejen y se bordan lujosos manteles y servilletas para las mesas
de los altares; también los cereros bafian los pabilos para convertitlos en
velas de gran diversidad. Es colectado ademas el copal que aromatiza los
sagrarios. En los dias de la semana préximos a las fiestas es celebrado un
mercado especializado de gran magnitud, donde se consiguen todos los
elementos e ingredientes para las ofrendas, que comprenden desde velas,
incienso, cerimica, cesteria, textiles, estampas religiosas, papel picado, flo-
res, aves, cacao, chiles, pan, dulces de alfefiique, moles y cohetes.

Las ofrendas a los difuntos responden a una vasta clasificacién que de-
pende de la edad y la forma en que hayan perecido. Esta idea remite a la

filosofia mesoamericana de la dualidad, la regeneracién ciclica y la contin-

FIESTAS Y
RITUALES



X ENCUENTRO PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL PATRIMONIO
INMATERIAL DE PAISES IBEROAMERICANOS

gencia; todo en contraposicion a los dogmas éticos de los credos judeocris-
tianos que tienen en la mira al bien y al mal. Fruto de los pensamientos
indigenas, los difuntos reciben sus ofrendas en dias y horas distintas que
inician con los infantes y terminan con los adultos; ahi se distinguen con-
ductas, temperamentos y causas de muertes, de tal forma que hay muertos
del limbo, de leche, nifios, adolescentes, jévenes, adultos, ancianos, acci-
dentados, asesinados, fulminados por rayos, muertas del parto, ahogados,
timidos, en pena y sin familiares. Para cada uno de ellos existen oblaciones
y espacios donde se les rinde culto, ninguno se queda sin consideraciones,
todos reciben comidas, rezos, cantos y danzas especializadas. Las ofren-
das a los difuntos constituyen importantes cédigos de significaciones y este
conjunto de elementos encierra lenguajes que se les comunica. Los grupos,
colores, olores, sabores, texturas, naturaleza temperamental y origen de las
ofrendas emiten mensajes que se refieren a los gustos y espacios donde se
cree que residen los finados.

El ritual finebre gira en torno a dos espacios que son el altar en casa y los
panteones, ambos lugares son provistos de ornatos florales, velas, incienso,
comidas, bebidas, musica y rezos. Los altares que se erigen constituyen ver-
daderos esquemas de los 4mbitos del universo, algunos se componen de
dos niveles, sefialando el cielo y la tierra; otros presentan tres, indicando el
cielo, la tierra y el inframundo. También existen con escalones que van de
siete a nueve peldanos, indicando los sitios del cielo y del inframundo que
recorren las almas en ultratumba.

Los altares de los hogares son disimiles dependiendo de la regién. En
La Huasteca, la meseta purépecha, la Sierra Norte de Puebla y el valle de
Oaxaca se presentan con profundo barroquismo, mientras que en las de-
mds regiones se destacan la ofrenda y los rezos. Estos altares consisten por
lo general en una mesa recargada contra una pared, ahi estdn dispuestas las
imagenes de los Santos y fotografias de los difuntos; sobre la parte frontal
colocan arcos forrados con ramas verdes, flores amarillas de sempoalxdchitl,
asi como flores solferinas de sempiterna y “mano de Ledén”; complementan

los ornatos papeles picados, coronas de papel, figuras de pan y frutas. Sobre



la mesa prenden velas y copal, también disponen en orden las ofrendas con
comidas y bebidas consistentes en: tamales, mole, caldos, chocolate, café,
pan, refrescos, licores, cervezas, agua, dulces, plitanos, naranjas, manzanas,
sandias, cigarros y toda serie de comestibles y objetos que degustaban y
usaban los difuntos en vida.

En los panteones se arreglan las tumbas con arcos, floreros y pétalos de
flores; ahi ponen algunas ofrendas, rezan, cantan, tocan melodias y danzan.
Los purépechas, nahuas de La Huasteca, teenek, mixes y popolucas hacen
atractivas veladas sobre las tumbas, ahi conviven con sus difuntos, les rezan,
platican e intercambian comidas con otros deudos del pueblo. En algunos
pueblos del centro de México y de la costa del golfo se invita a los difuntos
hasta el pantedn, luego son conducidos hasta los hogares por medio de
pétalos de flores, copal, agua bendita, musica, rezos y cohetes. También se
repican las campanas de los templos para anunciar su llegada.

La presencia y trato de los difuntos se demuestra de diferentes maneras
en los pueblos indigenas. Los mayas de Campeche y Yucatdn exhuman los
restos Oseos y los llevan a sus casas, ahi con suma reverencia los limpian,
secan y guardan en un bulto textil. El dia de la fiesta les ofrecen convites
y les platican como si estuvieran vivos, posteriormente son regresados a
las tumbas. Los chinantecos de Oaxaca, nahuas de Hidalgo y tepehuas de
Veracruz llevan a sus casas las cruces y lapidas de las tumbas, las arreglan y
las pintan, luego son decoradas con flores y textiles para llevarlas a la iglesia
a que escuchen misa, mas tarde son colocadas en los altares del hogar para
que presidan las fiestas, ocho dias después finalmente las devuelven a sus
respectivos lugares. Los totonacas de Puebla y otomies de Veracruz e Hi-
dalgo ponen en los altares largas listas y genealogias de sus difuntos plas-
mados en libretas. En otros pueblos autéctonos se preocupan por poner en
los altares objetos y ropas que pertenecieron a sus difuntos.

La comida es un elemento prioritario en la ofrenda de los difuntos y en
ella se aprecia la riqueza culinaria de varias tradiciones que se han confor-
mado en la historia, encontramos productos derivados de la actividad agra-

ria como el maiz, el frijol, la calabaza, el amaranto, los quelites, el tomate,

FIESTAS Y
RITUALES



X ENCUENTRO PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL PATRIMONIO
INMATERIAL DE PAISES IBEROAMERICANOS

los chiles, las pepitas, el cacao, la chia, la flor de la calabaza y la vainilla;
ademds de animales domésticos como el guajolote, las gallinas y los co-
chinos. Las cocineras, diestras en su oficio, convierten los ingredientes
en variedades de tortillas, tamales, atoles, guisos y dulces. Los tamales se
convierten para esa época en el platillo identitario de las fiestas mortuo-
rias, su simbolismo remite a una mortaja; para cocinarlos se tiene cuida-
do con los ingredientes, las formas, los tamafios y las técnicas de coccién.
Entre los huastecas existe el zacahuil, que es el tamal mds grande, otros
tienen forma de libros doblados en biombo, los hay también triangulares,
hojaldrados, de bollos y de muchos ingredientes cosechados en esa época.
En la peninsula de Yucatan existen los chachacwaj y los mucbipollos, que
son tamales redondos y bollos que se cuecen en hornos subterraneos;
en Oaxaca los hay de moles y salsas verdes, en Tlaxcala y Puebla exis-
ten de chiles en rajas, de queso y legumbres. En Michoacén destacan los
diminutos tamales de manteca llamados corundas, los nahuas de Jalisco
ofrendan tamales de elotes y de salsas con ejotes; los mixtecos y tlapa-
necos hacen tamales de peces y hongos, mientras que los chontales se
preocupan por utilizar ingredientes y hojas para envolver de acuerdo con
la edad de sus difuntos.

El mole también se destaca entre las ofrendas y se prepara con semillas,
chiles y carnes de guajolotes, de gallinas y de cochinos; para la obtencién de
la carne se sacrifican los animales y antes se ofrenda su sangre a los santos
y tutelares de los difuntos; el liquido precioso se riega a “la madre tierra’,
se ofrece en los altares, o bien es bebido por las personas como remedio
de fortaleza corporal y comunién espiritual. El chocolate figura entre los
elementos de la ofrenda como una bebida exética; se prepara con antela-
cién en el metate y con la pasta se hacen tabletas o figuras antropomorfas
que luego se disuelven para hacer la bebida que se ofrece junto con el pan.
Diferentes tipos de atoles se preparan con granos de maiz tierno y seco,
utilizando para ello las variedades de colores: negro, rojo, blanco y amarillo.
Destacan para estas fechas los dulces de frutas en almibar; por otra parte,

en el centro del pais hay figuras de calaveritas de aztcar y alfenique.



El papel es un elemento de la ofrenda para los difuntos y su origen se
remite a los amates de la época prehispanica. En la actualidad su uso ri-
tual sobrevive en las comunidades otomies y nahuas de la Sierra Norte de
Puebla y Veracruz, con dicho papel se representan diversas deidades, in-
cluyendo a los espiritus de los difuntos. El arte del papel picado es notorio
en muchas latitudes del pais, se hace presente con antelacién a las fiestas
mortuorias expresado en multiples formas de cortes, disefios y colores. Al-
gunos pueblos como Huixcolotla y Huaquechula se destacan por su alta
expresién de la tradicién artistica. En el altiplano central y la costa del golfo
es donde el papel se convierte en banderitas, redes, jaras, canastas y rehile-
tes que complementan los adornos de los altares. Coronas y ramilletes de
papel también se incorporan en los ornatos de las tumbas y sagrarios.

Las velas de cera se suman a la lista de elementos para las ofrendas,
muchos pueblos artesanales las fabrican para la ocasién utilizando para
ellas los pabilos de algoddn, cera de abejas y colorantes. En los altares las
velas son montadas sobre candeleros o en troncos de platano, para simular
medios de transportacién de los difuntos; sus luminosas flamas alumbran
a las divinidades y a los difuntos, pero su incorporacién y sincretismo colo-
nial se conjuga y se pierde con el humo del copal e inciensos que despren-
den los sahumerios.

Las expresiones del arte también se suman al culto de los muertos, los
deudos rezan alabanzas y letanias; cantan y tocan melodias propias de los
difuntos. Las tumbas y los patios de las casas en La Huasteca y la region
popoluca se convierten en escenarios para las danzas y el teatro; otras artes
escénicas también homenajean a la muerte como en los casos de la danza
césmica del palo volador, la danza solar de los huahuas en la Sierra Norte
de Puebla y la cabeza del cochino en la peninsula de Yucatan. En las fiestas
indigenas dedicadas a los muertos existen expresiones musicales y dancis-
ticas muy particulares: en La Huasteca de Veracruz, Hidalgo y San Luis
Potosi interpretan tradicionales guapangos como “El huerfanito’, ademds
de sones rituales como la serie de canarios y xochipitzabuac. Los amuzgos y

mixtecos de Guerrero, mayas de Yucatin, mazatecos y zapotecos de Oaxa-

FIESTAS Y
RITUALES



X ENCUENTRO PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL PATRIMONIO
INMATERIAL DE PAISES IBEROAMERICANOS

ca homenajean a sus difuntos con bandas de viento, para lo cual tocan los
sones de muertos. Los mayas de Quintana Roo alegran a sus difuntos con
la mayapax, que es una mezcla de musica de percusion y violin; mientras
tanto los popolucas del sur de Veracruz reproducen las polifonias de los so-
nes de “la basura”y del muerto. Los sonidos de los instrumentos musicales
y los canticos también se encuentran con los tzeltales y tzotziles de Chia-
pas, otomies de Hidalgo, tepehuas de Puebla y Cucapas de Sonora. Por
tltimo, en los panteones de los nahuas del centro de Veracruz se escuchan
las notas del arpa, al igual que la marimba entre los jacaltecos de Chiapas.
Las danzas de los viejos, ancestros y negritos se bailan en los cementerios
y patios de los pueblos nahuas, tepehuas, otomies, totonacos y teenek de
Hidalgo, Veracruz, San Luis Potosi y Puebla; los popolucas bailan la danza
de“la basura”y del muerto; los totonacos hacen lo propio con la danza del
gusano o matarachin.

La literatura de los pueblos se hace evidente en estas celebraciones, exis-
ten composiciones poéticas y “calaveras” donde la muerte ridiculiza a los
humanos. Pero donde ésta mis se sublima es en las artes plasticas con el
papel picado, el barro, la pintura, los textiles, la madera y la escultura.

Las fiestas indigenas dedicadas a los muertos han sido proclamadas por
la UNESCO como patrimonio oral e inmaterial de la humanidad por su
riqueza simbdlica y expresiva, manifestada en los diversos componentes del
rito que van desde el sustento mitico de las creencias, las obras plisticas y
literarias; las artes escénicas de las danzas; las polifonias musicales; el gusto
culinario y el barroquismo de los altares. El culto a la muerte en México
es herencia de los pueblos originarios y tradicién sincrética del dinamismo
cultural, cuyos procesos histéricos dan identidad al pais. Como muestra
identitaria de la diversidad cultural es y debe ser por siempre patrimonio

cultural de los mexicanos.



ArTURO GOMEZ

Licenciado en Antropologia Social por la Universidad Veracruzana y pa-
sante de la maestria en Historia y Etnohistoria por la Escuela Nacional
de Antropologia e Historia de México (ENAH). Coordiné la Direccién
de Cultura Popular del Instituto Quintanarroense de la Cultura y luego
se desempefé como subdirector de Promocién de las Artes Populares del
Consejo Veracruzano de Arte Popular. Desde el afio 2008 es director de
planeacidn, investigacién y desarrollo artesanal del Instituto de Artesanias
e Industrias Populares del Estado de Puebla, ciudad donde a partir de 2009
es catedratico de las materias de Antropologia Econdémica y Antropologia
de Puebla en la Benemérita Universidad Auténoma de Puebla. Entre su
extensa bibliografia se destacan los libros Tlacatecolotl y el diablo. La cosmo-
visién de los nabuas de Chicontepec (1998) y Tlaneltokilli: la espiritualidad de
los nahuas chicontepecanos (2002).

FIESTAS Y
RITUALES



El patrimonio inmaterial y el turismo cultural:
una mirada desde la encrucijada de los derechos
culturales

Maria Adelaida Jaramillo,
Universidad de Antioquia, Colombia

Un pueblo que abandona su imaginario a los grandes
negocios estd condenado a tener libertades precarias.
Y adn tenemos la posibilidad de decidir qué camino

1
tomamos.

Muchos autores han abordado las relaciones entre turismo y patrimonio
cultural inmaterial, y no pretendo retrotraer lo que en muchos espacios
académicos se ha dicho sobre ello. Lo que intentaré es aportar algunos
elementos que desde el enfoque de los derechos culturales nos permitan
comprender el contexto de estas relaciones, mas alld de asumir ambas di-
mensiones, turismo y patrimonio inmaterial, como simples recursos cultu-
rales, donde entran en juego, desde las 16gicas del mercado, las dindmicas
de la creacién, la produccién, la circulacién y el consumo cultural, para ana-
lizarlas desde la nocién de campos, de acuerdo con los planteamientos de
Pierre Bourdieu,® en los que entran en juego no sélo las pricticas propias
de cada actividad o los recursos para su desarrollo, sino también las rela-
ciones entre los sujetos, los imaginarios que les son propios y las légicas del

territorio en que se inscriben, mediante unos principios que determinan

1 Prieto de Pedro, Jests. “Diversidad y derechos culturales”. Medellin, 2005. En: Memorias del VI Encuen-
tro para la Promocion y Difusion del Patrimonio Inmaterial de los Paises Andinos.

2 Bourdieu, Pierre. Raisons pratiques. Paris: Seuil, coll. Points, 1996, p. 21



dichas relaciones y permiten mediar entre las experiencias de los sujetos y
sus expectativas de futuro.

Dicha mirada, mds alld de establecer la utilidad del turismo para la fi-
nanciacién y sostenibilidad del patrimonio inmaterial, con las implicacio-
nes que ello tiene frente a la salvaguardia de las expresiones del patrimonio
inmaterial, pone de manifiesto la necesidad de abordar esta problemdtica
desde alternativas como el tema de los derechos culturales.

Una rdpida mirada a los diversos instrumentos internacionales sobre el
patrimonio inmaterial y el turismo cultural nos permiten entender que,
de una parte, el patrimonio inmaterial estd representado, segtin la Decla-
racién para la salvaguardia del patrimonio cultural inmaterial de 2003 de
la UNESCO, no sélo por los usos, representaciones, expresiones, conoci-
mientos y técnicas, ademds de los instrumentos, objetos, artefactos y espa-
cios culturales inherentes a las comunidades, sino también por los procesos
de transmisién intergeneracional, que permiten su recreacién en un conti-
nuo que le da sentido a la construccién histérica de la diversidad. Para el
Comité Nacional Espanol del Consejo Internacional de Monumentos y
Sitios Histérico-Artisticos (ICOMOS-Espafa), el patrimonio “es un pun-
to de referencia dindmico y un instrumento positivo de crecimiento e in-
tercambio. La memoria colectiva y el peculiar patrimonio cultural de cada
comunidad o localidad es insustituible y una importante base para el desa-
rrollo no sélo actual sino futuro”. Por su parte, la Conferencia Mundial de
Cultura de UNESCO 1982, al plantear la importancia de tener en cuenta
la dimensién cultural como clave para el desarrollo, abrié la puerta a la
integracién del turismo al modelo de desarrollo humano, integral y soste-
nible, como actividad que permite no sélo dicho desarrollo econémico, sino
también el encuentro entre las culturas y los pueblos, a partir del potencial
de los recursos culturales y naturales, lo que se aparta de la consideracién
del turismo y del patrimonio cultural como simples recursos culturales,
entendiéndolos como una dimensién del desarrollo.

Sin embargo, posiciones como la de la Organizacién Mundial del Turismo

(OMT), que definié el turismo cultural a partir del “movimiento de personas

FIESTAS Y
RITUALES



X ENCUENTRO PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL PATRIMONIO
INMATERIAL DE PAISES IBEROAMERICANOS

debido esencialmente a motivos culturales como viajes de estudio, viajes a
festivales u otros eventos artisticos, visitas a sitios 0 monumentos, viajes para
estudiar la naturaleza, el arte, el folklore y las peregrinaciones’, asocidndo-
lo ademids a "todos los movimientos de personas para satisfacer la humana
necesidad de diversidad, orientados a elevar el nivel cultural del individuo,
facilitando nuevos conocimientos, experiencias y encuentros’, ubican el patri-
monio y el turismo no sélo en la esfera del mercado, sino en un lugar donde
las alteridades se superponen, donde el turista se presume un ser superior
con necesidades culturales qué satisfacer por parte de unas comunidades que
deben esmerarse por brindatle los mejores servicios.

El turismo como una categoria de la gestién cultural se hace evidente en
la Carta Internacional sobre Turismo Cultural, que lo sittia como “uno de los
medios mds importantes para el intercambio cultural”y como una compleja
trama de dimensiones politicas, econdmicas, sociales, culturales, educativas,
biofisicas, ecoldgicas y estéticas, las cuales infieren contradicciones que pue-
den afectar tanto a las comunidades anfitrionas, como al propio visitante. La
conceptualizacién del turismo ha transformado su mirada a partir de la Car-
ta de Turismo Cultural expedida en México en 1976, en la cual el turista era
concebido como una amenaza. El 8° borrador de la Carta Internacional so-
bre Turismo Cultural, presentado ante la Asamblea General de ICOMOS,
sefiala que “una de las principales causas de la conservacidn, es la posibilidad
de que el lugar u objeto sea accesible a los visitantes de una manera contro-
lada, ya que sin el conocimiento de la importancia que ciertos lugares tienen
como patrimonio se dificulta la obtencién de los recursos necesarios para su
preservacion”. El turismo se asume asi como instrumento para la financiacién
que puede ser 1til a los fines de la salvaguardia del patrimonio cultural.

Una mirada al turismo desde el consumo cultural, segiin Greg Richards?,
nos permite identificar los factores que intervienen en la relacién del turis-

ta con las comunidades locales a partir de:

3 Richards, Greg. “Politicas y actuaciones en el campo del turismo cultural europeo”, en El Turismo Cultu-
ral: el Patrimonio Histérico como fuente de riqueza, Fundacion del Patrimonio Historico de Castilla y Leon,
Valladolid, 2000, pag. 72.



a) Lo que piensan las personas: procesos relacionados con las actitudes, las
creencias, las ideas y los valores.

b) Lo que hacen las personas: procesos relativos a las pautas de comporta-
miento normativo o modos de vida.

¢) Lo que fabrican las personas: productos como obras de arte, artefactos,

o productos culturales.

Afirma Richards que esta relacidn entre turista y comunidad local tras-
ciende el hecho de la visita misma e incorpora el “consumo del modo de vida
de aquellas zonas que se visitan’, en la bisqueda de satisfacer unas necesi-
dades culturales, lo que implica no sélo “consumir el pasado” sino también
el presente de las comunidades de base. Segin Alvarez*, “la complejidad
del andlisis del turismo relacionado con la cultura radica en la necesidad de
superar el impasse técnico y dindmico entre ambos dmbitos, considerando
las caracteristicas de funcionamiento de dos sectores institucionales que,
si bien se complementan, tienen légicas y necesidades diferentes, aunque
ambas se determinan en el entorno politico, social y econémico de las es-
tructuras que los contienen”.

Un avance en las relaciones entre turismo y patrimonio, lo constituye la
irrupcién del paradigma del desarrollo sostenible, de acuerdo con el Informe
Brundtland® sobre el Desarrollo Sostenible de la Organizacién Mundial
del Turismo (OMT), que lo define como ‘el que atiende a las necesida-
des de los turistas actuales y de las regiones receptoras y al mismo tiempo
protege y fomenta las oportunidades del futuro. Se concibe como una via
hacia la gestién de todos los recursos de forma que puedan satisfacerse las
necesidades econdmicas, sociales y estéticas, respetando al mismo tiempo
la integridad cultural, los procesos ecolégicos esenciales, la diversidad bio-
légica y los sistemas que sostienen la vida”. Esta perspectiva del desarrollo

pone su énfasis en la participacién efectiva de las comunidades en la toma

4 Ibidem.

5  El libro Nuestro Futuro Comun, conocido como el Informe Brundtland, abordo los conflictos entre de-
sarrollo y sostenibilidad, y fue presentado en 1987 por la Comision Mundial para el Medio Ambiente y el
Desarrollo de la ONU.

FIESTAS Y
RITUALES



X ENCUENTRO PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL PATRIMONIO
INMATERIAL DE PAISES IBEROAMERICANOS

de decisiones sobre la planificacién de los recursos y su distribucién, asi
como sobre las que afectan la salvaguardia de sus culturas vivas, en especial
en lo que tiene que ver con las politicas publicas y la normatividad.

Hoy se habla de turismo cultural sostenible, turismo humanizado o turismo
justo, categorias que trazan una ruta para la comprension de las relaciones
armonicas entre turismo y patrimonio inmaterial y para una verdadera éti-
ca del turismo que ponga en un didlogo horizontal y reciproco las comu-
nidades de base, los entornos sociales, los procesos culturales locales y el

turismo cultural.

El enfoque de derechos en las relaciones turismo
cultural-patrimonio cultural inmaterial

Los derechos culturales como derechos humanos tienen origen (Harvey)®
en la Declaracién Francesa de los Derechos Naturales (libertad, propiedad,
seguridad, resistencia a la opresidn, libertad e igualdad ante la ley), reco-
nocidos hoy como Derechos Civiles y Politicos, de caricter esencialmente
individual. El avance de los derechos tuvo a finales de la segunda guerra
mundial un importante hito con el surgimiento de la llamada segunda ge-
neracion de los derechos humanos: los Derechos Econémicos, Sociales y
Culturales, consagrados en diversas cartas politicas y documentos inter-
nacionales, y adoptados definitivamente en el afio 1948 por la Asamblea
General de las Naciones Unidas, como parte de la Declaracién Universal
de los Derechos Humanos.

Efecto muy importante de este proceso es la incorporacién en las consti-
tuciones de los diversos paises de Iberoamérica de los derechos culturales,
en los que el reconocimiento a la diversidad cultural, a la pluralidad de sus
expresiones y al desarrollo de acciones para su salvaguardia, se ha converti-
do en un asunto central en el desarrollo de las politicas ptblicas orientadas

a hacer realidad los derechos a la educacidn, a participar en la vida cultu-

6 Harvey, Edwin R., Derechos Culturales en Iberoamérica y el Mundo, Tecnos, Madrid, 1990.



ral, a gozar de los beneficios del progreso cientifico y de sus aplicaciones
y a beneficiarse de la proteccion de los intereses morales y materiales que
surgen de la propia produccién cientifica, literaria y artistica, entre otros
(Sanabria, 2000).

Los Derechos de tercera generacién, o Derechos de Solidaridad de los
Pueblos, se hacen mds concretos en la segunda mitad del siglo XX, impul-
sados por los movimientos de diversos colectivos sociales que, en procura
de superar las discriminaciones de género, étnicas, religiosas, entre otras,
dieron como resultado el desarrollo de derechos orientados a la conserva-
cién del ambiente, la proteccion de la diversidad cultural, la conservacién
del patrimonio cultural de la humanidad, entre otros. Segtin Bustamante
Donas, estos derechos surgen a partir de“nuevas necesidades humanas (...)
donde estas exigencias obligan a desarrollar nuevos derechos que garanti-
cen el acceso universal a formas mas avanzadas de ciudadania y civilidad,
de libertad y de calidad de vida. La globalizacién econémica, asi como la
ideoldgica y simbdlica, la transicién de la sociedad de la informacién a la
sociedad del conocimiento, la integracién del mundo a través de la extensién
universal de los medios de comunicacién de masas, asi como los fenédme-
nos de multiculturalismo provocado por los flujos migratorios, son claros
sintomas de que algo sustancial estd cambiando”. Fruto de este proceso,
surgen, entre otros, el derecho internacional humanitario; el derecho a es-
coger modelos de desarrollo sostenible que garanticen la biodiversidad y
que permitan preservar el medio ambiente natural, asi como el patrimonio
cultural del humanidad; y el derecho a un entorno multicultural que supe-
re el concepto de tolerancia, haciendo de la diferencia una ventaja y no un
inconveniente.

En consonancia con ello, la Declaracién sobre la Diversidad Cultural
(UNESCO, noviembre de 2001) asume ésta como un “imperativo ético,
inseparable del respeto de la dignidad de la persona humana’, en tanto
“supone el compromiso de respetar los derechos humanos y las libertades
fundamentales, en particular los derechos de las personas que pertenecen a

minorias y los de los pueblos indigenas. Nadie puede invocar la diversidad

FIESTAS Y
RITUALES



X ENCUENTRO PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL PATRIMONIO
INMATERIAL DE PAISES IBEROAMERICANOS

cultural para vulnerar los derechos humanos garantizados por el derecho
internacional, ni para limitar su alcance”. Reconoce por ello la Declaracién
que “toda persona debe tener la posibilidad de expresarse, crear y difundir
sus obras en la lengua que desee y en particular en su lengua materna; (...)
a una educacién y una formacién de calidad que respeten plenamente su
identidad cultural; (...) a tener la posibilidad de participar en la vida cultu-
ral que elijay conformarse a las practicas de su propia cultura, dentro de los
limites que impone el respeto de los derechos humanos y de las libertades
fundamentales”.

Asume dicha declaracién que el patrimonio cultural es la fuente de la
creatividad, en el entendido de que “toda creacién tiene sus origenes en las
tradiciones culturales, pero se desarrolla plenamente en contacto con otras
culturas. Esta es la razén por la cual el patrimonio, en todas sus formas, de-
be ser preservado, realzado y transmitido a las generaciones futuras como
testimonio de la experiencia y de las aspiraciones humanas, a fin de nutrir
la creatividad en toda su diversidad e inspirar un verdadero didlogo entre
las culturas”,

Destaco el llamado que hace dicha declaracién en relacién con los bienes
y servicios culturales, al plantear que son“mercancias distintas de las demis’,
lo que implica que debe incorporarse en esta perspectiva econdémica de la
cultura, dentro de la cual se inscribe el turismo, el “justo reconocimiento de
los derechos de los autores y de los artistas, asi como el caracter especifico
de los bienes y servicios culturales que, por ser portadores de identidad, de
valores y sentido, no deben ser considerados mercancias o bienes de consu-
mo como los demas’, haciendo un llamado a su justa remuneracién.

Paso muy importante es el que se da al asumir que las relaciones en-
tre los sectores publico, privado y no gubernamental son fundamentales,
en cuanto “las fuerzas del mercado por si solas no pueden garantizar la
preservacién y promocién de la diversidad cultural, clave de un desarrollo
humano sostenible” que permita respetar y proteger “los sistemas de co-
nocimiento tradicionales, especialmente los de los pueblos indigenas’, de

manera que se reconozcan sus contribuciones, en especial en el campo de la



preservacién del ambiente, la gestién de los recursos naturales y el favoreci-
miento del didlogo de saberes entre la ciencia y el conocimiento ancestral.

En lo que respecta a la Declaracién de Friburgo sobre Derechos Cultu-
rales de mayo de 2007, se definié la cultura, como “los valores, las creen-
cias, las convicciones, los idiomas, los saberes y las artes, las tradiciones,
instituciones y modos de vida por medio de los cuales una persona o un
grupo expresan su humanidad y los significados que dan a su existencia y a
su desarrollo’, y definié identidad cultural como “el conjunto de referencias
culturales por el cual una persona, individual o colectivamente, se define, se
constituye, comunica y entiende ser reconocida en su dignidad”. Concepto
importante es el de comunidad cultural, que se entiende como “un grupo
de personas que comparten las referencias constitutivas de una identidad
cultural comin, que desean preservar y desarrollar”. Dichas comunidades
tienen derecho “a conocer y a que se respete su propia cultura, como tam-
bién las culturas que, en su diversidad, constituyen el patrimonio comin
de la humanidad. Esto implica particularmente el derecho a conocer los
derechos humanos y las libertades fundamentales, valores esenciales de ese
patrimonio”y a “acceder, en particular a través del ejercicio de los derechos
a la educacién y a la informacidn, a los patrimonios culturales que cons-
tituyen expresiones de las diferentes culturas, asi como recursos para las
generaciones presentes y futuras’.

Estos derechos —a participar en la vida cultural y a acceder a los patri-
monios locales— ponen en el centro de la discusién si los derechos colecti-
vos priman sobre los derechos individuales, o si se trata de armonizar estas
variables, de cara a una re-creacién de las expresiones de la cultura viva,
tales como los rituales y las fiestas, que incorpore la ética y el respeto por
los significados colectivos de esas expresiones, sin impedir que las comuni-
dades de origen se inserten en la ineludible realidad del mundo global y en
las perspectivas de un desarrollo que favorezca su calidad de vida.

De manera mds reciente, los derechos de cuarta generacién han puesto
en escena las demandas de la tecnologia y del ciberespacio. Esta cuarta ge-

neracién comprende los derechos a la plena y total integracién de la familia

FIESTAS Y
RITUALES



X ENCUENTRO PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL PATRIMONIO
INMATERIAL DE PAISES IBEROAMERICANOS

humana, la igualdad de derechos sin distingos de nacionalidad, y el dere-
cho a formar un Estado y Derecho Supranacionales, derechos que, junto
con los de tercera generacién, atin no se han incorporado a las legislaciones

de la mayoria de los paises.’

Encuentros y desencuentros entre la dimensidn cultural del
turismo y la dimension economica del patrimonio
cultural inmaterial

Sea el momento para adentrarnos en lo que se ha denominado la“dimen-
sién cultural del turismo’, para entender, a la luz de los derechos culturales
antes referidos, los nuevos desafios. El marcado interés por el patrimonio
cultural, material e inmaterial, pone de relieve, como ya dijimos, la contri-
bucién de la cultura a los procesos de desarrollo, lo que abre un espacio de
reflexién al llamado turismo cultural para ampliar su 4mbito conceptual,
técnico, politico, ético y de contenido, mis alld de las relaciones del merca-
do o de lallamada industria cultural. La dimensién cultural del turismo ha

sido evaluada segtin P. Monreal® en cinco grandes planos:

a) La cultura como elemento fundacional del desarrollo que trata de pro-
moverse utilizando la actividad turistica.

b) La cultura como elemento que permite el incremento del valor del pro-
ducto turistico.

¢) La cultura como factor de difusién social y de dispersion espacial de los
ingresos de la actividad turistica.

d) El turismo en su calidad de “industria cultural”.

7 La Declaracion de los derechos humanos en el ciberespacio por Robert B. Gelman, 1997, incluye los re-
lacionados con el acceso a redes electronicas: el derecho a la privacidad, la seguridad, la expresion de las ideas
en lared, la vigilancia de las opiniones, la participacion en comunidades virtuales, la educacién en las nuevas

tecnologias, la proteccion de la propiedad intelectual de los trabajos divulgados en linea, entre otros.
8  Citado en: Alvarez, Marcelo. Cultura y Turismo. www.congresodecultura.com.ar/.../Alvarez%20Marcelo.
pdf. Consultado el 10 de octubre de 2009.


http://www.congresodecultura.com.ar/.../Alvarez%20Marcelo

e) La cultura como un importante activo que puede favorecer el ascenso
de empresas, localidades, paises y regiones, a través de trayectorias de
aprendizaje tecnoldgico y organizativo en el contexto de las redes globa-
les del turismo (visto como uno de los complejos econémicos de mayor

escala y dinamismo de la economia contemporanea).

En lo que respecta al turismo entendido desde la éptica de la industria
cultural, diversos autores coinciden en entenderlo como un campo de re-
ciente insercién en los debates nacionales e internacionales que demanda
pensar en su injerencia en las dindmicas del patrimonio local, dado el
enorme dinamismo de este sector, su actual expansion global como una
de las empresas mds prometedoras en términos de la contribucién al PIB
de los paises, y sus implicaciones en el patrimonio local. Muchos textos
consideran como ya se dijo, expresiones como turismo cultural sosteni-
ble, turismo humanizado o turismo justo, y asumen el patrimonio como
“activo global” o “recurso local’, entre otros, para referirse a la necesidad
de armonizar estas dos dimensiones, en la perspectiva de favorecer un
turismo que genere oportunidades para las comunidades locales como
factor de desarrollo y permita que la memoria y la herencia colectiva sean
salvaguardadas como activos de la sociedad. Las elocuentes cifras de esta
industria nos llaman con urgencia a activar los mecanismos de las poli-
ticas culturales como expresién de la responsabilidad social que atafie a
todos los sectores de la sociedad, sean ellos gubernamentales, privados o
de la sociedad civil.

Veiamos en el diario El Comercio de Lima esta semana, cémo en gran-
des titulares de primera pdgina se anunciaba: “Pert es el tercer principal
destino turistico en el mundo’, un pais al que la consultora Future Brand
destaca como histérico, auténtico, con grandes bellezas naturales y un im-
portante patrimonio artistico y cultural que lo sittia como el mas destaca-
do de la regién. En el caso colombiano, las cifras obtenidas del Ministerio
de Comercio, Industria y Turismo reflejan que, en 2007, “el turismo fue el

tercer sector exportador de Colombia y el primero en exportaciones no

FIESTAS Y
RITUALES



2190::

X ENCUENTRO PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL PATRIMONIO
INMATERIAL DE PAISES IBEROAMERICANOS

tradicionales. De igual manera, el ingreso de turistas extranjeros al pais
reportd un crecimiento del 14.4% durante el primer trimestre de 2009, en
comparacién con el mismo periodo en 2008".

La Organizacién Mundial del Turismo estima que “la llegada de turis-
tas extranjeros a las fronteras va a pasar, de aqui a 2020, de 625 millones
a 1.600 millones. Y esos viajeros gastardn ese afio mds de 2 billones de
ddlares (frente a 445.000 millones en la actualidad), lo que convertir al tu-
rismo en la primera actividad econémica del mundo. Menciona igualmente
que en 1997 “los ingresos del turismo representaron un poco mas de 8%
de las exportaciones mundiales de mercancias y cerca de 34% de las de ser-
vicios”. Sin embargo, parece contradictorio que la misma OIT prevea que
“s6lo 7% de los habitantes del planeta viajardn al extranjero en 2020, dos
veces mis que en 1996 (3,5%)", lo que supone pensar que el turismo serd
un privilegio de pocos. No se conocen, sin embargo, cifras que contrasten el
impacto que dichos turistas tendran en el patrimonio inmaterial.

Las complejas relaciones que se establecen entre el visitante y las comunida-

des locales, son relaciones desiguales que implican, segtin Delgado Ruiz, que:

La cultura receptora se esfuerza precisamente en ofrecer aquello que le
es requerido, de acuerdo con su articulacién en un sistema intercultural
plenamente sometido a las leyes de la oferta y la demanda. Es diferente
lo que la sociedad anfitriona sabe que debe exhibir enfiticamente,
consciente de lo que se espera de ella por parte de quienes acuden
turisticamente a visitarla, Estos, por su parte, no esperan en realidad
nada nuevo, nada distinto de lo que han visto en las fotografias exhibidas
en los libros o las revistas de viajes, en las postales turisticas, en los
documentales de la televisién o en las peliculas de ficcién. Han llegado
hasta ahi sélo para confirmar que todo lo que le fue mostrado como en

suefos existe de veras’.

9  Manuel Delgado Ruiz, “Trivialidad y trascendencia. Usos sociales y politicos del turismo cultural”, en
Turismo cultural: el patrimonio historico como fuente de riqueza, Valladolid, Ed. Fundacion de Patrimonio
Historico de Castilla y Leon, 2000, pag. 34.



Estos desencuentros entre el patrimonio y el turismo se encuentran me-
diados por los derechos culturales. Al respecto, la Declaracidn de Friburgo
plantea que ‘el reciente desarrollo de la proteccién de la diversidad cultural
no puede ser comprendido, si se quiere evitar el relativismo, sin un anclaje
en el conjunto indivisible e interdependiente de los derechos del hombre y,
mds especificamente, sin una clarificacién de la importancia de los derechos
culturales’, y se refiere a que el “reconocimiento de los derechos culturales,
con la obligacién de respetarlos y de protegetlos, es inherente al desarrollo
sostenible y debe serlo también a la idea de turismo sostenible”.

En este punto de las reflexiones, refiero el concepto de “consentimiento
cultural” esbozado por Mike Robinson,'® para quien “construir un turismo
sostenible en torno a la idea de consentimiento cultural implica que la ac-
tividad turistica pueda ser rechazada de plano. Es mas probable que, en el
marco de una cooperacién mds justa, su caricter, su magnitud y su desarro-
llo se adapten a las necesidades culturales de la comunidad de acogida. El
verdadero reto es instaurar mecanismos que hagan participar a las culturas
locales y les transfieran el derecho a decidir sobre el tipo y la envergadura
del turismo que desean, con las limitaciones econdmicas, ecolégicas y cul-
turales que hayan fijado”. Sefiala Robinson ademds que ‘el turismo puede
transformar las culturas locales en meros bienes de consumo’, en los que
“ceremonias religiosas, ritos y fiestas de caricter étnico suelen empobre-
cerse y tornarse anodinos para responder a las expectativas de los turistas’,
llegando asi a una “etnicidad reconstruida’, y llama la atencién sobre los
conflictos de intereses que se presentan no solo entre el turista y la comu-
nidad local, sino entre los mismos actores locales.

Segiin Néstor Garcia Canclini', el conflicto entre la defensa de las iden-

tidades y la globalizacidn se agudiza cuando no se asumen las estructuras

10  Robinson, Mike. Por un turismo concertado. En: http://www.unesco.org/courier/1999_08/sp/dossier/txt11.
htm. Consultado el 21 de octubre de 2009. Segiin Robinson, el “consentimiento se refiere a la propiedad legal y
moral de los recursos (cultural, natural, tangible e intangiblc) que podria ser usado o movilizado para los objetivos
de turismo”.

11  Garcia Canclini, Néstor. “Politicas culturales: de las identidades latinoamericanas al espacio latinoamericano”.

En: Las industrias culturales en la integracion latinoamericana. Ed. Grijalbo, México. 1999. p.21-64.

FIESTAS Y
RITUALES


http://www.unesco.org/courier/1999_08/sp/dossier/txt11

0192

X ENCUENTRO PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL PATRIMONIO
INMATERIAL DE PAISES IBEROAMERICANOS

actuales de los procesos de construccion de las identidades, ni la evolucién
de los mercados culturales, asumiendo la exaltacién de la identidad como
respuesta al debilitamiento de los estados nacionales y al abandono de la
cultura por parte del poder publico. Sin embargo, las politicas culturales
se han ido descentrando, y més alld de orientarse a la reproduccién de las
identidades, asumen nuevos rostros en la produccién y en los consumos
culturales, que se alejan cada vez mds del control del Estado o de las co-
munidades, dadas sus infinitas posibilidades de reproducirse mediante las

redes y el ciberespacio.

Patrimonio cultural inmaterial, turismo y politicas
para el desarrollo. A modo de conclusion

La formulacién de politicas para el desarrollo, desde las cuales se activen las
relaciones armoénicas entre el turismo y el patrimonio cultural inmaterial
son bastante incipientes y en muchos paises inexistentes. De acuerdo con
el documento Tourism, Culture and Sustainable Development de Robinson
y Pickard publicado por la UNESCO," existen polaridades en dicha rela-
cién que parten del origen de cada sector: el turistico, asociado a un sector
privado compuesto por un pequeno niimero de grandes empresas transna-
cionales, y un gran niimero de pequenas empresas muy fragmentadas, uni-
das por el criterio de generar riqueza y rentabilidad econémica. Muy pocas
de ellas centran sus esfuerzos en hacer del turismo un asunto orientado al
bien general de las comunidades. Son de muy reciente data las politicas de
turismo que tienen en cuenta los intereses de los ciudadanos locales, pues
en general estin orientadas al turista y a la calidad de los servicios que a
éste se prestan, lo que hace imperativo armonizar las politicas culturales
con las turisticas, a fin de lograr los fines de la salvaguardia del patrimonio

cultural en su interaccién con la industria turistica.

12 Robinson, Mark y David Pickard. Tourism, Culture and Sustainable Development. P49-55. En: www.unesco.org.


http://www.unesco.org

Otra tensién reconocida en dicho texto es la del anacrénico desarrollo
de las politicas nacionales e internacionales orientadas a la salvaguardia de
las memorias y de la diversidad en el contexto del turismo, y la cooperacién
cultural que ello demanda, asi como su puesta en practica. El creciente in-
terés por hacer del turismo cultural una“marca de pais’, de gran contenido
politico, que contribuye a legitimar la entidad territorial, ha dado origen
a la aparente idea de que la movilidad y los flujos transnacionales, entre
otros, no tienen moneda.

Una tensién adicional se da entre las politicas nacionales y locales de
turismo, en tanto aquellas brindan un marco para el desarrollo y la com-
petitividad del turismo como empresa, pero no dialogan con la puesta en
préictica de dichas politicas en el entorno local, més proclive a las presiones
externas que aporta el turismo, a las complejidades del didlogo entre acto-
res locales y externos, y a las dificultades de que los actores locales partici-
pen de manera activa en el desarrollo de los procesos de planificacién o de
gestion, por las mediaciones de las empresas turisticas y por los problemas
de corrupcién en entornos democriticos débiles, entre otros.

La noci6én de desarrollo de capacidades surge como un activo funda-
mental a la hora de abordar las relaciones entre memoria y turismo cul-
tural, orientadas a “desarrollar y reforzar recursos humanos y capacidades
institucionales para poner en prictica el turismo sostenible”, donde la edu-
cacién y el didlogo intercultural aparecen como las estrategias claves para
el logro de un turismo en el que las comunidades sean las lideres desde la
planeacion, la gestidn, la ejecucién y el seguimiento de los procesos.

De acuerdo con Matarasso, citado por la UNESCO," “la cultura (...)
deberia ser colocada de nuevo en el corazén de las estrategias de desarrollo”.
Ello conlleva a buscar la compatibilidad de las légicas institucionales con
las de las culturas locales, en una perspectiva de largo plazo, permitiendo la

adaptacién a la diversidad cultural. Propone igualmente que los procesos

13 Pau Rausell Koster (Dir.). Cultura. Estrategia para el desarrollo local. AECID. Catalogo general de
publicaciones generales. http://publicaciones.administracion.es.2007.

FIESTAS Y
RITUALES


http://publicaciones.administraci�n.es.2007

2194

X ENCUENTRO PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL PATRIMONIO
INMATERIAL DE PAISES IBEROAMERICANOS

planificadores partan de los proyectos locales de base, para comprometer
luego las instancias de toma de decisiones, y no al revés, a fin de “evitar re-
producir el modelo de las relaciones sociales y econdémicas que privilegian
una parte de la sociedad sobre otra, en el marco del desarrollo del turismo”.
En lo que respecta a las acciones concertadas entre diversos tipos de insti-
tuciones afines a los campos turistico y patrimonial, se sefiala en el mismo
documento que se presenta una superposicién cada vez mds estrecha entre
los intereses de aquellas vinculadas al turismo, el desarrollo, el ambiente y
la cultura, por lo que la cooperacién interinstitucional e intersectorial efec-
tiva es fundamental, no sélo horizontalmente, sino también en los diversos
contextos territoriales, nacionales, regionales y locales, con el fin de generar
el capital social requerido.

Segtin la UNESCO, si de una parte el turismo es una estrategia im-
portante para el reconocimiento y valoracién de la diversidad cultural, asi
como para contribuir al desarrollo sostenible y para abrir espacio a la pues-
ta en didlogo de las identidades, de otra, “el turismo mal planificado puede
conducir a la degradacién ambiental, la destruccién de los recursos de la
herencia, la enajenacidn social y la naturalizacién de estereotipos cultura-
les’, 1o cual se expresa en “sitios atestados, el comportamiento de un turismo
explotador o arrogante, las actitudes hegeménicas de algunos operadores
de viaje, y la escasa conciencia de las poblaciones locales sobre los ecosiste-
mas y el valor turistico de los recursos del patrimonio”. Estamos pues ante
la necesidad de afrontar nuevos desafios para un viejo tema, en el que las re-
laciones local-global se ponen a prueba y retan el desarrollo de una gestién
que permita la superacién de las dicotomias entre exotismo e intimidad;
economia y espiritualidad; subsistencia y sostenibilidad; escenificacién y
autenticidad. Implica igualmente la participacién efectiva de los ciudada-
nos locales en las decisiones y gestiones que les competen, en el entendido
de que el patrimonio inmaterial no es un simple recurso cultural, sino un
campo en el que los derechos culturales tienen un papel fundamental.

El papel de los estados es esencial. Dejar a las reglas del mercado la res-

ponsabilidad de mantener vivas las expresiones y legados de la memoria,



constituye de cierta manera un atentado cultural que es preciso enfrentar.
Es claro, desde el enfoque de los derechos culturales, que en materia de
patrimonio el Estado tiene una responsabilidad expresa en su salvaguardia,
proteccién y difusion, asi como en concitar el interés general y publico alre-
dedor de unas politicas suprasectoriales y una planificacién de los procesos
y dindmicas culturales y turisticas que tengan en cuenta estrategias claras
para morigerar los impactos del turismo en la cultura.

El respeto por los conocimientos ancestrales y tradicionales, y su contri-
bucién al desarrollo del conocimiento y la preservacién del ambiente cons-
tituye un activo esencial en los campos de las relaciones cultura-turismo,
al igual que el respeto por los derechos de autor y los derechos colectivos
de las comunidades, que si bien se encuentran planteados en la retérica de
las declaraciones internacionales, no se encuentran realmente protegidos
desde el punto de vista constitucional o legal, y mucho menos desde las
propias pricticas turisticas. Paralelo a lo anterior, es necesario pensar en la
participacidn activa de nuevos investigadores que desde la 6ptica de los de-
rechos culturales adelanten andlisis y evidencien los impactos del turismo
en la cultura, asi como la incidencia de ésta en el turismo.

El desarrollo de sistemas de informacién e indicadores para el monito-
reo adecuado de estos impactos es fundamental para contrarrestar la infor-
macién disponible que sélo se circunscribe a la medicién del turismo como
empresa, para abordar temas complejos como el trifico ilicito de bienes
culturales, la escenificacién y adaptacién de las tradiciones al mercado del
turismo, la comercializacién de la memoria y la privatizacién de los legados
colectivos, entre otros.

Quiero terminar citando a Jests Prieto de Pedro, quien senala:

La participacién sola no basta y su reconocimiento no elimina la
exclusién y la marginalidad a que se ven sometidas las expresiones
culturales étnicas, locales o populares. Por un lado, los cinones culturales

jerarquizan el valor de las expresiones culturales y, por otro, no podemos

FIESTAS Y
RITUALES



::196::

X ENCUENTRO PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL PATRIMONIO
INMATERIAL DE PAISES IBEROAMERICANOS

olvidar que las condiciones socioeconémicas o sociopoliticas determinan

la capacidad de estar presentes en la vida cultural.

Bibliografia

ALVAREZ, Marcelo. Cultura y Turismo. pp.4. En: www.congresodecul-
tura.com.ar/.../Alvarez%20Marcelo.pdf. Consultado el 10 de octubre
de 2009.

BOURDIEU, Pierre. 1996. Raisons pratiques. Paris: Seuil, coll. Points, pp.
21.

BUSTAMANTE DONAS, Javier.“La Sociedad de la Informacién. Hacia
la cuarta generacién de Derechos Humanos: repensando la condicién
humana en la sociedad tecnolégica”. En Revista iberoamericana de cien-
cia, tecnologia, sociedad e innovacion de la OEI. Ntumero 1 / Septiembre
- Diciembre 2001.

Correo de la UNESCO.“Turismo y cultura, compafieros de ruta’, UNES-
CO, Paris, julio /agosto 1999.

Declaracién de Manila sobre los Efectos Sociales del Turismo, del 22 de
mayo de 1997.

Declaracién Universal de los Derechos Humanos, del 10 de diciembre de
1948.

DELGADO RUIZ, Manuel. 2000 “Trivialidad y trascendencia. Usos so-
ciales y politicos del turismo cultural”. En El turismo cultural: el patrimo-
nio histérico como fuente de riqueza, Fundacién del Patrimonio Histérico
de Castilla y Leén, Valladolid, pp. 34.

En: www.gestioncultural.org/private/.../pdf/LBonet_Reflexion.pdf

HARVEY, Edwin R. 1990. Derechos Culturales en Iberoamérica y el Mun-
do, Tecnos, Madrid.


http://www.congresodecul-tura.com.ar/.../Alvarez%20Marcelo.pdf
http://www.congresodecul-tura.com.ar/.../Alvarez%20Marcelo.pdf
http://www.congresodecul-tura.com.ar/.../Alvarez%20Marcelo.pdf
http://www.gestioncultural.org/private/.../pdf/LBonet_Reflexion.pdf

ICOMOS (International Council on Monuments and Sites). Car-
ta del Turismo Cultural, Bélgica, 1976. Pig web: www.icomos.
org/docs/tourism_es.html

MALKIN, Roy. “Los pioneros”. En Turismo y cultura, companeros de ruta.
El Correo de la Unesco. Julio-agosto de 1999. pp. 24.

MINISTERIO DE CULTURA DE COLOMBIA. Ley General de
Cultura. Versién concordada y complementada con Decretos, Leyes y
Jurisprudencias. Compilador: Alberto Sanabria Acevedo. Imprenta Na-
cional de Colombia. 2000.

ONU. Nuestro Futuro Comun. Informe Brundtland. Comisién Mundial
para el Medio Ambiente y el Desarrollo. 1987.

OMT (Organizacién Mundial del Turismo). Guia para administraciones
locales: Desarrollo turistico sustentable, Madrid, 1993.

Pacto Internacional de Derechos Civiles y Politicos, del 16 de diciembre
de 1966.

Pacto Internacional de Derechos Econémicos, Sociales y Culturales, del 16
de diciembre de 1966.

PRIETO DE PEDRO, Jests. 2005 “Diversidad y derechos culturales”.
Medellin. En Memorias del VI Encuentro para la Promocién y Difusion
del Patrimonio Inmaterial de los Paises Andinos.

RAUSELL KOSTER, Pau (Dir.). 2007. Cultura. Estrategia para el desar-
rollo local. AECID. Catélogo general de publicaciones generales. http://
publicaciones.administracidn.es.

Resolucién adoptada por la Asamblea General de las Naciones Unidas 21
de diciembre de 2001 A/RES/56/212, Cédigo Etico Mundial para el
Turismo.

Resolucién de la IX Asamblea General de la OMT (Buenos Aires) rela-
tiva a la facilitacién de los viajes y a la seguridad de los turistas, del 4 de
octubre de 1991.

Resolucién de la VI Asamblea General de la OMT (Sofia) por la que se
adoptan la Carta del Turismo y el Cédigo del Turista, del 26 de sep-
tiembre de 1985.

FIESTAS Y
RITUALES


http://www.icomos
http://publicaciones.administraci�n.es
http://publicaciones.administraci�n.es

0:198::

X ENCUENTRO PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL PATRIMONIO
INMATERIAL DE PAISES IBEROAMERICANOS

RICHARDS, Greg. :Nuevos caminos para el turismo cultural? Estudio real-
izado por la Association for Tourism and Leisure Education (ATLAS).
Observatorio Interarts, Barcelona. En: http://www.diba.es/cerc/Arx-
interac04/Arxsem1/richards/ponrichardsesp.pdf. Consultado el 15 de
octubre de 2009

. 2000. Politicas y actuaciones en el campo del turismo

cultural europeo, en El Turismo Cultural: el Patrimonio Histérico como
fuente de riqueza. Fundacién del Patrimonio Histérico de Castilla y
Leén, Valladolid, pp. 72.

ROBINSON, Mark. “Por un turismo concertado”. En Turismo y cultura,
compaiieros de ruta. El Correo de la Unesco. Julio-agosto de 1999.
pp-21.

SACHO, Amparo.1998. Introduccién al turismo. Madrid, Organizacién
Mundial del Turismo (OMT).

UNESCO. Convencién para la Proteccién del Patrimonio Mundial Cul-
tural y Natural de 1972.

UNESCO. Convencién Universal sobre Derecho de Autor de 1952.

UNESCO. Convention for the Safeguarding of the Intangible Cultural
Heritage (2003).

UNESCO. Declaracién de Mundiacult, Conferencia Mundial sobre las
Politicas Culturales, México, 1982.

http://www.unesco.org/culture/development/html_sp/index_sp.shtml

UNESCO. Declaracién Mundial sobre la Diversidad Cultural de 2007.

UNESCO. Recomendacién sobre la Salvaguardia de la Cultura Tradicio-
nal y Popular de 1989.

UNESCO. Tourism, Culture and Sustainable Development. 2006.

UNESCO Managing Tourism at World Heritage Sites: a Practical Ma-
nual for World Heritage Site Managers. By Arthur Pedersen. 2002.


http://www.diba.es/cerc/Arx-interac04/Arxsem1/richards/ponrichardsesp.pdf
http://www.diba.es/cerc/Arx-interac04/Arxsem1/richards/ponrichardsesp.pdf
http://www.diba.es/cerc/Arx-interac04/Arxsem1/richards/ponrichardsesp.pdf
http://www.unesco.org/culture/development/html_sp/index_sp.shtml

MaRrRiA ADELAIDA JARAMILLO

Maestra en guitarra egresada de la Universidad de Antioquia, especialista
en Gerencia del Desarrollo Social de la Universidad EAFIT, magister en
Gestién Cultural de la Universidad de Barcelona. Fue directora de Cul-
tura del Departamento de Antioquia, subdirectora de Artes del Instituto
Colombiano de Cultura (COLCULTURA) y asesora del Ministerio de
Cultura para el desarrollo del Sistema Nacional de Formacién Artistica
y Cultural. En la actualidad se desempefia como directora de Extensién
Cultural de la Universidad de Antioquia, donde coordiné el proceso de
autoevaluacién para la acreditacién otorgada a dicha universidad por un

periodo de nueve afios.

FIESTAS Y
RITUALES



Fiesta y musica.
Transformaciones de una relacion
en el Cauca andino de Colombia

Carlos Minana,
Profesor de la Universidad Nacional de Colombia

La aproximacién etnomusicolégica a la musica, es decir, su estudio como
fenémeno cultural, no es posible la mayoria de las veces sino en relacién
con lo festivo y lo ritual: festivales, concursos, fiestas patronales, fiestas reli-
giosas, carnavales... Esta afirmacién puede parecernos exagerada pues hoy
escuchamos musica a toda hora, desligada de lo festivo, a veces, hasta cuan-
do dormimos. La musica circula auténomamente, descontextualizada, se
ha vuelto “multiuso” y poli-funcional, modular e intercambiable. Se vende
y se compra, se consume y cae en el olvido, se usa a discrecién en espacios
privados y publicos. Pero en muchos contextos no hay musica sin fiesta. Y,
a su vez, la fiesta sin musica no es una verdadera fiesta.! Norman Whiten
Jr. intuyé hace afios para el caso de los afrocolombianos del Pacifico que la

musica era algo mds que simple entretencién, telén o fondo:

En los contextos de currulao y del salén [también en los contextos
religiosos], se presta mucha atencién a la naturaleza de la musica; ninguna
de la interaccidn ya descrita ocurre sin musica, y una presentacién mala

o sin coordinacién de la miisica, hard que todo el contexto se disuelva

(1992: 141).

1 Lamusica también se hace en relacion con multitud de actividades como el trabajo individual y colectivo,
ritos de curacion, de funebria, acunar a los nifios, juegos, como vehiculo de relatos e historias por fuera de la
fiesta... De otro lado, algunos géneros de la musica comercial contemporanea también se asocian frecuente-
mente a lo festivo e incluso a contextos festivos especificos.

::200::



La musica no sélo entrega unos mensajes, sino que —parafraseando a
Barbara G. Myerhoff— es una “forma por la que la cultura se presenta ella
misma a ella misma (...), crea un mundo en el que la cultura puede aparecer”
(1984:155). Lo anterior no es sélo verdad para el contexto afrocolombiano.
En el suroccidente andino colombiano, los nasa o paeces de Tierradentro
no celebran el kiigxh wala cuando no consiguen los musicos; los campesi-
nos del Macizo tienen un ritual llamado “la alumbranza” que consiste bisi-
camente en interpretar durante doce horas seguidas musica ante la imagen
de uno o varios santos y, en Popaydn, hasta hace pocos afios se sabia que era
Navidad no tanto por las luces o los arboles de Navidad, sino porque a cada
momento uno se encontraba con un conjunto de “chirimia” recorriendo las
calles. En estos tres casos los musicos son los “oficiantes” y actores princi-
pales del rito y de la fiesta, y las relaciones que se tejen entre ellos y con los
demis participantes, mediadas por la musica, no tienen nada de marginal.
Y esto no es un privilegio de los fenémenos caracterizados como “tradicio-
nales’, étnicos o rurales. Numerosos “nuevos” eventos festivos tienen hoy
como centro a la musica: desde Woodstock al reciente concierto por la paz
organizado por Juanes y Miguel Bosé en La Habana; o eventos nacionales
en Colombia como el Mono Nufiez y el Festival Vallenato; o Rock al par-
que y Rap a la Torta en Bogota.

A continuacién caracterizaremos algunas de las maneras en que se te-
jen las relaciones entre musica y fiesta a partir de los contextos festivos en
el Cauca ya mencionados. Las tres fiestas (la indigena, la campesina y la
urbana) tienen en comin en primer lugar que son de tipo religioso, caté-
lico, pero manejadas muy auténomamente por los participantes, es decir,
prescindiendo practicamente del sacerdote. En segundo lugar, son fiestas
que tienen poco de “original” o “ancestral” a pesar de estar documentadas
desde hace varios siglos, pues se encuentran celebraciones muy similares
en casi todo el mundo iberoamericano. En tercer lugar, en estas fiestas la
musica es parte fundamental, si no indispensable; incluso buena parte de la
fiesta o rito consiste simplemente en estar juntos mientras suena la musica

por horas. Esta musica se interpreta en todos los casos con varias flautas

FIESTAS Y
RITUALES

02201



X ENCUENTRO PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL PATRIMONIO
INMATERIAL DE PAISES IBEROAMERICANOS

traversas de cafia, tambores y —a veces— algunos idiéfonos de introduccién
reciente.?

Si observamos y oimos con detenimiento, a pesar de utilizar instrumen-
tos similares —por no decir idénticos—, a pesar de su cercania geografica, a
pesar de que indigenas, campesinos y payaneses dicen tocar todos el género
denominado “bambuco’, en realidad cada uno de ellos hace y entiende la
musica de formas muy diferentes, tanto es asi que no es comin que toquen
en conjunto entre ellos pues los rigen 16gicas musicales diferentes. Aunque,
como veremos, las fiestas se realicen en fechas similares, sean aparentemen-
te religiosas y coincidan en algunos elementos simbdlicos, son también tres
formas distintas de vivir y pensar la fiesta y la musica, y a su vez, de vivir y

pensar sus relaciones.
1. Navidad y Reyes en Popayan: la modernidad festiva®

Estas fiestas sufrieron relativamente pocos cambios en su estructura desde
finales del siglo XIX hasta los afios de 1950. Comenzaban el dia 7 de di-
ciembre por la noche, es decir, la vispera de la Inmaculada, noche de luces y
fogatas. Terminaban con los carnavales en los ltimos dias de enero. Coin-
cidian estas fiestas también con el aniversario de la fundacién de la ciudad
(13 de enero). Estos dos meses de fiesta tenfan cuatro momentos fuertes o
ejes temdticos: la Navidad o las Fiestas del Nifio, Los Negritos, Los Reyes

y Los Carnavales. Nos referiremos a los tres primeros.

2 Los conjuntos de flautas traversas de cafla, y este tipo de musica y de fiestas no son privativos del Cauca
andino (incluyendo también a los misak), sino que podemos encontrar fenémenos similares en Colombia en
lo que historicamente fue el Gran Cauca, es decir, en el sur de Huila (San Agustin), Narifio (ver, por ejemplo,
Osejo y Flores, s/f), en Caldas (carnaval de Riosucio), y en el litoral Pacifico desde Bahia Solano hasta Tu-
maco. Fuera de Colombia podemos ir hasta Panama, a Republica Dominicana (los guloyas), a Ecuador (los
sanjuanes con tundas y flautas). En Pert y Bolivia bandas similares (pitos o flautas traversas y tambores) se
encuentran en buena parte de la cordillera andina y participan activamente en el mundo ritual y festivo (Shall-
now, 1987; Borea, 2001). Encontramos conjuntos similares incluso en el Nordeste brasilefio (banda de pifanos
o banda cabagal del Ceard) y en la isla del Hierro en Canarias (el pito herrefio).

3 Con el fin de no saturar de citas el texto, remitimos al libro De fastos a fiestas. Navidad y chirimias en
Popayan (Minana, 1997) para las fuentes documentales y del trabajo de campo en Popayan.



Las Fiestas del Nifio

El domingo anterior al 16 de diciembre se “bajaba la Virgen” (y San José)
desde la Capilla de Belén en un altozano en las afueras de la ciudad hasta
una iglesia central en procesién y con participacién de nifios bulliciosos y
conjuntos musicales. Un bambuco servia especialmente para esta ocasion:
“Los quingos de Belén”. El 16 comenzaban —o comienzan porque todavia
se celebran— las misas y novenas de aguinaldo. Los conjuntos de flautas
acompanaban los villancicos en las novenas. Durante todos estos dias se
quemaba abundante pélvora y se formaban comparsas y mojigangas de per-
sonas disfrazadas por las calles. Estas comparsas entraban a las casas, se les
invitaba a tomar algo o se les entregaba comida, trago o plata, se bailaba, se

corrian vacalocas. E1 25 se cerraba este pequefio ciclo festivo religioso con la

procesién de “La subida de la Virgen” hacia la capilla de Belén.

La Fiesta de los Negritos

Surge esta celebraciéon en Popayin a mediados del siglo XIX con la li-
bertad de los esclavos y como un simbolo o un rito de nivelacién social. Los
viejos siervos o esclavos negros pintaban un “lunarcito” a sus ex-amos, apo-
yados por el hecho de que en estas fechas se celebraba el dia de los Reyes o
Epifania. Uno de los tres reyes era negro y la fiesta de la Epifania destaca la

universalidad del mensaje cristiano. Todo esto pudo dar pie y ayudar a justi-
ficar el sentido de la fiesta (Cordovez, 1962:836).

Por las calles circulaban también grupos de disfrazados, que penetraban
a las casas de familia, después de ser reconocidos, y como de ordinario
llevaban algunos misicos, se tocaba y bailaba un rato (...) Era muy usual
andar con cajas de bettin o con carbén molido y debidamente preparado,
para tiznar en la calle a cuantas personas era posible o penetrar a las casas

con el mismo objeto (Arboleda, 1926: 279-280).

Esta fiesta fue ganando poco a poco popularidad y entusiasmo y pobla-

ciones vecinas pronto la incorporaron a su calendario como es el caso de Pas-

FIESTAS Y
RITUALES

02203



01204 ::

X ENCUENTRO PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL PATRIMONIO
INMATERIAL DE PAISES IBEROAMERICANOS

to (Narifio) y Bolivar (Cauca). En los afios 40, y probablemente en relacién

con el fin de la fiesta de Reyes, desaparece esta fiesta en Popayan.

La Fiesta de los Santos Reyes

Comenzaba el seis de enero con la alborada de la chirimia, una especie
de oboe ristico, sin llaves. Desde los barrios tradicionales salian los tres
reyes con sus respectivos séquitos llamados “arrias”. En el patio del Pala-
cio de Justicia (hoy Hotel Monasterio) se iniciaba una obra de teatro o
auto sacramental con libretos floridos y altisonantes. La representacion
era financiada por la clase alta y el comercio, pero llevada a cabo en su
totalidad por el gremio artesanal. Conjuntos de chirimias acompafaban
a cada uno de los reyes durante todo el recorrido y solamente callaban en
los didlogos entre los personajes y en la adoracién del Nifio en la capilla
de Belén.* Al terminar la representacién cada rey iba con su arria y con
su chirimia a la casa y celebraban una fiesta. Las chirimias eran seguidas,
ademds de los tambores, por bulliciosos conjuntos de flautas y de todo

tipo de instrumentos de percusion.

Blanquitos contra Reyes

En diciembre de 1938 un editorialista de EI Liberal se queja de que “el
clasico entusiasmo chirimero decae en Popaydn”. Las chirimias “han perdi-
do su espléndido atavio” y ya no tocan los autéctonos bambucos sino los
danzones cubanos, los huapangos y las tonadas de moda del Caribe. Se
queja de que a los Reyes hay que pagarles para que actiien y de que la gente
no es tan emotiva y animada como antes (24 de diciembre de 1938, p. 3).
Poco a poco, entre 1951 y 1960, las fiestas sufrieron grandes transforma-
ciones. En primer lugar las fiestas religiosas se secularizaron, perdieron su

sentido religioso popular y se encerraron en las iglesias. El auto sacramen-

4 Hasta 1950, cuando los relatos y cronicas nos hablan de chirimia se refieren especificamente a un pequefo
oboe de madera, de timbre caracteristico y estridente, acompafiado por uno o varios tambores. Los chirimeros
venian de veredas cercanas a Popayan y se los caracterizaba como “indios” o “indigenas”, aunque también habia
conjuntos locales como era el caso del conjunto de Altozano.



tal de los Reyes Magos deja su espacio teatral al aire libre, callejero y se con-
fina en un teatro. Se cobra boleta, se reduce a una obra teatral sin novedad
e interés dramdtico, y desaparece.

La ciudad crece, sobre todo a partir del desplazamiento producido por
la violencia politica, fenémeno que se recrudece en los afios 50. Las fiestas
abandonan su caracter pueblerino y familiar, y se plantean como las de cual-
quier otra ciudad: zonificada en barrios, con juntas barriales para las fiestas,
con actividades y competencias deportivas, concursos, espectéculos, casetas
de baile, eleccién de reinas... El aparato estatal y administrativo también cre-
ce y va asumiendo el control y responsabilidad de la fiesta. Las fiestas de
Navidad y carnavales poco a poco van cediendo ante las fiestas civicas: Las
Fiestas de Pubenza, con motivo del aniversario de la fundacién de la ciudad
(el 13 de enero). Cocteles, ferias ganaderas, inauguraciones de edificios y
obras publicas, conciertos de musica académica...

Ante el decaimiento de la participacién popular se promueven concursos
para todo: de comparsas, disfraces, chirimias, carrozas, taitapuros, globos,
belleza, pesebres, artesanias, cuento, fotografia, pintura, caricatura, platos
navidefos... Lo que era fiesta y comparsa callejera se convierte en desfile or-
ganizado... A una pequefa ciudad que quiere imitar a las ciudades grandes,
s6lo le cabe esperar esto: desde 1976 la prensa se queja que la gente se va a las
fiestas de las poblaciones vecinas: los carnavales de Pasto y a la Feria de Cali.
No se puede competir con los grandes con sus mismas armas...

¢Y la chirimia, ese pequefio oboe riistico? Como era de esperar, al desapa-
recer su razén de ser fundamental —la fiesta de Reyes— y no poder entrar a
cumplir otra funcién significativa dentro de la fiesta por la competencia de
las orquestas y grupos de afuera, también desaparece. Pero los conjuntos de
las flautas, tamboras, carrascas, tridngulo, mates..., conjuntos que “acompa-
fiaban” a la chirimia, han seguido con vida y han conservado para si el nom-
bre de ese instrumento tosco y estridente. Y han seguido porque asumieron
la nueva dindmica comercial y empezaron a competir con las orquestas.
Empezaron a tocar con sus flautas y tambores la musica de moda, la que le

pedian los que los contrataban, la musica que llegaba a través de la radio.

FIESTAS Y
RITUALES

02205



::206::

X ENCUENTRO PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL PATRIMONIO
INMATERIAL DE PAISES IBEROAMERICANOS

En estos tltimos afios la Semana Santa —el polo “serio” del ciclo festivo
anual payanés— se ha venido consolidando desde las élites y autoridades como
herederay portadora de la més“legitima y auténtica” tradicidn festiva payanesa,
ofreciendo un‘digno especticulo”al turista, complementado con el Festival In-
ternacional de Musica Religiosa, exposiciones y eventos. Igualmente ha sido
propuesto como patrimonio inmaterial de la humanidad. Las fiestas de fin de
afio contintian su proceso de carnavalizacién —o de“fusién” con los carnavales—
iniciado a finales de los afios 40. Ademds, se han incorporado pricticamente
todos los elementos de esa especie de “modelo” de fiesta popular que se ha ido
imponiendo a nivel nacional —en buena parte bajo la presion y control de las
industrias licoreras y cerveceras—: las“ferias y fiestas’, una fiesta modular que las
industrias licoreras van llevando de poblacién en poblacién en un circuito festi-
vo que recorre todo el pais. La Semana Santa condensa la identidad payanesa
de las paredes blancas y el rancio abolengo, representa simbélica y ritualmente
a Popayén ante el pais y ante el mundo; Navidad y Reyes, las fiestas donde los
artesanos y los sectores populares expresaban sus identidades —ahora, Fiestas
de Pubenza— son unas fiestas como tantas otras de provincia.

Desde la consolidacién de los concursos hacia 1959, las chirimias
—hoy realmente conjuntos de flautas y tambores— manejan un doble re-
pertorio: uno pretendidamente tradicional, que es el que se presenta en
los concursos, y otro modernizante, mucho mis popular, que se oye en
las calles, fiestas y casetas pero que es una especie de fruto prohibido, algo
vergonzante y que no puede presentarse en el contexto de un concurso.
Este repertorio menos ortodoxo ha hecho posible el que las chirimias sigan
cumpliendo un papel musical en la vida cotidiana y festiva. El conflicto de
los grupos con su doble repertorio no se ha resuelto en una sintesis crea-
tiva. Por otro lado, el camino del virtuosismo y el formalismo en el marco
competitivo de los concursos ha llevado hacia un desarrollo musical cada
vez mis alejado de la sensibilidad popular y de la fiesta, del baile y la par-
ticipacién. En estos momentos la musica de chirimia se encuentra en una
grave crisis pues ha perdido sus espacios festivos y las nuevas propuestas no

han logrado legitimarse ante los payaneses.



2. En la Navidad, los nasa se vuelven “negros"®

En el mismo departamento del Cauca, y no muy lejos hacia el este y noreste
de Popayién, entre los nasa, la fiesta o “baile” (ku’j) mas importante del afio
y vigente es la fiesta de Navidad, sea en su versién mds comtin —kiigxh wala
(los negritos®)— o de la parte baja de Tierradentro —la fiesta “del nifio”—.
Entre los elementos caracteristicos estin la vacaloca o toro de fuego, la ima-
gen del nifio Dios, las correrias por los resguardos, la solicitud de limosna,
la presencia de banderas, la banda acompafiando al nifio, la novena y los
rezos nocturnos... Al igual que en Popayin, las fiestas comienzan el 8 de
diciembre y la actividad ritual va en“crescendo” hasta el 24 por la noche, la
Navidad, y decrece hasta los primeros dias de enero.

Desde el 8 de diciembre se organiza un grupo de personas en cada res-
guardo que va a realizar una correria con una imagen del nifio Dios. El
grupo estd conformado por un Kiigxhpitan (capitin de negros), el capi-
tin del cabildo; Sargento, teniente y cabo: adultos armados con espadas
de madera, colaboradores del kiigxhpitan en la organizacién de la comitiva,
la administracién de los recursos, el mantenimiento de la disciplina y la

motivacién de los nifios; Abanderado: con su bandera roja es el encarga-

5 Las fuentes documentales y de trabajo de campo que sustentan la seccion que sigue pueden encontrarse
en el trabajo titulado Kuvi. Miisica de flautas entre los paeces (Mifiana, 1994). Alli se encuentra también ubi-
cada la fiesta en relacion con el ciclo festivo anual nasa.

Los nasa o paeces ocuparon antiguamente el sur del Huila y la zona de Tierradentro (Cauca), su territorio
“tradicional”. Hoy los encontramos por todo el departamento del Cauca, sur del Tolima, Valle, Caqueta, Pu-
tumayo... Como buenos agricultores, las relaciones con la tierra, las plantas y los animales ocupan un lugar
central en su cultura y su cosmovision. En su mayoria estan organizados como resguardos con sus cabildos;
han sido lideres en la Organizacion Indigena de Colombia y participan en las estructuras municipales, depar-
tamentales ¢ incluso nacionales, como el Congreso. La lucha por la tierra y por su autonomia los ha caracte-
rizado historicamente (La Gaitana, Juan Tama, Quintin Lame...). Su lengua, el nasa yuwe, es una de las mas
habladas en el pais (mas de 70.000 hablantes). La cosmovision y las creencias tradicionales estan marcadas
hoy por el catolicismo popular o negadas de plano por el evangelismo. Los chamanes o médicos tradicionales
(thé’ wala) velan por la comunidad con el apoyo de los antiguos caciques cuya fuerza habita las misteriosas
lagunas del paramo.

6  Literalmente, el “negro grande”. Bailes donde se imitan a los negros o negritos se han documentado des-
de la colonia en todo Iberoamérica. Bailes en circulo con espadas estan documentados desde el s. XVI en Eu-
ropa y, posteriormente, en América. La estructura organizativa de la fiesta (mayordomos, fiesteros, albaceros,

madrinas...), con variaciones locales, también se encuentra ampliamente extendida en todo Iberoamérica.

FIESTAS Y
RITUALES

22207



::208::

X ENCUENTRO PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL PATRIMONIO
INMATERIAL DE PAISES IBEROAMERICANOS

do de orientar el recorrido; Banda de musicos: varios flautistas (minimo
dos) y un tamborero para quienes participar en esta fiesta es su actividad
principal como musicos durante el afio, pues son unos quince dias segui-
dos tocando sin pausa (muchos musicos de esta regién se autodenominan
como “musicos de negros”); Negritos o gaticos: un grupo de 6 a 20 nifios
que acompafan al capitdn, bailan y gritan los vivas dirigidos por uno de los
que portan espadas.

Se recorre casa por casa. Los duefios de la casa ofrecen limosna al nifio
Dios; el capitdn toca su campanilla y suena la musica; se invita a chicha a
todos y a veces se les da algo de “remesa” (guineo, banano, arroz). Todo esto
se realiza con gestos y relaciones ritualizados (venias, inclinaciones de ca-
beza, —":podemos visitar?”—, saludos, invitaciones a entrar, a tomar chicha,
a salir...). Si el duefio de la casa los invita a entrar la fiesta se prolonga. Se
baila dentro de la casa mientras el kiigxhpitan hace sonar permanentemente
su campanilla junto con la musica y se permanece alli hasta que se acaba la
chicha. Cada situacidn tiene piezas especiales (pieza para entrar en la casa
de visita, para salir, para bailar, para el camino...).

Para un observador desprevenido esta fiesta podria interpretarse como
una burda confusién de los indigenas entre las novenas de Navidad y la
fiesta payanesa de los negros. Sin embargo, cobra sentidos e implicaciones
sociales que se distancian notablemente de Popayin. Las correrias con el
nifio son una forma de expresar y ejercer de forma exhaustiva el dominio
territorial. Son también una “visita” formal a cada una de las casas del res-
guardo y de los resguardos vecinos que se hace anualmente. El kiigxh wala
es una danza que hace honor a la tradicidn guerrera y a las formas de lide-
razgo de los nasa que se refleja en la coreografia. El kiigcxh wala puede inter-
pretarse también como un rito de iniciacidn para los varones, pues el nifio
sale de la casa por primera vez sin la compania de los padres durante un
periodo largo, forma parte de un grupo con una misién concreta y aprende
a ser disciplinado. Viene a ser como una especie de “servicio militar” festivo,
que permite que el nifio conozca a fondo su territorio, su comunidad, su

gente, al tiempo que la comunidad lo conoce a él.



Se pueden distinguir cuatro zonas entre los nasa en las que se aprecian
diferencias evidentes en lo festivo, ritual y musical: conformacién de los
conjuntos instrumentales, tamafio y forma de los instrumentos, reperto-
rios, forma de tocar las flautas y forma de celebrar los rituales, su estructura
organizativa, que corresponde a subdivisiones histdricas del territorio, a los
antiguos cacicazgos y a diferencias dialectales (ver Mifiana, 2008). Ritos
y practicas ancestrales se fusionan con fiestas catélicas, caciques y cacicas
convertidos en capitanes de cabildo y en madrinas. Recorridos por los res-
guardos, encuentros y saludos, sutiles diferencias melédicas, ritmicas,” en
el tamafio y construccién de los instrumentos, en el color y forma de las
banderas, marcan territorios y diferencias culturales dentro de los nasa, do-
cumentados en los archivos hace cuatrocientos anos. Ritos, fiestas y melo-
dias, aparentemente catélicos, aparentemente ndsa, mestizos, que expresan
y tejen historias y sentidos nasa.

Las flautas que tocan los nasa en sus fiestas y ritos son muy similares a
las payanesas (casi idénticas a las de antes de los afios setenta). Pero mien-
tras que para los payaneses el tubo con el que se hace la flauta no es mds
que un pedazo de cafia que se compra a los campesinos —y hoy un plastico
de PVC-, entre los nasa ese tubo se liga a una profunda cosmovision, a su
relacién peculiar con la tierra y con sus duenios o duendes (klxuum), con
el viento, los piramos y las lagunas, fuentes de vida donde nacieron los
grandes caciques. La musica es flauta (kuvx), es viento (wejxa) robado a la
montafa sagrada, domesticado con rituales, fuerza controlada al servicio
de la fiesta y de la construccidn de las relaciones sociales y del territorio.
Por eso el corte de la mata de flauta se realiza con un ritual y un pagamento
al dueno de la montana,

A finales de los afios 70 y comienzos de los 80 se podia pensar que la
musica de estas fiestas no llegaria a los 90. Los movimientos indigenistas

prefirieron apoyar la musica de cuerda (merengues, rumbas, porros, bo-

7 Por ejemplo, hemos encontrado hasta ahora 34 toques diferentes de tambor en el bambuco entre los nasa,
con diferencias claras -y a la vez similitudes- entre resguardos y zonas. Los estilos en el manejo de las voces de
las flautas son también claramente diferenciados, dentro de 16gicas comunes (ver Mifiana, 1994).

FIESTAS Y
RITUALES

02209



X ENCUENTRO PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL PATRIMONIO
INMATERIAL DE PAISES IBEROAMERICANOS

leros..., musicas propias del movimiento campesino en el que se iniciaron
las luchas indigenas por la tierra) y la musica andina surefia (huayfios, bai-
lecitos..., musicas que expresan un pan-indigenismo al cual han adherido
las nuevas generaciones) adaptando las letras a las nuevas necesidades de
la organizacién indigena y a las nuevas sensibilidades de los jévenes. La
musica denominada “autéctona” o de flauta se consideré de “viejos’, y de
antiguos rituales. Sin embargo, mis de cincuenta bandas entrevistadas en
los tltimos afios son prueba de que esta musica estd viva. En algunos casos
los nasa siguen celebrando el kiic’h wala como hace afios; en otros —con la
intencién de distanciarse de la Iglesia catdlica— siguen haciendo el reco-
rrido por el resguardo con la musica, pero sin la imagen del nifio Dios; en
otros lugares han decido suprimir radicalmente la fiesta y la musica a ella
asociada por razones religiosas y politicas.

Hoy vemos a jévenes y nifios tocando quenas, charango o bajo eléctri-
co, pero también las flautas traversas... Tocando huayfios, pero también
acompafando el baile del gallinazo, el matrimonio o saliendo de correria
en Navidad... Vemos que la mussica autdctona tiene presencia en las fiestas
de los jévenes, en las clausuras de los afios escolares, en los congresos de
la organizacién indigena CRIC, en las marchas de protesta y bloqueos de
carreteras para reclamar sus tierras y sus derechos constitucionales, en la
musica de fondo de los videos de la organizacién politica indigena, y en las
nuevas fiestas reinventadas del pasado, como la fiesta del intercambio de
semillas o sakelu, que se esta convirtiendo en la fiesta mds importante desde
su reinvencidn en el afio 2000. Los tres tipos de musica (de cuerda, andina
y autdctona) siguen su rumbo, tienen sus dmbitos y tiempos propios. A
pesar de la fuerza que han tomado las dos primeras, la musica de flauta
traversa ha sido capaz de mantener una presencia simbdlica importante
en las fiestas tradicionales e introducirse en las nuevas festividades y en
nuevos espacios como el de las bandas sonoras de la abundante produccién

audiovisual indigena.



3. Alumbranzas, corazoncitos y virgenes remanecidas:
una sociedad campesina que se teje con santos y flautas®

Al sureste de Popayén, en el Macizo, velas, imdgenes religiosas recorriendo
veredas, explosiones de cohetones o voladores, rezos en las casas, banderas
y la musica de las flautas traversas y de los tambores se multiplican, no en
Navidad, sino a mitad de afio. Los protagonistas son campesinos e indige-
nas de la emergente “etnia” yanacona. Una de las fiestas mds importantes en
esta region es la del Sagrado Corazén. “Los Corazones’, “Los corazoncitos’,
“Los Sagrados” o “Sagrados Corazones” son los nombres que reciben tanto
las imégenes y liminas del Sagrado Corazén como la fiesta que en su honor
se realiza a mitad de afio en esta region, en especial, en Almaguer, Bolivar y
La Vega. Se celebra entre junio y agosto, sin importar la fecha exacta en el
calendario catélico (primer viernes de junio). El polo femenino de esta fiesta
es Mama Concia, denominacién carifiosa que recibe la Virgen de Caquiona,
patrona del resguardo indigena del mismo nombre en el municipio de Alma-
guer y que se celebra el 15 de agosto.

Desde la vispera (normalmente ocho noches antes para cumplir una no-
vena) se realiza una alumbranza o adoracién durante toda la noche en cada
vereda con el fin de adorar al santo y recoger plata. La alumbranza es un
rito veredal, es decir, campesino, en torno a la adoracién de la imagen de un
santo catdlico (normalmente dos e incluso mis).’ También puede celebrarse
cuando algiin vecino lo solicita. En este caso una familia o un particular uti-
lizan la alumbranza para lograr algiin beneficio de la imagen (encontrar un
animal o un objeto de valor perdido, la curacién de un familiar...) y los gastos

de la fiesta corren por su cuenta. En esta region son muchas las solicitudes y

8 Las fuentes documentales y de trabajo de campo de esta seccion pueden consultarse en Mifana, 1989.

9  En el Nordeste brasilefio (y en forma similar en otros muchos paises) se celebra un ritual practicamente
igual a la alumbranza, acompaifiado por las bandas de pifanos —también traversas, pero con otros repertorios
y estilos-, llamado “novena da casa” (Pedrasse 2002, Crook 1991). “According to Meagher (1967), the nine
day devotional novena made its appearance in France and Spain in the early Middle Ages and was originally
associated with the period leading up to the feast of Christmas. It later came to precede the feasts of popular
saints and especially of the Virgin Mary” (Crook, 1991, p.80).

FIESTAS Y
RITUALES



X ENCUENTRO PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL PATRIMONIO
INMATERIAL DE PAISES IBEROAMERICANOS

las im4genes estdn durante uno o dos meses de casa en casa: es la “correria’,
porque el santo recorre la vereda.

La mayor parte del tiempo la banda interpreta bambucos y, con menos
frecuencia, pasillos, marchas y canciones religiosas. Los musicos son el centro
del rito e interpretan melodias durante mis de ocho horas turndndose entre
ellos la ejecucién de los instrumentos. Se rezan dos o tres rosarios y se can-
tan algunas canciones religiosas como salves y avemarias al unisono o a dos
voces. Saludos, visitas, recorridos... Intercambios, regalos y ofrendas... Teji-
dos sociales que hilan las flautas en voces polifénicas, cargando lo sagrado
consigo, generando el espacio sagrado al marchar, llevando lo sagrado a
domicilio, articulando diferentes niveles de identidad territorial y social...
Durante toda esta celebracion la miisica cumple un papel fundamental pues
suena durante todo el tiempo siendo realmente corto el espacio para el rezo
y la oracién.

El hecho de que la musica de flautas se haya desarrollado durante afios
en un contexto netamente religioso hace que entre en conflicto o en interac-
cién con los nuevos contextos profanos, secularizadores de los tltimos afios,
o con las nuevas iglesias evangélicas y pentecostales. En algunos lugares el
desinterés del parroco o los mismos procesos de secularizacién han llevado a
la extincién de este tipo de musica al perder su funcién social. Sin embargo,
la tendencia mds generalizada hoy es la re-funcionalizacién del papel de la
banda de flautas. Su mayor presencia en las fiestas profanas de los pueblos
y veredas (carnavales como el de Bolivar, ferias y fiestas) y en otros eventos
no religiosos (clausuras escolares), asi como el asumir repertorios radiales de
moda pueden llevar, y de hecho asi estd sucediendo, a una revitalizacién de
los grupos junto con su cambio de funcién social.

La participacién en concursos como los de Popayan o como los que se han
puesto de moda recientemente en casi todas las poblaciones del Macizo con
motivo de las fiestas (promovidos por las Alcaldias y/o por los parrocos) y la
posibilidad de ser “contratados” y de recibir una remuneracién en efectivo va
a hacer cambiar también la percepcién que el musico tiene de s mismo, de su

funcién social, de su valoracién y de sus posibilidades. Y asi como cambian



los musicos, también va a cambiar la percepcién que de ellos y de su musica
van a tener los campesinos y los “pueblanos”'

En la pequena poblacién de Caquiona, por el contrario, se ha producido
una especie de congelacion de la tradicién o de revitalizacién de la fiesta de la
Virgen, no por el aumento de la fe catdlica sino paradéjicamente por la poli-
tizacién y la re-etnizacién de los caquionejos. Este es uno de los resguardos
coloniales mas antiguos de la zona (la escritura donde se establece la parcia-
lidad indigena de los indios del cacique denominado Caquiona es de 1638).
Los indigenas de las regiones cercanas se volvieron campesinos y Caquiona
fue el tinico resguardo que se habia conservado como tal aunque la autori-
dad del cabildo se fue perdiendo desde 1950. Pero a finales de los afios 80
se produjo un interesante fenémeno de re-etnizacion en toda la region. Los
campesinos, influenciados por los movimientos campesino e indigena, se
organizaron, se distanciaron de los politicos tradicionales que los usaban en
sus redes clientelistas en las épocas de votacién, y fortalecieron su autonomia.
Se redefinieron como “yanaconas” en el Primer Congreso Indigena del Ma-
cizo Colombiano (realizado en Caquiona en 1989). La nueva identidad se
basa en la cosmovision andina, en el pan-indianismo contemporineo de los
indigenas latinoamericanos, y se han hecho algunos intentos por recuperar la
lengua quechua abandonada hace siglos en la regién. Musicalmente, al igual
que los nasa, la identidad ancestral se basa en la musica de flautas traversas.
Las nuevas generaciones se orientan también hacia la musica de cuerdas ba-
sada en la musica caribefia (merengue y paseo colombiano), y la andina de
quenas, zampofas y charangos (huayno).

En esta poblacién la celebracién mas importante es la de la Virgen de

Caquiona —considerada explicitamente por los caquionejos como “virgen

10  Por ejemplo, en el Macizo nadie -sea campesino o pueblano- aplaudia cuando tocaba una banda de
flautas, porque su trabajo ha estado relacionado con un ambiente religioso donde no hay aplausos. No se
solia bailar con esta musica porque tampoco ha sido su funcion social y la mayoria de la gente no sabia como
bailarla. Sin embargo, la presencia en los concursos y fiestas junto con otros musicos intérpretes de musicas
diferentes, y la incorporacion de repertorios comerciales bailables, estan haciendo que se empiece a aplaudir
y se esté generalizando el bailar.

FIESTAS Y
RITUALES



X ENCUENTRO PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL PATRIMONIO
INMATERIAL DE PAISES IBEROAMERICANOS

india” que “remanecié”™" en el siglo XVII, por la misma época de la consti-
tucién legal de la parcialidad—. Los santos locales o “remanecidos” aparecen
en lugares “bravos” y su poder permite domesticar o amansar esos luga-
res —o por lo menos proteger frente a los peligros que se encuentran en
ellos—. El recorrido con los santos y/o la Virgen limpia y cura el territorio,
recorrido que termina con nuevos recotridos (procesiones) en el pueblo,
tomando posesién de éste y de la iglesia, centro simbélico del poder local.
En el pueblo se reproduce el esquema de la alumbranza a otra escala y con
elementos mds espectaculares e institucionalizados: los recorridos furtivos
por las veredas son ahora solemnes procesiones; los cohetones se convier-
ten en castillos de fuego y vacalocas o toros de fuego; el rezo de la novena
en la oscuridad de la noche se transforma en la misa solemne a plena luz
del dia; la rifa de una gallina o un cuy en un bingo que dura toda una tarde;
la autoridad del sindico es reemplazada por la autoridad del cabildo, el sa-
cerdote y la junta civica del santo o virgen; el espacio sagrado de la casa con
sus velas y romero ocupa ahora una de las alas del crucero de la iglesia en
las que ofician los sindicos de las respectivas imdgenes depositadas en ella.
La misica, ademds de las bandas de flautas, es asumida por la banda de
vientos del pueblo, con una sonoridad mucho mds impactante y poderosa.

Esta fiesta, que aparentemente no presenta ninguna diferencia con una
fiesta catdlica patronal, en estos tltimos afos ha sido objeto de una re-
apropiacidn politica y simbdlica por parte de los yanaconas. En agosto de
20009 el cabildo indigena, junto con su joven y carismitico gobernador, ha
tomado total control de la fiesta, introduciendo nuevos elementos. En pri-
mer lugar, los simbolos del pan-indianismo se tomaron la celebracién in-
troduciendo la bandera y los colores de la wipala y yanakuichi en los arcos
—anteriormente blancos— que acompanan las urnas, y dentro de la iglesia.

En la noche de la vispera se realiz6 en lo alto de la montana, en el lugar que

11  Los yanaconas diferencian entre las imagenes de los santos traidos a las iglesias —los santos “hechizos”
—y las de los santos y virgenes que han hecho su aparicion en el territorio. Estos tltimos son los “remaneci-
dos”.



ocupé una antigua laguna, un ritual de limpieza chamdnica de los lideres
y de los bastones de mando del cabildo. Una de las procesiones que tiene
el caricter de desfile carnavalesco, en esta ocasién incluyé varias comparsas
que representaron vividamente los enfrentamientos de las organizaciones
indigenas contra el gobierno en meses pasados. Las bendiciones y la des-
pedida de la Virgen en la plaza no sélo contaron con el sermdn del sacer-
dote, sino con emotivos discursos de los lideres indigenas locales y de la
organizacién indigena regional. Las bebidas alcohdlicas fueron prohibidas
durante todas las fiestas y s6lo la tltima noche se organizé una rumba, un
baile controlado por el cabildo en el que se vendieron dichas bebidas. Los
musicos de las bandas de flauta estuvieron presentes en todos los actos,
incluido el ritual de limpieza chamdnica en la madrugada de la vispera, en
los desfiles y procesiones, y en la misa junto con las antiguas y modernas

canciones religiosas de origen espafiol.

Los musicos de flauta en la regién andina del departamento de Cauca
muestran diferentes estrategias frente a los cambios y al impacto de la
modernizacién y la globalizacién en sus contextos festivos: una especie de
autodestruccién, como fue el caso de la chirimia de Reyes; la resistencia
empecinada de algunos nasa y algunos yanaconas; la “fusién” entre distin-
tos tipos de musica de los campesinos; la “doble moral” de los payaneses...
Algunos de ellos siguen fieles a sus fiestas tradicionales; la mayoria han
buscado reposicionarse en las nuevas expresiones festivas e incluso, a la
manera de la musica comercial, han ocupado espacios no festivos o rituales;
casi todos se han vuelto mds competitivos. Las fiestas, de manera similar,
han desaparecido, se han reafirmado, transformado, reagrupado, disper-
sado. La mayoria han sido colonizadas por otras expresiones musicales,
diferentes a las tradicionales (musica de cuerda, musica tropical...).

Hoy vemos a musicos en busca de sus fiestas, fiestas en busca de sus

musicos... Misicos que ya no tocan lo de siempre, y fiestas que ya no son

FIESTAS Y
RITUALES



X ENCUENTRO PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL PATRIMONIO
INMATERIAL DE PAISES IBEROAMERICANOS

las de antes. El rio estd mds revuelto, y no siempre se encuentran, pero en
el Cauca, al menos por unos afos, en las fiestas se seguirdn oyendo las flau-
tas porque con ellas y a través de ellas algunos caucanos siguen viviendo,
pensando, expresando y negociando su ciudadania, su campesinidad o su
etnicidad.

En los casos anteriores apreciamos, en primer lugar, lo que ya habia
sefalado Grimes en Nuevo México en los afios 1960: en los contextos
festivos la musica estd siempre presente y durante casi todo el tiempo la
musica debe sonar sin cesar para dar la sensacién de un continuum festivo,
para indicar que se estd en fiesta (Grimes, 1981). Ya lo habia documentado
también Estenssoro (1989) para el caso de las fiestas en la Lima colonial:
la musica y las luces debian estar permanentemente. En ese sentido, no
importa qué esté sonando, la musica rompe la cotidianidad no-musical de
la vida en los contextos campesinos, una invitacién a festejar, a mantener
un espiritu festivo.'” Este continuum sonoro es interrumpido en la fiesta
tnicamente por el silencio. El silencio abre un vacio para lo serio, para los
anuncios y llamados oficiales, para la palabra de las autoridades, para el
rezo y la palabra de la jerarquia eclesidstica, para el descanso y el suefio. La
alternancia musica/silencio constituye uno de los pilares de la temporali-
dad o del ritmo festivo.

Pero desde otro punto de vista, el espacio que se genera desde lo musi-
cal en los contextos festivos es un espacio discreto, no continuo, donde se
marcan diferencias entre repertorios, grupos, momentos, ritmos sociales,
jerarquias... En los tres casos analizados, ademais, hay momentos en los
que se producen encuentros entre grupos y musicos en las calles de Popa-
yan, o entre grupos de “negritos” en el kiicxh wala, o en una relacién muy
desigual entre las bandas de flautas y la banda de vientos del pueblo en las
procesiones o en el atrio de la iglesia. En ese momento se producen en-

cuentros y/o enfrentamientos entre grupos, sonoridades, usos sociales de

12 Hoy usamos también la musica en espacios no festivos, rutinarios y laborales —e incluso antes de dor-
mir— para producir esa sensacion, transformandolos festivamente, para llenar tal vez el vacio del sinsentido
cotidiano.



la musica. Pero, curiosamente, estos enfrentamientos sonoros se dan en los
contextos festivos a manera de clster, de choque de sonoridades, de guerra
de decibelios, de superposicién, de permutaciones, de desorden, confusién
y bulla. Las configuraciones que tratan de afincarse, pronto se desdibujan.
En ese caso, pareciera que la exacerbacién de la diversidad produjera una
especie de homogeneidad o de continuum inestable donde las fronteras en-
tre figura y fondo no son para nada claras. Pero, a pesar del desorden, en los
contextos urbanos y campesinos analizados, caracterizados por la ausencia
de amplificacién, las fuentes sonoras pueden ser claramente localizadas,
hay una espacialidad marcada por la presencia fisica de los musicos y sus
instrumentos. En otros contextos festivos donde se multiplican los patlan-
tes y se ocultan las fuentes sonoras se construye una ubicuidad del sonido
que podemos asociar al panoptismo, al control y al poder.

Asi como la misica marca la temporalidad o el ritmo festivo, también
construye o subraya la territorialidad fluida y sorpresiva que caracteriza
lo festivo. A diferencia de los conciertos en salas o en tarima, en los tres
casos analizados los musicos y la musica estin en permanente movimiento,
recorren el territorio campesino rural montafioso y sinuoso, el pueblerino
organizado jerirquicamente en torno a la iglesia y la plaza central, o el mais
pluralista, publico y anénimo de las ciudades grandes como Popayén. El
sonido de las flautas y tambores sefiala no sélo que se esta en fiesta, que
algo esta pasando, sino también dénde estd pasando en un contexto fluido
y en permanente movimiento.

Finalmente, la musica en los contextos festivos tiene una funcién creado-
ra, asi los grupos repitan afio tras afio las mismas melodias: crean y recrean
el vinculo social, conectando el pasado con el presente a través de la evo-
cacién, de las memorias y de las emociones colectivas, gracias a poderosos
canales sensoriales como son los sonoros. Como ha sefialado Augoyard,
‘el sonido serfa la materia primera y al mismo tiempo la forma percepti-
ble de la creacién del mundo” como aparece reiteradamente en numerosas
cosmogonias mitoldgicas incluyendo el “bing-bang” (Augoyard, 1995). Del

vacio, de la nada, de la no-comunicacién y el sinsentido del silencio surge

FIESTAS Y
RITUALES



X ENCUENTRO PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL PATRIMONIO
INMATERIAL DE PAISES IBEROAMERICANOS

la explosidn sonora, la hiper-comunicacién paraddjica del desorden sonoro
festivo ocupando todos los espacios vacios, al mismo tiempo que crea un
mundo de evocaciones individuales y colectivas, y constituye —como suce-
de en el caso de los nasa y los yanacona— una base emocional a los suefios

y utopias colectivas.
Bibliografia

ARBOLEDA, Gustavo. 1926. Memorias, Cali.

AUGOYARD, Jean-Frang¢ois. 1995.“La sonorizacién antropoldgica del lu-
gar”. En Hacia una antropologia arquitectonica. Editado por M.-]. Amer-
linck. Guadalajara, México: Universidad de Guadalajara. pp. 205-219.

BAUMAN, Richard. 1992. Folklore, cultural performances, and popular
entertainment: a communications-centered handbook, New York: Oxford
University Press.

BOREA, Giulinana, “Ritual de los linderos: limitando y recreando el gru-
po y su territorio”. En Antropolégica, 19 (2001). pp. 347-363.

CORDOVEZ MOURE, José Marfa. 1962. (1893). Reminiscencias de
Santafé de Bogotd. Madrid: Aguilar.

CROOK, Larry. 2005. Brazilian music: northeastern traditions and the hear-
tbeat of a modern nation, Santa Barbara CA: ABC-CLIO.

ESTENSSORO, Juan Carlos. 1989. Misica y sociedad coloniales: Lima,
1680-1830. Lima: Colmillo Blanco.

GARCIA GARCIA,]osé Luis et alt. 1991. Rituales y proceso social. Estudio
comparativo en cinco zonas espanolas. Madrid: Ministerio de Cultura.
GRIMES, Ronald L. 1981. Simbolo y conquista. Rituales y teatro en Santa

Fe, Nuevo México. México: FCE.

MINANA BLASCO, Carlos. 1989. Musica campesina de flautas y tambores

en el Cauca y sur del Huila. Bogota. pp. 211 (manuscrito).

.1993.“La musica de los indigenas de Cen-

tro y Sur América’, en Carlin, Richard. Mdsica de la tierra. Bogotd: Vo-
luntad. pp. 105-126.



. 1994, Kuvi. Mdsica de flautas entre los pae-

ces. Bogota: Instituto Colombiano de Antropologia.
. 1997. De fastos a fiestas. Navidad y chiri-

mias en Popaydn. Bogotd: Ministerio de Cultura.

. “Musica y fiesta en la construccién del
territorio nasa (Colombia)”. En Revista Colombiana de Antropologia 44,
1:123-155.

MYERHOFF Barbara G. 1984.“A Death in Due Time: Construction of
Self and Culture in Ritual Drama’, en MacALOON, John J., ed. 1984.
En Rite, Drama, Festival, Spectacle. Rebearsals Toward a Theory of Cultu-
ral Performance, Philadelphia: Institute for the Study of Human Issues.
pp. 149-178.

OSEJO CORAL, Edmundo y Alvaro FLORES ROSERO. s/f. Rituales y
sincretismo. Quito, Abya-Yala.

PEDRASSE, Carlos Eduardo. 2002. Banda de Pifanos de Caruaru: uma
analise musical, Dissertacdo (mestrado). Universidade Estadual de Cam-
pinas. Instituto de Artes.

SALLNOW, Michael J. 1987. Pilgrims of the Andes. Regional cults in Cusco.
Washington - London: Smithsonian Institution Press.

WHITEFORD, Andrew Hunter. 1977. An Andean City at Mid-Century.
A traditional urban society, Michigan: Michigan State University.

WHITTEN, Norman E., Jr. 1992. 1986. Pioneros negros. La cultura afro-
latinoamericana del Ecuador y de Colombia, Quito: Centro Cultural
Afro-Ecuatoriano.

ZAMBRANO, Carlos Vladimir. 1993. Hombres de pdramo y montana.
Los yanaconas del Macizo Colombiano, Bogotd: ICAN.

Discografia
WHITEFORD, Andrew Hunter. Music of Colombia. Grabacién realizada

en Popayin en diciembre de 1951.
Conjunto Folclérico Alma Caucana. Popaydn. Chaves 7901. Pasto (1975).

FIESTAS Y
RITUALES



X ENCUENTRO PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL PATRIMONIO
INMATERIAL DE PAISES IBEROAMERICANOS

Alma Caucana. Vol. 2. Chaves 7905. Pasto (1980).

Miusica de la tierra. Colombia. Vol I. Narifio y Putumayo, PHILIPS — Mi-
sién Técnica Cultural Holandesa. Grabacién de Bernard Broere y Silvia
Moore. 6346 145 (1980).

Grupo Aires de Pubenza. A Popaydn en sus 450 aios. (1987). Grabado en
Sonolux, Medellin.

La Callejera. Chirimia de Medellin, Medellin (1989).

Aires de Pubenza (1994), Popayén.

Chicha y guarapo. Banda de flautas, Bogota (1995).

MINANA, Carlos, ed. Nasa kuvi. Fiestas, flautas y tambores nasa, Bogotd,
Ministerio de Cultura — Fvndacién de Mvsica — CRIC, CD DAD, MA-
ECOLO003 (1998).

. De correrias y alumbranzas. Flautas campesinas del

Cauca andino. CD y folleto de 34 p. Ministerio de Cultura-Fvndacién
de Mysica. Bogotd. MA-TCOLO005.

CArRLOS MINANA

Profesor titular en la Universidad Nacional de Colombia desde 1996, In-
vestigador y docente en los campos de la educacién y la etnomusicologia.
Doctor en Antropologia Social, Magister en Educacién y Licenciado en
Musica. Consultor de diversas entidades, entre ellas los Ministerios de
Educacién y de Cultura de Colombia. Ha publicado nueve libros en los
campos de la etnomusicologia (en especial sobre el Cauca andino) y la edu-
cacién, y once libros de caracter recopilatorio y cancioneros. Asi mismo, ha
publicado mds de treinta articulos en revistas especializadas, contribucio-
nes en libros, ponencias en congresos y paginas web. Elaboré los guiones y
realiz6 la produccién de tres videos documentales sobre el pueblo Nasa. Es

fundador de la revista especializada A contratiempo.



El patrimonio inmaterial como expresion de las
distintas visiones de un pueblo:
el caso de un ritual andino en Peru’

Juan Javier Rivera,

Instituto Nacional de Cultura, Pertu

l. Programa general de los ritos en torno a la identificacion del
ganado en el valle del Chancay

Intentaremos acercarnos a la estructura general de los ritos de identifica-
cién del ganado en esta region (llamados “rodeos”), tanto los de un pueblo
como los de una familia. El modelo que establecemos a partir de esta va-
riante intenta, ademds, dar una aproximacién a los ritos descritos en otras
comarcas andinas (entre las cuales, los valles limefios muestran mayor
proximidad con el caso estudiado). Es de notar que los ritos de la sierra de
Lima parecen configurar un modelo mas complejo del cual los ritos del sur
andino serfan sélo una variante simplificada. Nuestro anélisis girard, pues,
en torno a tres ejes fundamentales: la composicidn, el tiempo y el espacio

de los rituales en cuestidn.

1. Las variantes de los ritos en torno a la identificacion del ganado
Segtin las acciones que los componen, los ritos para identificar el ganado
de la sierra de Huaral pueden clasificarse de dos maneras distintas y exclu-

yentes entre si:

1 Las reflexiones que se presentan a continuacion provienen de mi trabajo de campo, realizado hace ya al-
gunos aflos, y cuya etnografia fue publicada en Lima en 2003 por la PUCP bajo el titulo: La fiesta del ganado

en el valle de Chancay.



X ENCUENTRO PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL PATRIMONIO
INMATERIAL DE PAISES IBEROAMERICANOS

A. Composicién continua: En este caso, los acontecimientos del rodeo se
suceden de modo consecutivo dentro de un solo periodo. Esta secuencia
ininterrumpida de ritos es propia de pueblos como Santiago de Chisque
(en Atavillos Alto), Santa Lucia de Pacaraos y San Juan de Viscas (en Pa-
caraos). En Viscas, por ejemplo, en nueve dias de incesantes celebraciones
los acontecimientos se suceden desde los preparativos para el acopio del
ganado hasta su despacho final a las alturas.

B. Composicion discreta: En este caso, las fases del rodeo estin separadas
en dos periodos mis o menos distantes entre si. En el primer periodo de las
celebraciones (llamado “control”) se llevan a cabo todos los ritos previos a
la identificacion del ganado. En el segundo periodo (llamado “marcacién”)
se festejan todos los rituales posteriores a la identificacién del ganado, in-
cluido éste. Un ejemplo claro de este tipo de rodeo es el que celebran los
comuneros de San Cristébal de Huascoy, en el distrito de Acos. Alli, la
primera etapa ocutre en mayo, mientras que la segunda no se festejard sino

hasta agosto.

2. Los tiempos o movimientos fundamentales de los ritos en torno a la
identificacion del ganado

Desde la perspectiva del tiempo —esa cualidad del movimiento en la
filosofia aristotélica— el rodeo posee un movimiento de unién y otro de
escisiéon. Ambos movimientos, de ejecuciones sucesivas pero direcciones
opuestas, estin rodeados por dos maniobras. La primera de ellas se encarga
de preparar el escenario de los acontecimientos. La segunda, en cambio,
marca su colofén. A manera pues de una obertura y de un corolario, de
una secuencia inicial y otra final, estas breves operaciones rodean los mo-
vimientos de unién y separacién que dan vida al rodeo. Ilustremos este
esquema —comun a todos los rodeos de la cuenca alta del Chancay— con
elementos de la etnografia presentada:

A. Secuencia inicial: obertura. Los preparativos del rodeo incluyen siem-
prela eleccién y el reconocimiento de sus autoridades y auspiciadores prin-

cipales: los“capitanes”. Ademas de las celebraciones en torno a los capitanes,



hay otras ligadas a las cofradias en las que se agrupan los habitantes de la
comunidad.

B. Primer movimiento: la reunién. El primer movimiento fundamental
de los ritos en torno a la identificacién del ganado abarca tres momentos
dirigidos a la reunién: A. del ganado, B. del ganado y los hombres, y C.
de los hombres. Esta triple unién coincide ademds con el primer periodo
de los rodeos de composicién discreta (llamado regionalmente “control”).

Veamos mds en detalle estos momentos.

- La reunién del ganado. El acopio de las reses precisa de la seleccién,
agasajo y despedida de los arreadores (llamados “vasallos”) que, bajo el
mando de los capitanes, partirdn a las alturas en busca del ganado. La
seleccién de los vasallos es hecha por las autoridades cotidianas (cuya
reunién toma el nombre de “directiva comunal”). Esta da a conocer la
némina de los elegidos el dia del reconocimiento publico de los auspi-
ciadores y autoridades rituales de la herranza. Usualmente después de
haber pernoctado en las alturas, los vasallos proceden a reunir el ganado
en rediles separados segtin la parcialidad a la que pertenecen. Una vez
reunido, el ganado serd vigilado hasta el dia en que el auspiciador de las

celebraciones ordene su descenso al pueblo.

- La reunién del ganado y los hombres. El dia del descenso del gana-
do, de madrugada, cada una de las parcialidades envia una comitiva al
encuentro de los jévenes arreadores, en los rediles de las alturas. Los
criadores se agrupan en las breves explanadas de los cerros més cercanos
al redil. Alli estdn los capitanes con sus bordones adornados; la banda
de musica; las mujeres que atavian y dan de beber; y personajes jocosos
como la mamala y el guardidn. La otra mitad del pueblo espera cerca del
corral. Al mediodia, los vasallos comienzan a arrear el ganado y los cria-
dores (llamados “crianderos”) se sujetan de las manos formando circulos.
El ganado, los vasallos y la ronda de criadores de ambas parcialidades

entran consecutivamente al pueblo. Descienden, bajo una lluvia de con-

FIESTAS Y
RITUALES



X ENCUENTRO PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL PATRIMONIO
INMATERIAL DE PAISES IBEROAMERICANOS

fites, hasta el gran redil del pueblo. Cuando llega la noche, un pufiado de
arreadores permanecera velando el ganado mientras el resto de partici-

pantes se ocupa de otras celebraciones lejos del redil.

- La reuni6én de los hombres. El dia del descenso del ganado, antes que
anochezca, se ofrece un gran banquete cerca del redil donde estin las reses.
Alli, las criadoras y sus hijas sirven suntuosos platos sobre largos manteles
extendidos en la hierba y en torno a los cuales se sientan los hombres. To-
do el pueblo estd reunido, los nifios juegan, los hombres beben y comen,
las mujeres sirven. La competencia entre parcialidades es menguada por
las invitaciones reciprocas de los auspiciadores contrincantes a comer de
sus mesas. En algunos pueblos (como en San Agustin de Périac, Huayo-
pampa) esta reunién de los habitantes es fundida con la custodia noctur-
na del ganado que se encarga a unos cuantos arreadores. Sin embargo,
es mds comidn que se realice en el pueblo, donde siguen al banquete la
competicidn en inmensas rondas o las visitas a las casas de los criadores
en comparsas cuyo baile imita el que ensaya cierta especie de gran perdiz

(llamada kiwyu).

C. Segundo movimiento: la dispersion. El segundo movimiento ope-
rado por los ritos ganaderos de identificacién es contrario al primero:
se dirige a una escisiéon del ganado y de los hombres. Este movimiento
coincide, ademds, con la segunda etapa de los rodeos discretos (llama-
da la“marcacién”). Comienza con la separacion del ganado en manadas
particulares y concluye con su despacho a los pastos que sobreviven en
las zonas mas altas de la puna (a excepcién de un pequefio grupo que,

con fines comerciales inmediatos, es mantenida en alfalfares).

- La separacién del ganado. El dia de la separacién del ganado (llama-
da “apartacién”), cada uno de los criadores del pueblo acude al redil
del pueblo en busca de su ganado. Las autoridades cotidianas, aposta-

das en la puerta del corral, reciben el pago de los ganaderos abonado



seglin el nimero de reses que retira. Las manadas particulares son
llevadas a los rediles de sus propietarios. En caso que las reses no sean
retiradas del redil comunal, éstas son, por lo menos, separadas por

sus duenos dentro del mismo cerco.

La separacién de los hombres. Dentro o fuera del redil comunal,
cada propietario procede a identificar su ganado mediante las mis-
mas técnicas de identificacidn, pero realizadas cada una de manera
distinta. Es decir, todos marcan las ancas y los hocicos de sus toretes,
pero cada uno imprime su nombre propio; todos encintan las orejas
de sus vacas, pero cada uno usa una combinacién de colores propia; y,
finalmente, todos mutilan sus ternillas, pero cada quien lo hace de un
modo especifico. Una de las muestras mds destacadas de esta separa-
cién de los hombres la constituye el bordén que cada propietario os-
tenta y disefia a su gusto durante este dia. Ademds cada uno contrata
su propio conjunto musical, entona sus propias canciones y come las

viandas y lleva los adornos preparados por sus parientes.
y prep p p

La separacién del ganado y los hombres. La separacién del ganado
y los hombres —llamada “despacho” en todos los rodeos descritos— se
lleva a cabo una vez que aquél ha sido identificado por éstos. Enton-
ces, los criadores y sus familiares arrean el ganado hacia las afueras
del pueblo. Los acompafnan algunos de los elementos propios de las
celebraciones de su unién: los conjuntos musicales, las rondas y la
lluvia de confites y serpentinas. Sélo el ganado atraviesa las capillas
apostadas en los caminos. Mientras las reses ascienden rumbo a las
majadas de las alturas, los criadores y su comitiva se detienen al lado
de los oratorios que marcan el fin del pueblo y el comienzo del campo
o la pampa. En el camino de regreso al hogar del ganadero las rondas,

los cantos y la musica contindan.

FIESTAS Y
RITUALES



X ENCUENTRO PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL PATRIMONIO
INMATERIAL DE PAISES IBEROAMERICANOS

D. Secuencia final: el entierro de las seiales. Las celebraciones del tltimo
acto del rodeo giran en torno al entierro de los saldos de la identificaciéon
del ganado (llamados “sefiales”): las cintas viejas, el pelambre y los trozos de
orejas extraidos. Estos restos son enterrados junto con otros objetos a modo
de ofrendas: claveles, cintaros llenos de monedas y diversos tipos de licores.
No todos los criadores en el valle del Chancay celebran este rito final. En
algunas comunidades, como San Miguel de Vichaycocha, los criadores entie-
rran sus sefiales en parajes de las alturas mas o menos conocidos por todos,
sobre todo en los manantiales de agua. En otros pueblos, como San Juan de
Viscas, estos objetos son enterrados cerca de las casas o de los rediles fami-
liares. Ademds de esta variacién de lugar, se observa otra de conocimiento:
el lugar donde se entierran los saldos de la identificacién puede ser secreto y
conocido sélo por los criadores, o puede tener un caricter mas bien publico.
Mientras las ceremonias realizadas en la puna tienden a la discrecién, las
celebraciones llevadas a cabo en el pueblo suelen utilizar lugares conocidos
por todos. La correspondencia, sin embargo, no es exacta, pues Alejandro
Vivanco registra casos de entierros secretos en el pueblo (que son pretexto de

una competencia entre los participantes para hallar el lugar exacto).

3. Los espacios: el pueblo y las alturas

Las celebraciones en torno ala identificacién del ganado tienen dos espa-
cios fundamentales: aquel donde habitan los hombres (la villa o el pueblo, a
veces llamados “‘comunidad”) y aquel donde habita el ganado (los pastos de
puna llamados “pampas” o “alturas”). Las alturas estdn conformadas por los
extensos pastizales ubicados por encima de las tierras cultivables. El limite
entre los pastizales y los terrenos de cultivo, que suelen rodear a la villa de
la comunidad, se encuentra entre los 3.500 y 3.700 ms. sobre el nivel del
mar. Los pueblos del valle del Chancay, aun los mas altos, se encuentran
asentados por debajo de este nivel.

El espacio del pueblo adquiere un sentido propio o figurado segtn con-
sideremos una u otra variante de los ritos ganaderos de identificaciéon. O,

mds especificamente, depende del modo en que el ganado es finalmente



traido de las alturas y encerrado en el redil comunal. Tiene un sentido pro-
pio cuando el ganado desciende hasta el pueblo (como sucede en la comu-
nidad de San Juan de Viscas). Y tiene un sentido figurado cuando el pueblo
entero —con todos sus miembros y todos sus usos— asciende hasta el redil
comunal a pocos kilémetros del pueblo (como en la comunidad de Santa
Lucia de Pacaraos).

Ambos escenarios, el pueblo y las alturas —moradas de los hombres y del
ganado, respectivamente—, se reparten todas las acciones realizadas en los
ritos en torno a la identificacién del ganado. Por un lado, los acontecimien-
tos centrales —desde el descenso del ganado hasta su identificacién en ma-
nadas particulares— se desarrollan en el espacio de los hombres. Mientras
que los eventos periféricos —la reunién inicial del ganado y su despacho
final una vez identificado— se desenvuelven en las alturas. Finalmente, los
movimientos que marcan el inicio de los acontecimientos y su conclusién
definitiva oscilan, segtin los casos, entre ambos escenarios. Se puede elegir
a las autoridades y auspiciadores rituales en las alturas (durante la limpia
de acequia, como en San Juan de Viscas) o en el pueblo (durante el primer

cabildo de cada afio, como en Santa Lucia de Pacaraos).
Il. La competicion como agente simbolico de la cultura

Hemos encontrado que la herranza tiene dos partes bien definidas: la re-
unién del ganado y los hombres (marcada por el predominio de los mozos
que retinen el ganado silvestre) y la dispersion de los mismos (marcada por
el predominio de los adultos que identifican a las reses). Entre ambas fases,
el dia del descenso del ganado al pueblo representa el nudo de la trama y,
probablemente debido a ello, el momento mds exacerbado de las celebra-
ciones. A partir de entonces concluyen las “nupcias” entre los hombres y la
naturaleza (es decir, la unién extraordinaria) y comienza su repudio (ne-
cesario para el predominio final de los valores asociados a la cultura de los
hombres). Daremos, ademds, un ejemplo de una de las reglas principales

de nuestro anilisis: que ningdn signiﬁcado es univoco. Pues veremos que

FIESTAS Y
RITUALES



X ENCUENTRO PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL PATRIMONIO
INMATERIAL DE PAISES IBEROAMERICANOS

algunas representaciones pueden, segtin la perspectiva desde la que se mi-
ren, aludir a estados contrarios entre si, pero acordes con el momento ritual
en que se inscriben.

Las celebraciones del rodeo que hemos observado en las comunida-
des altas del valle del Chancay se han organizado siempre en torno a la
divisién del pueblo en dos mitades. La competencia entre ambas mitades
—que a veces se subdividen en otras dos— marca el desarrollo de todas las
actividades relacionadas con la primera fase del rodeo. Si hay que reunir
el ganado, se estd atento a hacerlo mejor que los de la otra parcialidad;
si hay que contarlo, se tendra en cuenta qué mitad suma mayor niimero
de cabezas, etc. Este prurito por la competicién se extiende —y se exacer-
ba— en el momento del ingreso del ganado al pueblo. Entonces, casi no
habra accién realizada que no se remita a la lucha de ambos “barrios” por
obtener mejores resultados que su contrincante. ;Cudl es el papel que jue-
ga la competicidn en el sistema simbdlico dentro del cual se desenvuelven
los ritos de la primera etapa del rodeo? Esta competicién posee un detalle
curioso y aparentemente contradictorio con su naturaleza: el ganador es
conocido de antemano. Se compite por tener el emblema mds hermoso,
pero la “costumbre” establece que una determinada parcialidad reciba to-
dos los afos aquel que se considera més bello. Se lucha por ganar mayor
prestigio, pero una de las mitades es siempre adscrita al santo patrén de
mayor jerarquia. Las prioridades, pues, parecen sumarse con el tinico fin
de otorgar preeminencia a uno de los dos bandos. Al mismo tiempo, todos
los participantes del rodeo arengan y se esfuerzan por la victoria de su par-
cialidad, sea ésta la mitad superior o la inferior. Hay otro rasgo notorio: no
existe ningiin reconocimiento social de la victoria posterior a las sucesivas
contiendas. ¢:Por qué compiten entonces? ;Qué valores estdn asociados a
esta competicién paraddjica? Competir cuando la costumbre da siempre la
preeminencia al mismo bando y cuando no hay ningtin premio real parala
victoria, implica una concepcidn particular de la competicién. Una concep-
cién de la competencia que se vuelve entendible a partir de otro concepto

—que aquella implica—: el intercambio asimétrico. La asociacién entre am-



bos conceptos —la competicidn paradéjicay el intercambio simétrico— pue-
de comprenderse a través de las sucesivas competiciones que narran las
difundidas historias en torno a Inkarri. Si los programas narrativos de los
mitos parecen otorgar siempre la victoria a este héroe, dicha victoria no es
realmente tal. Pues los triunfos de Inkarri son (en aparente contradiccion
con el suspenso que muestran los relatos) vanos, insulsos o casi incoheren-
tes. La que esta competicidn parece expresar es mds bien el intercambio (y
el principio de reciprocidad que funda todo intercambio). Es con ese fin
que los héroes (Inkarri y Collari) se enfrentan. ;Pero por qué disfrazar el
intercambio con la apariencia de una competicién? Porque la l6gica de una
competencia implica el triunfo de uno de los contendores, y este triunfo
expresa una cualidad fundamental del intercambio: la asimetria entre las
partes involucradas. La asimetria, la desigualdad entre los contendores se
opone al intercambio. Y esta oposicién lgica justifica, explica la expresion
ritual del intercambio como competencia. Resumamos. La victoria es ridi-
cula porque la competicién sélo encubre una nocién mas fundamental: el
intercambio; pero ese triunfo paraddjico es necesario porque asi manifiesta
el cardcter asimétrico del intercambio.

En la herranza —como en numerosos rituales andinos—, las competi-
ciones entre bandos contrarios adscriben a éstos a emblemas y prerrogati-
vas (entre las que se establecen multiples correspondencias) que remarcan
una cierta asimetria entre los bandos opuestos. Asi, las competencias se
entablan entre parejas de mayordomos a las que se adscriben imdgenes
de santos, manadas y manantiales, distinguidos segtin jerarquia. En San
Miguel de Vichaycocha, San Gabriel —cuya imagen estd asociada a una
mitad del ganado del pueblo— es llamado “patrén grande”. Mientras que
su contraparte, San Rafael (correspondiente a la otra mitad de las reses),
es llamado “patrén chico”. Los manantiales donde abreva este ganado son
celebrados segin su riqueza y altura. En Vichaycocha, la pareja de esposos
elegida para administrar el ganado del “patrén grande” recibe la llave de la
hornacina correspondiente al manantial mds importante. En cambio, los

mayordomos del “patrén chico” tendran la llave de la hornacina construida

FIESTAS Y
RITUALES



X ENCUENTRO PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL PATRIMONIO
INMATERIAL DE PAISES IBEROAMERICANOS

sobre el manantial menos abundante. Ademds, el mayordomo del “patrén
grande” debe ser siempre jerirquicamente superior, dentro del sistema de
obligaciones al servicio de la comunidad, al mayordomo del “patrén chico”
Y a diferencia de éste, aquél posee potestades exclusivas: s6lo él puede do-
nar el toro de muerte para la corrida celebrada en los dias preliminares del
rodeo.

El sentido de estos rasgos —que configuran un cédigo socioldgico— es
reforzado por otros de orden visual. Las cintas que adornan las orejas de
las reses adscritas al santo superior son de colores contrastados (por ejem-
plo, rojo y blanco), mientras que las cintas usadas por el ganado del patrén
inferior se mantienen dentro de una tonalidad homogénea y tenue (como
el rosado). El mismo patrén se repite en los arcos de flores que adornan las
andas de ambas imagenes. El arco del arcdngel Gabriel (el “patrén grande”)
establece contrastes marcados (yuxtaponiendo una fila de color azul a otra
de color blanco). En cambio, el anda del arcingel Rafael es ataviada con un
arco que mantiene un mismo tono o dos débilmente contrastados (como,
por ejemplo, un blanco azulado y un celeste palido). Estos detalles recuer-
dan un tema ya discutido: los valores en torno a los disefios textiles y sus
distribuciones del color. El contraste de los arreglos florales de la imagen
del santo jerarquicamente superior recuerda el disefio allga (que encontra-
mos asociado con valores que comprendian desde la cultura y la inteligen-
cia, hasta el cambio del orden cotidiano). En cambio, la composicién del
arco del santo jerdrquicamente inferior, San Rafael, alude a la indistincién
propia del disefio pampa (término ligado a lo ajeno y a lo peligroso debido
a sus connotaciones de llaneza, de carencia de limites, objetivos y reglas
sociales). En San Juan de Viscas todos saben que la bandera“mas hermosa”
es entregada siempre al lider de la misma mitad. Parcialidad (denomina-
da“Cachit”) que tiene el privilegio de instalar primero el arco bajo el que
cruzardn sus reses y de iniciar el descenso con sus vasallos, su capitin y su
mamala.

La victoria o la derrota de una parcialidad —esos estados que, como

vimos, son constantemente invocados pero nunca socialmente defini-



dos— estdn en juego en el nimero de reses que logren reunir, en la destreza
y perfeccidon de ejecucién de danzas como el ruedo y el “pecho a pecho’,
en la variedad y buen gusto de los alimentos preparados y ofrecidos en el
banquete, pero también en la belleza de los arcos bajo los cuales pasara su
ganado y de los que adornan las andas de los santos patrones.

Las expresiones de la competicién y de la desigualdad son concomi-
tantes a las celebraciones del rodeo en tanto que éstas se estructuran en
torno a la divisién del pueblo en mitades. Ahora bien, hay un momento
en el que esta competicién asimétrica parece exacerbarse: el dia del in-
greso del ganado al pueblo. En este dia —cuando el ganado es reunido
en el redil comunal— concluye la primera parte del programa general del
rodeo. El ganado ha sido arrebatado del mundo silvestre y conducido al
pueblo, espacio donde predominan los valores ligados a la humanidad. El
dia del retorno anual del ganado es, pues, el momento del rodeo donde
los valores antagdnicos al mundo silvestre pueden predominar mis. Una
de las expresiones mis elocuentes de este predominio de lo cultural lo
constituye el principio de reciprocidad implicito en el intercambio asimé-
trico y, a través de éste, en las competiciones del rodeo. Es, pues, debido
al principio de reciprocidad —ese principio fundamental de la vida social
(recordemos que el mito de la deidad solar tucano toma los clanes exo-
gdmicos como emblemas de la cultura)— implicito en la particular forma
de competicién que se establece en la herranza, que ésta se exacerba el
dia del ingreso del ganado al pueblo. La competicién entre ambos ba-
rrios expresa, a nivel ritual, el intercambio asimétrico y el principio de
reciprocidad; y su exacerbacién es légicamente necesaria en el momento
del retorno del ganado a la villa. Exaltar la competicién equivale a exal-
tar el estado de cultura (que implica la reciprocidad entre grupos), en
desmedro del de naturaleza (que es entendido como una negacién de ese
principio). Notemos, de paso, que la competicién implica también un
contraste (expresado en términos como allqa y K'isa) que, en oposicién a
lo indefinido (como lo expresa el término pampa), refuerza los mismos

valores ligados al principio de reciprocidad.

FIESTAS Y
RITUALES



X ENCUENTRO PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL PATRIMONIO
INMATERIAL DE PAISES IBEROAMERICANOS

El sistema hasta ahora esbozado nos sugiere ya el criterio utilizado por
la asimetria. La prioridad otorgada a un determinado bando —detris de su
aparente arbitrariedad— obedeceria al tipo de relacién que éste sostuviera
con los valores en torno a lo civilizado. La hipétesis que debemos verificar
es, pues, la siguiente: la parcialidad favorecida en la competencia serd aque-
lla que se oponga a los valores y representaciones en torno a lo silvestre,
aquella que se adscriba a la cultura de los hombres. Veamos a qué valores
aluden las parcialidades en competencia de los dos pueblos cuya herranza
hemos descrito. En San Juan de Viscas, uno de los bandos lleva el nombre
de unas fabulosas ruinas prehispdnicas casi inaccesibles que segtin los po-
bladores estdn llenas de momias: Cachirmarca (que puede traducirse como
“pueblo de Cachir”). Esta antigua ciudad de piedra y de muros perfectos
se encuentra hacia las tierras del Oeste, en direccién a los linderos con la
comunidad de San Juan de Coto, cuyo pueblo se ubica a menor altura que
Viscas. Es éste el territorio que los vasallos de “Cachir” recorren en busca
del ganado de su parcialidad. Ahora bien, estas tierras son mds bajas que
las recorridas por los vasallos de la otra mitad (llamada “Alto”), quienes re-
corren las estepas comprendidas entre San Juan de Viscas y Santa Lucia de
Pacaraos, en cuya extension se ubican las cumbres mds altas del territorio.
A diferencia de Cachir —la mitad favorecida en las competencias—, Alto no
posee caminos ni construcciones notables en su territorio, compuesto sélo
de extensos pastizales.

¢Por qué son priorizadas las mitades ligadas a lo bajo, céntrico y po-
blado? ;Cual es el criterio para que las parcialidades asociadas a lo alto,
despoblado e indistinto sean las desfavorecidas? Los atributos de los “ba-
rrios” menoscabados aluden precisamente a categorias contra las que se es-
tructura el programa de la herranza: lo indistinto, lo ajeno (o marginal), lo
inhumano (o despoblado). En cambio, las concepciones referidas por los
bandos favorecidos encajan dentro de la l6gica de los ritos que nos ocupan:
apropiarse del ganado arrebatindoselo a los territorios solitarios y margi-
nales de las alturas, y, por tanto, a los espiritus inhumanos que alli moran

Yy amenazan.



[1l. La luz frente a las tinieblas

Hasta aqui hemos tratado de entender las concepciones en torno a la pri-
mera parte del programa general del rodeo: traer el ganado desde las altu-
ras hasta el pueblo. Ahora analizaremos los aspectos del ritual relacionados
con su segunda parte: la “domesticacién” del ganado salvaje. Estas celebra-
ciones comienzan una vez que el ganado ingresa en el pueblo y terminan
cuando las reses, ya identificadas y contadas, son despachadas de vuelta a
las alturas.

Uno de nuestros mas amables informantes, Don Salomé Estela —viajero
en sus aflos mozos y ahora, de 50 afios, comunero de San Miguel de Vi-
chaycocha—, parecié tomar gran carifio por los dos jévenes que habiamos
llegado al pueblo. Cada vez que lo encontrabamos, alzaba la voz para decir-
nos desde lejos: “jRivera! {Naveda!”. Se acercaba a nosotros y nos invitaba a
comer, si no a su casa, a alguna de las comilonas ofrecidas durante la fiesta.
Una vez concluido su discurso del dia, comenzaba a narrarnos sus andares
por el mundo. Entre sus relatos de juventud, aparecia a veces una frase que
nos llamaba la atencién: “porque, como dice el dicho: juno siempre llega de
noche, pero sale de dia!". Las significaciones condensadas detris de este afo-
rismo regional parecen compartidas por ciertas manifestaciones del rodeo
que ahora trataremos.

Muchos detalles consignados en las etnografias sobre herranzas mues-
tran un patrén tan comin como inquietante: la orientacién hacia el sol.
Tomaremos tres ejemplos (todos ellos tomados de las descripciones de Ul-
piano Quispe) de la vispera de la identificacién del ganado en Ayacucho.
Entonces se realiza un ritual —que toma el nombre de angurro en Huan-
cavelica— que consiste en el lanzamiento al aire, a modo de oriculo, de un
objeto con forma de recipiente, sea un mate o un sombrero. En el caso del
sombrero, si éstos caen con la boca apuntando hacia el levante, “los recogen
alegres, porque significa ‘buena suerte”: serd un buen afio para las reses y
para sus duefios. Si, por el contrario, los sombreros lanzados caen hacia la

salida del sol, habrd que pasar penurias. El pequefio altar donde se coloca

FIESTAS Y
RITUALES



X ENCUENTRO PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL PATRIMONIO
INMATERIAL DE PAISES IBEROAMERICANOS

el llampu ofrecido a los espiritus de los cerros, y las cabezas de los terneros
que contraerin “matrimonio’, también deben apuntar hacia el oriente.

Estas alusiones a la luz diurna conforman todo un rito —previo a la iden-
tificacién del ganado— realizado en muchas comarcas andinas: el luci luci.
Consiste en una expedicién nocturna al redil familiar. Los participantes
—que han permanecido en vela toda la noche, fumando, bebiendo y prepa-
randolo todo para identificar su ganado—, acercan sus antorchas encendidas
a las reses como si quisieran chamuscar el pelambre de sus lomos y de sus
colas. Este ritual tiene como propdsito explicito ahuyentar los males que
pueden mermar el ganado. Existen ritos e interpretaciones similares en toda
Europa. Aunque no existen evidencias de su existencia en el valle del Chan-
cay, encontramos alli una transformacién bastante popular en los Andes: la
“vaca loca” (descrita por nosotros en la noche previa a la identificacién del
ganado en San Juan de Viscas). En efecto, si en el luci luci el ganado es acer-
cado a un fuego producido por los hombres, en la “vaca loca” los hombres
son acercados a un fuego producido por una res. Pero, ;:qué significado tiene
el término luci? El nombre se encuentra también en algunas canciones que-
chuas recogidas por Sergio Quijada Jara en las herranzas de Huancavelica.

La cancién y el rito parecen jugar con tres connotaciones del término
luci: 1. las fogatas de las antorchas portadas por los hombres, 2. la apari-
cién del lucero de la mafiana, y 3. el momento del amanecer (el huaray que
Arguedas llama el “blando resplandor del sol”). Vemos, pues, que no el sol
mismo, sino la luz diurna concentra la atencién de estos ritos. Sea en su
propiciacién de parte del hombre (por medio de las antorchas), sea por
medio de uno de sus emblemas mas notables, o, finalmente, sea en su adve-
nimiento natural (el huaray, la luz del amanecer que rompe la oscuridad de
la noche): la estrella de la mafiana o lucero del alba (llamado luci o también
lucer). Otro nombre dado a este ritual confirma nuestra apreciacién: pacha
wala. Walay es el amanecer. Y pacha designa el mundo. EI débil pero inmi-
nente amanecer del mundo, su primer alborear.

Ahora bien, este advenimiento de la luz parece representar sélo uno de

los términos de un concepto mdas general que sugiere una contienda. Es-



te enfrentamiento de la luz contra otra fuerza es sugerida por la tercera
denominacién de este ritual: orqo llalliy; traducible como “vencer al cerro”.
Los espiritus de los cerros realizan su herranza en la misma fecha que los
hombres. Pero mientras éstos se ocupan de las vacas, las ovejas y las llamas,
los auquillos —o, como los llaman al sur, los orqos— encintan y marcan a los
animales silvestres: al zorro, al venado, etc. La coincidencia de las herranzas
de los hombres y de los espiritus hace comprensible la envidia de los ulti-
mos y el peligro que encierra la época de la herranza.

Los hombres estén, pues, del lado diurno. Buscan y propician, en el con-
texto de este enfrentamiento, el advenimiento de la luz. Mientras que los
espiritus de los cerros quedarian, de modo implicito, adscritos a lo noctur-
no. Las fogatas que rodean de noche a las reses, las alusiones al lucero del
alba como a una hermana, y la espera del inevitable arribo de la primera
mafana son metiforas de lo mismo. Como la luz vence a las tinieblas, los
hombres vencerin a los espiritus de los cerros y les arrebatarin su gana-
do. La necesidad de mantener el ganado del lado de lo humano —identifi-
cdndolo, clasificindolo y contabilizindolo— se corresponde con el caricter
inexorable implicado en la metifora: pues el dia se impondri cada mafiana
a la noche. Y mientras ella dura, los hombres no duermen, sino que velan
todos juntos, fumando y bebiendo, bailando y encendiendo antorchas para
cuidar su ganado de la envidia del auquillo.

Ahora entendemos la metéfora que Salomé nos condensara en una fra-
se:“Uno siempre llega de noche a un pueblo nuevo, pero sale de dia”. Un joven
forastero, un recién llegado, es un extrafio, un otro. Y es, por tanto, nocturnos
por eso arriba al pueblo junto con la noche, el emblema de lo ajeno.“Salir del
pueblo en pleno dia” equivale entonces a haberse hecho conocido, haberse

presentado y entablado relaciones con los hombres de ese pueblo.
IV. La contaminacion de los comportamientos

El programa de la herranza incluye dos etapas fundamentales: la reunién

del ganado y la identificacién del ganado. Mientras en la primera fase son

FIESTAS Y
RITUALES



X ENCUENTRO PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL PATRIMONIO
INMATERIAL DE PAISES IBEROAMERICANOS

los jévenes quienes tienen el protagonismo, en la segunda etapa serdn los
adultos quienes tengan el predominio en las celebraciones. ;Quiénes son
visitados en sus hogares paternos, quiénes son despachados, quiénes re-
tnen el ganado en los pastizales de las alturas y lo conducen al pueblo?
Los mozos que atn no ingresan al sistema de derechos y obligaciones co-
munales y que atin no han obtenido una pareja estable. ;Quiénes retiran el
ganado del redil comunal y lo conducen a los establos familiares? ;Quiénes
dirigen su marcacién con hierro candente, el encintado de lébulos, y las
mutilaciones de orejas y cuernos? La pareja de ganaderos, casados, adultos
e insertos dentro del sistema de cargos comunales. Pero todas las activi-
dades propias de la pareja de criadores son acompafiadas del ritmo de los
tamborcillos y de la melodia de las canciones que entonan las ancianas.
Ancianas que se oponen los mozos, ya no a través de un cédigo socioldgico
(celibato // matrimonio), sino de uno sexual (virilidad // infecundidad) y
otro de género (masculino // femenino). En este apartado nos acercaremos
a una manifestacién adicional de este trénsito entre las dos etapas funda-
mentales de la herranza: la contaminacién de los comportamientos entre
animales y hombres.

Las celebraciones del rodeo —sobre todo las que preceden a la reunién
del ganado— contienen una serie de expresiones, mas o0 menos espontaneas,
en las que los participantes adquieren atributos y conductas propias del
ganado. Las mujeres casadas simulan ser vacas matreras y arremeten con-
tra los hombres que huyen despavoridos: es el toro-toro, movimiento final
de las danzas circulares, realizado siempre cuando comienza a oscurecer y
durante toda la noche. Entonces, las mujeres —medio agachadas, con una
mano en la espalda, y la otra sujetando un trozo largo de madera llamado
“asta’— corren detrds de los hombres, “buscando su parte débil para cor-
nearlos”: el estdmago, la espalda, etc. Sin nombre especifico ni momento
establecido —aunque predominan en los momentos previos a la identifica-
cién del ganado— hombres y mujeres comienzan a marcarse como si fueran
reses. Provistos del mismo hierro atn frio, atrapan a un desprevenido, y,

entre risas y chanzas, aplican el extremo tefiido con tiza o ceniza de bosta



sobre su trasero o sobre su rostro. Cuando las iniciales del ganadero han
sido impresas de este modo sobre un participante, le dicen: “}Ahora tienes
que ir a los cerros junto con el ganado!”. Durante el ingreso del ganado al
pueblo, los nifios son disfrazados de animales silvestres. Cuando el ganado
desciende de los cerros y atraviesa las calles del pueblo rumbo al redil, una
fauna salvaje integrada de pequenos “buitres’, “zorros” y “osos” salta y corre
alrededor de las reses, azuzandolas.

Las mujeres convertidas en vacas embravecidas, los hombres marcados
como toros y los nifios vueltos animales salvajes que encontramos en el
valle del Chancay son manifestaciones compartidas con otras comarcas
andinas. En las del sur, como Ayacucho y Huancavelica, la identificacién
del ganado incluye un rito que vale la pena mencionar aqui. En el redil fa-
miliar, los ganaderos y sus acompafiantes simulan abrevar, apoyados sobre
sus manos y pies, en un recipiente lleno de agua dulce o chicha de jora. En
la misma posicién y ayudados sélo por sus dientes, deben coger las fru-
tas (usualmente peras y manzanas) que nadan en el recipiente enterrado a
modo de manantial. Luego de este rito (llamado qocha putu, o qocha upiay)
sigue la ceremonia denominada kachi kachi, donde, una vez que la ganadera
—siempre en la misma posicién— es cubierta por su marido, todos los jove-
nes deben imitarlos.

Los atributos de los animales silvestres —sea de derecho (como el zorro
o el 0so que no interesan al hombre) o sea de hecho (como el ganado que
le pertenece pero debe habitar en las alturas)— son asumidos en distintos
niveles, Cada miembro de la sociedad asume, segiin la etapa de suvidayla
posicién que ha alcanzado en su sociedad, un atributo diferente. Mientras
los jévenes se asocian con el hambre sexual (y oral) atribuida al ganado; los
adultos se adjudican su necesidad de ser identificados como propiedad de
los hombres. En cambio, la chiquilleria (a veces llamada “zonza”: opa) esce-
nifica el desorden y los aspectos silvestres mas visibles con sus trajes hechos
con plumas de buitres o con pelos de oso.

La reunién del ganado en el pueblo de los hombres es, pues, el inicio

de su domesticacién: a partir de entonces —afirman los pobladores— son

FIESTAS Y
RITUALES



X ENCUENTRO PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL PATRIMONIO
INMATERIAL DE PAISES IBEROAMERICANOS

“‘como hombres”. Las técnicas de identificacién del ganado mds comunes
consisten en estampar las iniciales del duefio en las ancas del ganado, en
cortar los bordes de sus orejas de maneras distintas a las de otras familias, y
en ataviarlo por medio de collares o de “aretes” hechos de cintas de colores.
Estas actividades estin impregnadas de una gran intensidad emocional:
dejar las iniciales en las ancas humeantes del animal es una apropiacién y
una suerte de bienvenida formal al mundo ordenado de los hombres. El
hasta entonces becerro ya no se podrd confundir tan ficilmente con otros,
pues tiene la“marca” de su duefio —que muchas veces es la marca de las re-
ses de una familia extensa—. S6lo las vacas lucen los “aretes” elaborados por
las mujeres. Se trata de atados de cintas de lana combinadas de una mane-
ra distinta para cada familia y, segtin el gusto de cada quien, acompafados
de pompones o escarapelas. Los toros, en cambio, son ornados por medio
de collares (llamados wallchapas) hechos de cordeles que atraviesan frutas,
bizcochos y quesos especialmente preparados para ese dia. A esta distin-
cién sexual a través de los atavios, se agrega otra que pareciera insertar el
ganado en las jerarquias establecidas de los hombres. Pues los collares no
son repartidos sin un orden cuidadosamente establecido ni tampoco todos
reciben la misma calidad de collar. Las mujeres encargadas de ataviar a to-
dos los circunstantes cogen primero los adornos mas grandes, con mejores
productos y de cordel mis resistente, y los sujetan alrededor de los cuellos
de los notables, las autoridades y los visitantes mas importantes. Sélo des-
pués —y en ese orden— se fijardn en los ganaderos comunes, en los jévenes y
en los nifios, quienes lucirdn sélo collares més sencillos y pequefos.
Ademas, las reses son “bautizadas” con nombres propios. Mientras los
nombres de las vacas aluden a sus colores (Aceituna, Gringa, Colorada) o
a la fecha de su nacimiento (Pascuala —si nace cerca de Navidad—, o Reina
—si nace alrededor de carnavales—), los apelativos de los toros casi siempre
remiten a personajes poderosos: sea por su fuerza fisica (Mauro Mina), o
por su autoridad (Bush, Fujimori). Y también se les canta. Se les adula,
en los takis de cada ganadero, resaltando sus cualidades y tratidndoles con

carifio sumo. En todas las herranzas en que participamos, hemos visto a los



criadores cantar entre ligrimas: “{Es como el cumpleanos de mi vaca! {De
la vaca que nos da la vida, el queso, la leche!” —nos decian. El rebano, pues,
no sdlo es distinguido por grupos —sean estos sexuales o de edad— sino que
también se establece entre ellos una distincién individual: tal res nacié en
tal momento y, por tanto, se llama de determinada manera y no de cual-
quier otra.

Hacia el sur, en el departamento de Ayacucho, se festeja la boda de una
pareja de terneros (llamada casarykuy). Luego de acostar a la pareja sobre
su lecho matrimonial y de rociarla con harina impalpable de maiz, colocan
sobre ella un atado de coca, cafigiia y confites (llamado “once”). Todos se
arrodillan, formando un circulo, y comienzan a rezar. Los ganaderos re-
ciben pequenas ofrendas como cruces adornadas con monedas y botellas
de licor. Colocan los collares del rodeo a la pareja de terneros, cortan sus
orejas a modo de contrasefia y recogen la sangre que mana de sus heridas.
Los circunstantes se incorporan otra vez y bailan alrededor de los “esposos’,
agitan sus “pafiuelos” hechos de las hojas de cierta planta y se propinan
breves azotes entre si. Cuando, en medio del baile, los terneros son libera-
dos, los “pafiuelos” son lanzados al aire, y dos mujeres arrojan puniados de
harina de trigo, de maiz y de canigua (a las que llaman “nieve” y “granizo”).
En el departamento de Huancavelica se reemplaza a uno de los “cényuges”
animales por un mozo o una muchacha.

En el valle del Chancay, comunidades como de San Miguel de Vichayco-
chay Santa Catalina de Collpa practican un rito similar denominado pulla.
Durante la identificacién del ganado, cada parcialidad del pueblo —sea un
barrio o una cofradia— une su propia pareja de terneros, a los que hacen
beber licores, y probar el tabaco y las hojas de coca. En estos ritos —que no
parecen restringirse a los Andes peruanos— se trata al ganado como a una
pareja de recién casados que asiste a su primer encuentro en el lecho matri-
monial. De manera inversa al comportamiento bestial de los hombres, en
estos rituales los animales son obligados a actuar como hombres. Al festin
y a la copula de los duefios que imitan al ganado, le sigue la escena de los

terneros que se quieren como hombres. Que en algunas comarcas se reem-

FIESTAS Y
RITUALES



X ENCUENTRO PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL PATRIMONIO
INMATERIAL DE PAISES IBEROAMERICANOS

place a uno de los terneros por un hombre o mujer jévenes no hace més que
reforzar la “humanizacién” del ganado: estos no sélo copulan como seres
humanos, sino que comparten el lecho con ellos. Que tanto los hombres
como los animales elegidos sean jévenes, indica el sometimiento de la edad
mads silvestre de todas a una de las instituciones fundamentales de la socie-
dad: el matrimonio, cuya metifora es precisamente la pulla o casarykuy.
Contrapartida de los primeros ritos sefialados, las celebraciones de este
apartado muestran cémo los hombres se empefian en contaminar el ga-
nado con los atributos de la humanidad. Por medio de sus emblemas, las
reses son insertadas en sus sistemas de clasificacién de género (aretes) y
jerarquia (collares); y por medio de sus ritos les dan un nombre (bautizo)

y los emparejan (pulla).
V. Consideraciones finales

Intentaremos resumir algunas de las conclusiones més importantes deriva-

das del anélisis que hemos realizado en torno a los ritos ganaderos.

- El ganado de los hombres y los espiritus que moran en los cerros. Los signi-
ficados que estructuran las celebraciones de los ritos ganaderos descritos
giran en torno a un eje conceptual bdsico: la oposicién entre el mundo de
los hombres (representado por el pueblo asentado en el valle) y el mundo
de los espiritus tutelares de los cerros (representado por los pastizales de
puna donde vive el ganado). El mundo de las“alturas” es concebido como
un espacio ajeno al pueblo, como un mundo peligroso, carente de todos
los contrastes que el hombre requiere para orientar su vida y, finalmente,
como el espacio del ltimo avatar de una humanidad anterior. Todas las
villas andinas requieren de este mundo indistinto, silvestre e infecundo
para sustentar su ganado —cuya importancia econdémica es fundamental
para la reproduccién y el desarrollo de la mayoria de sus familias—. En este
contexto, los ritos celebrados en torno a la identificacién de este ganado en

los Andes se reparten entre dos objetivos fundamentales:



1. Una conjuncién, légicamente extraordinaria, entre mundos radi-
calmente contrastados, unién que es necesario llevar a cabo para alcan-
zar ese habitat de donde es necesario retirar el ganado a identificar como
propiedad de los hombres.

2. Una oposicién alos valores asociados a las alturas que, finalmente,
conducira al predominio de los valores ligados al pueblo de los hombres

(lo contrastado, lo cultivado y lo fértil).

La separacion de lo indistinto y la adscripcion a lo contrastado. Las alturas
se asocian a la carencia de medios de distincién (tal es la nocién que
anima los diversos significados del término pampa). El ganado de los
hombres —al menos el que no es ordeniado diariamente, es decir, la ma-
yoria— habita ese espacio sobre todo en los meses de sequia en los que
se celebra la herranza. Las caracteristicas cromdticas de sus emblemas,
la competicién entre las mitades del pueblo, la identificacién de las reses
(sefalizacién, marcacién y encintado) llevada a cabo en el rodeo esta-
blecen contrastes y niegan esa indistincién. De este modo, el ganado es
aislado de las peligrosas caracteristicas del mundo de las alturas: mundo
silvestre, estiipido, desatinado. Estas caracteristicas son asociadas a los
contendores destinados a perder en las competencias y son representa-
das por medio de emblemas que las traducen en términos cromdticos
(como los arcos de flores de las imigenes veneradas y los tocados de

plumas que sostienen las varas emblemiticas del rodeo).

La separacion de lo silvestre y la adscripcion a lo cultivado. En un inicio,
las actividades del rodeo son protagonizadas por los jévenes. Son ellos
quienes son agasajados por todo el pueblo y quienes parten a las alturas
a reunir el ganado. Este predominio —que durar4, inclusive, hasta el dia
en que el ganado entre al pueblo— parece estar en concordancia con la
asociacion entre los jévenes y las alturas. Los mozos comparten, tradu-
cidos al mundo de los hombres, las caracteristicas de los personajes que

moran en los cerros (animales silvestres, no regulados por el hombre, y

FIESTAS Y
RITUALES

1241



X ENCUENTRO PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL PATRIMONIO
INMATERIAL DE PAISES IBEROAMERICANOS

seres miticos como los pishtacos, los gentiles y los toros indomables).
Son hombres silvestres, pues no tienen pareja definida, sus amores,
furtivos y solitarios, tienen como escenario ideal a las alturas (asi lo
muestran las canciones de amor mds difundidas en los Andes), no han
conformado atin un hogar, y no participan atin de los derechos y obli-
gaciones propias de un “comunero”. Cuando comienza la identificacién
del ganado, los jévenes ceden su protagonismo a los adultos, y termina
el predominio de lo silvestre en beneficio de los valores asociados al
mundo social de los hombres. Esta transicién de un estado al otro es
codificada en términos culinarios (el convite de las viandas de mujeres
casadas), socioldgicos (el predomino de las parejas casadas), geométri-

cos (el trasfondo lineal de las danzas), etcétera.

- La union extraordinaria como proposito fundamental de los ritos del ro-
deo. Separar el ganado de unos valores determinados para adscribirlo
a otros (opuestos a los primeros) implica la unién de aquello que estd
usualmente separado. Cuando hacen descender al pueblo las reses que
pastan diariamente en las alturas, las celebraciones del rodeo realizan
una conjuncién tan fuera de lo ordinario como necesaria. La bisqueda
de esta unién extraordinaria de elementos contrarios estd representa-
da en emblemas como la bandera del rodeo, el llampu y varios aspectos
peligrosos y jocosos de las celebraciones. Que el ganado, propiedad de
los hombres, deba permanecer, para subsistir, en un medio asociado a
valores a menudo opuestos a los de la cultura, es una contradiccién que

el rodeo expresa y debe resolver cada afo.

Antes de terminar, queremos sintetizar algunas consideraciones que, si
bien no atafien al desarrollo mismo del analisis sino a cuestiones de meto-

dologia y de paradigma de estudio, se derivan de él.

- La importancia del estudio de los ritos y de las concepciones en torno a ellos.

El rodeo o herranza es el conjunto de rituales mds importante en torno



auna las actividades fundamentales de la sociedad rural andina: la gana-
deria. La descripcidn y el estudio de estos ritos —con todos los beneficios
que tiene este objeto de estudio para la comprensidn de la cultura— es,
pues, uno de los temas de mayor importancia para la comprensién de
una dimensién vital de la cultura y la sociedad peruanas: su tradicién y
raigambre andinas. El estudio serio de los ritos, sin embargo, requiere de
dos condiciones fundamentales:

1.  La comparacién sistemdtica con otras manifestaciones cultu-
rales del orden del pensamiento (ideales, concepciones y valoracio-
nes subjetivas) y de los sistemas de clasificacién imperantes en una
sociedad.

2. Ladescripcién detallada de las manifestaciones rituales atin des-
conocidas por la etnografia andina. Esta labor es, como ha sido dicho
mds de una vez, urgente, pues los evidentes procesos de transformacién
en la sociedad rural alteran estas manifestaciones en un sentido cuyos

lineamientos precisos atin desconocemos.

La importancia de recuperar y sistematizar las fuentes etnogrdficas valiosas
para el estudio de la cultura en el Perd. Existen numerosas fuentes inédi-
tas, publicaciones poco difundidas y archivos personales que merecen
darse a conocer y que —a causa de ciertas ideas y paradigmas que pre-
tenden regir la antropologia en el Perti— se han mantenido hasta el dia

de hoy en un olvido casi escandaloso.

La necesidad de esbozar una historia de la reflexion antropolégica en el Pe-
rit y de los trabajos animados por sus paradigmas. Es necesario formular
un balance y una revisién critica de los paradigmas antropoldgicos que
orientaron las monografias, articulos, tesis y libros producidos sobre la
sociedad en el Perti. Un estudio de este tipo —que puede emprenderse
por instituciones, por regiones y por décadas— es importante para com-
prender los modos de ensefianza y de comprensién de la cultura en el

Perti tanto en el pasado como en la actualidad.

FIESTAS Y
RITUALES

11243



X ENCUENTRO PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL PATRIMONIO
INMATERIAL DE PAISES IBEROAMERICANOS

- La necesidad de comparacién con las manifestaciones culturales de la Ama-
zonia para comprender los rituales andinos. No sélo la etnografia es ne-
cesaria para entender los significados profundos en torno a los cuales
se estructuran los ritos andinos. Sino que estas viejas y difundidas cele-
braciones andinas deben compararse con los grandes lineamientos cul-
turales esbozados, no sélo en los Andes, sino en un estrecho y antiguo
contacto con la Amazonia. Una de las manifestaciones mds importantes
de este modo de pensamiento comun a los indigenas sudamericanos es
la mitologia (cuyo estudio comparado no ha sido emprendido atn de

modo exhaustivo).

Juan Javier Rivera

Doctor en Antropologia de la Universidad Complutense de Madrid. In-
vestigador del Instituto Nacional de Cultura. Docente de la Universidad
Nacional Mayor de San Marcos y de la Pontificia Universidad Catdlica del
Perti. En el afio 2004 obtuvo el Premio Nacional CONCYTEC de estimu-
lo ala creatividad cientifica y tecnoldgica en la categoria de Investigacién en
Ciencias Humanas y Sociales. En 2007 la Pontificia Universidad Catdlica
del Pert1 le otorgé mencién honorifica en el Premio Franklin Pease G. Y.
de Estudios Andinos. Ademds de numerosos articulos y ponencias escritas
para revistas académicas, ha publicado los libros La fiesta del ganado en el
Valle de Chancay (1962-2002). Religion y ritual en los Andes: etnografia, do-
cumentos inéditos e interpretacién (2003) y Mdsicos en los Andes. Testimonios

y textos de dos misicos del Valle de Chancay (2005).



En busca de |la teatralidad andina

Miguel Rubio,
Peru

Los estudios sobre los origenes del teatro peruano tienden a ser realiza-
dos a partir de algunos textos escritos referidos al teatro quechua colonial,
como los que se encuentran en la antologia de Teodoro Meneses editada
por el Banco Continental, donde se registran los textos “El Hijo Prédigo’,
“Usca Paucar”, “Tragedia del Fin de Atahualpa’, entre otros, y, el mas cé-
lebre de ellos, Apu Ollantay’, nticleo dramdtico de origen quechua, prehis-
panico, que se conservé como tradicién oral hasta que en el siglo XVIII el
cura mestizo Antonio Valdez lo escribi6é a la manera del teatro hispano.
Garcilaso de la Vega Inca en sus Comentarios Reales afirma: “No les falté
habilidad a los amautas que eran los fil6sofos, para componer comedias y
tragedias que en dia y fiestas solemnes representaban delante de sus reyes
y de los sefiores que asistian en la corte.” !

También se suelen mencionar como posibles géneros de origen prehis-
panico al Wanka y el Aranway, definidos como ‘tragedia’ y comedia. Los
cronistas dan cuenta de estos dos géneros teatrales; segiin la versién de Je-
sts Lara el Wanka era escenificado para celebrar las hazanas de los jerarcas
y el Aranway era, por el contrario, la representacion de la vida cotidiana.
Aludir a estos géneros como ‘tragedia’ y comedia’ es usar categorias occi-

dentales para definirlos. Este reduccionismo del teatro al texto y al formato

1 GARCILASO DE LA VEGA, Inca: Comentarios Reales de los Incas. Libro 11. Cp. XXVII.

11245



X ENCUENTRO PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL PATRIMONIO
INMATERIAL DE PAISES IBEROAMERICANOS

tiene que ver con un criterio occidental y evangelizador que es excluyente
de los otros lenguajes que operan en el hecho escénico.
Rodrigo Montoya, reconocido antropélogo peruano, sostiene en un en-

sayo publicado en la revista Hueso Himero:

En una primera aproximacién sobre el teatro quechua a lo largo de la
historia surgen dos problemas mayores. El primero es la desigualdad
de las fuentes y el segundo la distancia que separa al texto escrito de la
representacién escénica que se reproduce exclusivamente por la historia
oral. Disponemos de muchos textos escritos de piezas teatrales de los
tltimos 450 afios pero sabemos poco o nada de su teatralidad, de sus
condiciones de produccién, puesta en escena, distribucién y consumo.
(pp. 54) [..-] El teatro catdlico colonial en quechua no tuvo vinculos
con el teatro en tiempo de los incas. La distancia podria ser menor en

el caso del Apu Ollantay, pieza en la que el tema es indigena quechua
pero el tratamiento religioso y teatral es muy espanol. (pp.75) [...] Si
se observa la teatralidad quechua en las fiestas mayores como las del
agua, que derivan del pasado pre-inca, en la danza de las tijeras y en las
fiestas patronales del calendario religioso catdlico —en parte de las cuales
sobrevive la representacién de la muerte del inca Atahualpa—, es posible

advertir la continuidad de una tradicién secular. (pp. 76)2

Importantes pensadores teatrales del siglo XX, como Antonin Artaud,
Jerzy Grotowski, Peter Brook y Eugenio Barba, entre otros, han indagado
sobre el teatro sagrado, multicultural y antropolégico, y han evidenciado
formas de teatralidad presentes en rituales y celebraciones teatrales en cul-
turas originarias de Asiay Africa, aportando un enfoque particular en cada
caso. Clodet Garcia, actriz argentina, directora e investigadora de Teatro

Sagrado y Ritual, sefiala: “La denominacién “Teatro sagrado’ fue acuna-

2 MONTOYA, Rodrigo: “:Existe una tradicién teatral quechua en el Pert?”. En: Revista Hueso Humero N° 31.
Mosca Azul Editores. Diciembre, 1994. Lima- Pert.



da a principios del siglo pasado por Antonin Artaud, quien llega a esta
expresion por confrontacién con el teatro racional y europeo y buscando
recuperar el sentido de las artes performdticas ancestrales. El Teatro sagra-
do privilegia la ‘experiencia’ por encima de la representacién, no pone su
foco en la funcién espectacular’ sino que se centra en el aspecto ritual de
este arte que, en sus origenes, era celebracién comunitaria y expresién de la
cosmovision de los pueblos”?

Por su parte, Eugenio Barba sittia el campo de la antropologia teatral
como el estudio del ser humano que utiliza su cuerpo y su mente segiin
principios diferentes a aquellos de la vida cotidiana, en una situacién de re-
presentacién organizada. Su objeto de conocimiento serd entonces el com-
portamiento fisioldgico y sociocultural del ser humano en una situacién de
representacion.

Muchas expresiones teatrales del mundo estin enraizadas en grandes
relatos culturales como el Mahabharata, gran epopeya mitoldgica de la In-
dia, que ha sido fuente de representaciones tradicionales (es conocida la
versién que hiciera Peter Brook). ¢Por qué no pensar entonces en las cré-
nicas de Huarochiri, narracién quechua de los siglos XVI-XVII, recogida
por Francisco de Avila, extirpador de idolatrias, un relato coherente de la
mitologia, de los ritos y de la sociedad en una provincia del Pert Antiguo,
como fuente de teatralidad, ya que alli encontramos relatos, juegos de re-
presentacién, descripciones de danzas, intrigas y usos de méscaras?

Por lo tanto, ;ddnde buscar entre nosotros una teatralidad compleja que
tenga que ver con la construccién de una identidad que incorpore las di-
ferentes fuentes que concurren en el hecho escénico? Si tuviéramos que
preguntarnos desde cuindo existe teatro en el Perti o en cualquier pais de
América Latina, tendriamos por lo menos dos respuestas: la que sitta al
teatro como parte de la historia de la literatura, es decir, aproximadamente
los tltimos quinientos afios, y otra que intentaria rastrear situaciones de

representacion en los origenes mismos de la civilizacién americana, criterio

3 GARCIA, Clodet: http://www.luciernaga-clap.com.ar/articulosrevistas/41_teatro_sagrado.html

FIESTAS Y
RITUALES

11247


http://www.luciernaga-clap.com.ar/articulosrevistas/41_teatro_sagrado.html

X ENCUENTRO PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL PATRIMONIO
INMATERIAL DE PAISES IBEROAMERICANOS

que por cierto nos parece mds adecuado para paises de culturas originarias
dgrafas y que inclusive hoy en dia ostentan elevados indices de analfabetis-
mo. Reducir la visién del teatro al predominio literario seria negar otras
fuentes de teatralidad. Asistir a la fiesta tradicional andina nos hizo sospe-
char de ciertos “criterios universales y hegeménicos” que establecen lo que
es el teatro dejando de lado experiencias sustentadas en dindmicas del jue-
go que en muchas culturas son la base del acontecimiento teatral a partir de
la asignacion de roles, convenciones y cédigos de representacion.

Tener una mirada integral de la teatralidad nos permitird tomar en
cuenta otras fuentes presentes en el comportamiento y la representacién
de roles en lo festivo-religioso, en la dramaturgia del especticulo que opera,
y especialmente en aquello que concentra el actor que danza, lo que supone
ya una situacién de representacién por la alteracién del comportamiento
cotidiano y por la elaboracién simbélica que conlleva. Cambiar el enfoque
significa entender el teatro como una totalidad integradora y no limitatlo a
alguno de sus aspectos, como podria ser la literatura dramitica o el trabajo
de los actores, separados del universo que los contiene.

En el danzante enmascarado podemos encontrar, no sélo expresiones
contempordneas de teatralidades incorporadas a la fiesta y mezcladas con
el rito y la representacion, sino que también, a través de estas formas ac-
tuales, podemos encontrar signos ancestrales de juego, representacién y
teatralidad. La mdiscara, que es un elemento asociado de manera indiscu-
tible al teatro y sus origenes, tiene en el Perti una iconogratia oriunda que
se remonta a mas de 10.000 afios atris, como bien lo ha senalado Arturo
Jiménez Borja refiriéndose a las evidencias rupestres encontradas en To-
quepala, al sur del Pert1, donde se pueden ver imdgenes de danzantes en-
mascarados en rituales vinculados a la caza.

El mundo prehispanico no deja de sorprendernos con las evidencias de
usos de mdscaras que aluden a diversos momentos de la vida, como en la
siembra y cosecha, en los combates de guerreros, en las ceremonias rituales
de poder, los contextos funerarios, etc., todos ellos registrados en cerdmi-

cas, telares, murales y abundantes mdscaras, como las de la cultura Sicdn en



Lambayeque. Precisamente en la parte superior de una de las méscaras ex-
hibidas en el Museo Sicin de Ferrefafe, se observa la cabeza de un animal
que puede ser un zorro con una lengua mévil; tanto la estructura que cons-
truye esta cabeza como la lengua mévil guardan similitud con las méscaras
de la Danza de los Diablicos, tanto de Ttiicume como de Mochumi, lugares
donde se baila esta danza en Lambayeque durante las fiestas de la Virgen
Purisima. Las mdscaras de los Diablicos también llevan largas plumas de
aves similares a las de las mdscaras de Sicdn, que ademds tienen plumas
metalicas. Verlas colocadas en el museo, con recubrimiento de cinabrio,
incrustaciones de piedra o conchas marinas y accesorios méviles que com-
pletan los disefios y que nos dan informacién sobre su uso, evidencia que
no son solamente una careta, sino que representan un todo complejo que
se prolonga mds alld del encubrimiento del rostro, y es que enmascararse
implica todo el cuerpo.

Estd claro que podemos encontrar en los diferentes contextos de la his-
toria del Per1, atin en los mas remotos, muchas formas de enmascaramien-
to. Hay alli una clave para buscar indicios de teatralidad que nos acerquen
a una definicién que incorpore origen y continuidad en el tiempo. Es un
largo y pendiente recorrido por iconos que atraviesan nuestra historia, mu-
chos de los cuales se han ido y se siguen transformando en el tiempo, inclu-
yendo lo que provocé el violento choque cultural que significé la conquista
y el intercambio dancistico. Muchas danzas fueron reprimidas violenta-
mente porque fueron asociadas a pricticas consideradas iddlatras; otras,
y con ellas sus personajes, sufrieron transformaciones y fueron cambiando
de sentidos a lo largo de su paso por la historia. Muchos personajes que
vemos hoy en las danzas tienen antiguo origen, son cientos de danzas que
se bailan en el Pertt donde conversan los hombres con los dioses, un univer-
so mégico poblado de personajes y de danzas, una maravillosa diversidad
guardada en las mdscaras que siempre estdn a la espera del danzante.

Taqui es una palabra quechua que quiere decir ‘bailar’ y ‘cantar’ Los ta-
quis eran un género asociado a la representacién en el sentido mds primario

de soltar el cuerpo y la voz en comportamientos escénicos para celebrar

FIESTAS Y
RITUALES

11249



X ENCUENTRO PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL PATRIMONIO
INMATERIAL DE PAISES IBEROAMERICANOS

la siembra, la cosecha, la marca de animales, los ritos de fecundidad y las
faenas colectivas vinculadas a la tierra, al agradecimiento a las deidades
y a la despedida de los muertos. Toda esta prictica de representacién la
podemos seguir viendo en las fiestas tradicionales que se dan en todo el
Perti. En el ensayo realizado por Jiménez Borja, “La danza en el Antiguo
Pert’, éste cita al cronista Bernabé Cobo, quien dice: “Eran tan dados a sus
taquis que asi llamaban a sus bailes y cantares que con ellos y con beber
de su vino o chicha celebraban asi los sucesos alegres como los tristes y la-
gubres”* Segiin las descripciones de los cronistas es algo similar a la opera
de Beijing, el teatro Noh japonés o formas del teatro hindii Balinés, teatros
altamente codificados; las historias que cuentan estos teatros estdn escritas
en el cuerpo, la miscara, los accesorios y el vestido. No existe separacién
entre actor y danzante.

El danzante enmascarado es el principal animador de los contextos
de celebracién que a través de todos los tiempos aparecen vinculados a
su comunidad, como parte de una concepcién de la vida articulada en
relacién con los ciclos de la tierra y su calendario, donde de manera indis-
pensable se integra la musica, el canto, la danza y los diferentes niveles de
simbolizacién que contiene el comportamiento del cuerpo en situacién
de representacion. El enmascaramiento es el factor mis radical de la re-
presentacién porque supone de arranque otra identidad que el danzante
debe asumir. Eso es precisamente lo que provoca el uso de la mascara
por el danzante y lo que genera en esencia un hecho performativo que se
inicia con la transformacién del cuerpo enmascarado. La mdscara es la
conexidn atdvica con el rito y la memoria que el danzante crea y re-crea
a través del tiempo en su danzar, su espacio orgdnico son organizaciones
colectivas llamadas comparsas, éstas generalmente plantean un nivel de
semejanza en el vestuario, accesorios, mascaras y los respectivos momen-

tos de sus danzas.

4 JIMENEZ BORJA, Arturo: “La danza en el Antiguo Perd”.



Personajes: permanencia y transformacion

Existen muchos ejemplos de personajes cuya identidad podriamos rastrear
en el tiempo, y en los que encontrariamos sefiales de continuidad y trans-
formacién. Personajes como el Kusillo, el Machutusuj y los Huacones, de
origen remoto, a quienes todavia encontramos vivos y bailando en diferen-

tes fiestas.

El k'usillu

Keusillu o Kusillo significa’'mono’ en lengua aimara. Sus origenes se re-
montan a una danza sagrada de la corte del Inca ejecutada al son de antaras
y pinquillos. El que conocemos ahora es un personaje comico que imita las
caracteristicas de quienes participan de la fiesta. No se salva nadie de este
juego irreverente y sus victimas principales suelen ser las autoridades, in-
cluidos el cura, el policia y el alcalde. La miscara del kusillu estd compuesta
por una capucha de jerga gris que le cubre toda la cabeza, con aplicacio-
nes bordadas de lana. Estd coronada con adornos cilindricos a modo de
antenas de trapo que semejan varios cuernos verticales. Los origenes del
Kusillo estén también asociados a las practicas del chaco de origen prehis-
panico, esa costumbre de atrapar a las vicufias haciendo un cerco humano
con cintas de colores que todavia se puede ver en algunos lugares, como
Pampa Galeras, en donde las comunidades de la zona se juntan para hacer
esta ceremonia previa a la esquirla de los auquénidos. Es en ese contexto
que se realizaban danzas de caza donde aparecia el Kusillo. Actualmente el
Kusillo sigue apareciendo, especialmente en el sur andino, correteando en

medio de las comparsas, persiguiendo a la gente con l4tigo en mano.

Machutusuj

La Danza de los Machutusuj, o de los ‘viejos, remonta sus origenes al
mundo prehispdnico, donde exaltaba los valores de la ancianidad. Su senti-
do cambia durante la colonia, cuando se transforma en sitira de los viejos

conquistadores. Conocida desde entonces también con otros nombres co-

FIESTAS Y
RITUALES

11251



X ENCUENTRO PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL PATRIMONIO
INMATERIAL DE PAISES IBEROAMERICANOS

mo auqui-auqui, siki-siki (culo-culo) y qupu-qupu (joroba-joroba), repre-
senta al viejo hispano con arrestos de juventud. Lleva levita con joroba y
pantalén ancho de colores, que a veces es confeccionado uniendo dos po-
lleras, una para cada pierna. Usa mascara de pellejo seco de carnero con
aplicaciones de lana a manera de pelambre en barba, cejas y bigote. Lleva en

la mano, ademds, un bastén retorcido con evidentes connotaciones filicas.

Huaconada

El cronista José de Acosta, en palabras de Simedén Orellana Valeriano,
asegura que: La danza del Guacén|...] forma parte de una ceremonia o ritual
que él denomina “fiesta del Itw”. Sabemos que en el mundo andino prebispdnico
la ceremonia del Itu es aquella que purifica y ayuda a expiar los errores y cul-
pas cometidos por los runas. El sistema religioso impuesto no podia considerar
dentro de los posibles responsables por las epidemias, por las sequias, por la
hambruna y, en general, por los desajustes de cardcter econémico y social del
Imperio. [...] Con el tiempo la mdscara de la invasién hispdnica se fue dilu-
yendo y, en cambio, renacieron las mdscaras rituales de los dioses andinos y las
profanas de los personajes coloniales. Todas ellas penetran en el mundo de las
clases sociales, como ingresan los ornamentos, los vestidos y las albajas en los
seres vivos y la momificacion, los féretros y las tumbas en los muertos. Surgen
mdscaras para el pueblo, para la clase dirigente, para la nobleza, para los sacer-
dotes y para los dioses. Una de ellas es la del dios Kon. (pp. 16-17)[...].°

En la localidad de Mito, en el Valle del Mantaro, los Huacones siguen
danzado y cumpliendo una funcién que han cumplido desde siempre: ha-
cer justicia y preservar los valores de la comunidad. Son respetados como
autoridad y su palabra es ley. Los Huacones usan mdscaras de madera y
ocultan su identidad con voz de falsete (rasgo comtn en los personajes
enmascarados que hablan también en otras localidades). Los danzantes
enmascarados sostienen sus personajes transformando el cuerpo y la voz

y cuidando de no dejar sefiales que los hagan reconocibles; he aqui un ele-

5 ORELLANA VALERIANO, Simeén. 2004. “La Danza de los Sacerdotes del Dios Kon. La Huaconada de
Mito”. Lima: Pedagégico San Marcos- Fondo Editorial.



mento clave de lo que significa asumir, convocar una entidad diferente a
la propia; es aqui donde aparece el personaje, en esta construccién de una
nueva identidad la mdscara cumple un papel esencial porque desde ya plan-
tea una personalidad que pide recibir un cuerpo, generando una suerte de
intercambio: “Hace cientos de afios el Huakén-Sacerdote “sabia” que al co-
locarse la méscara recibia a un ser del cual ignora su trascendencia religiosa
y que al mismo tiempo “presta” su cuerpo para que ese ser se materialice
y pueda dar y recibir ofrendas sagradas.” (ibid. pp. 18)° En el danzante
enmascarado habita una nocién ancestral de teatralidad vinculada a los di-
ferentes momentos de la vida. En el principio danza, teatro y canto eran

factores constitutivos de un mismo evento.

La fiesta patronal: una fuente de teatralidad

En el Perti y América Latina en general existe una gran fuente de teatrali-
dad presente en la memoria de las fiestas patronales, por los multiples roles
que convocan los diferentes niveles de representacién que se integran, des-
de el encargado de la fiesta, mayordomo o carguyoc, que tiene que sustentar
un comportamiento representacional, hasta los grupos de danzantes, casi
siempre portando mdscaras; éstos preservan la memoria y afirman la iden-
tidad local por medio del juego simbélico que propician en los motivos
escritos en la coreografia y en el comportamiento escénico que sustenta su
cuerpo en accién.

Los danzantes encarnan una memoria corporal que estd escrita en sus
respectivas mudanzas, en los signos de los trajes, en sus accesorios, asi co-
mo también en las canciones, en la musica y sus respectivos instrumentos
musicales. Su danzar tiene que ver con una fe y una promesa que cumplir,
por eso no escatiman ningdn esfuerzo ni dinero para concretar su parti-

cipacién. Pagan por ello invirtiendo en su traje, mascara y accesorios, asi

6 ORELLANA VALERIANO, Simeén. 2004. “La Danza de los Sacerdotes del Dios Kon. La Huaconada de
Mito”. Lima: Pedagégico San Marcos- Fondo Editorial.

FIESTAS Y
RITUALES

112531



X ENCUENTRO PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL PATRIMONIO
INMATERIAL DE PAISES IBEROAMERICANOS

como en los costos que demanda organizar la fiesta (comida, bandas de
musicos, arreglos del templo y otros). Esta actitud los emparenta con la co-
munidad que asiste también movida por una fe y un didlogo ancestral con
la naturaleza y las deidades tutelares, como se evidencia en la fiesta de la
Virgen de la Candelaria en Puno, que se inicia con un ritual de fuego como
elemento que simboliza la vida.

La fogata es una ofrenda para armonizar el clima y para evitar que la
helada y el granizo malogren los sembradios de papa, coca y frutos en flor.
Asi, el fuego purificador es un canal de conversacién con las deidades tute-
lares para que los sembradios no sean perjudicados. También es tiempo de
hablar con la ‘pacha mama’ o madre tierra, deidad de la fertilidad que vive
en el Uku pacha, el mundo interior, desde donde ofrece los frutos que dan
vida a los seres humanos y los animales; por eso, dentro de la 1gica de la
reciprocidad andina, se le retribuye haciendo rituales de agradecimiento
conocidos como pagos o despachos, con vino, semillas, caramelos, etc. En
esta fiesta tenemos el ejemplo de la Danza de la Diablada y del diablo como
personaje, de los que, rastreando origenes, podemos trazar una interesante
trayectoria seguin las transformaciones que han tenido en el tiempo. Sobre
los origenes de la Diablada atin se indaga y debate, pero con seguridad su
partida de nacimiento se remonta a toda la zona altipldnica que une el Pert
y Bolivia por el lago Titicaca desde el periodo prehispdnico. Una leyenda de
la fiesta procedente de Oruro, Bolivia, relata que hace miles de afios, Wari,
deidad altipldnica, soltd serpientes gigantes sobre la regién habitada por
los uros. Cuando los reptiles estaban a punto de acabar con ellos y destruir
sus poblados lanzando lenguas de fuego por la boca, aparecié de pronto la
Virgen de la Candelaria, una virgen morena que convirti6 a los ofidios en
piedra. Desde entonces se le rinde culto.

Las serpientes flamigeras se transforman en los diablos danzantes de
ahora, ellos danzan alrededor de la Virgen hasta que son expulsados por el
arcangel San Gabriel y su espada. En la representacién escénica, el dominio
de los diablos por el arcingel es la transposicién de una visién proveniente

de la religién catélica. Desde el punto de vista andino, antes de la coloniza-



cién, los espiritus del saqra, supaya, reinterpretados luego como el diablo,
no eran considerados de naturaleza maligna, sino como espiritus protec-
tores. En la vestimenta de la Diablada se encuentran sapos, serpientes y
arafias, los mismos que son considerados en el mundo andino como seres
protectores, simbolos de buen augurio y suerte, que anuncian el inicio y fi-
nal de las actividades agricolas; a diferencia de la visién europea que asume
estas representaciones como malignas. Sin embargo, como no pudieron ser
totalmente erradicados, es elocuente la permanencia de iconos de origen
prehispnico como la serpiente, simbolo andino de la sabiduria, que apare-
ce sobre la nariz de la méscara del diablo en la atmésfera pagana que reina
en Puno durante la primera quincena de febrero.

El arcingel San Miguel viste un blusén con mangas bombachas, falda
acampanada y botas altas; porta peto, un casco metédlico romano y peque-
fias alas. Su mdscara es fiera. En la mano derecha lleva una espada de rayo y
en la izquierda un escudo. A su vez, se han incorporado las chinas diablas,
siete personajes femeninos representados por hombres que simbolizan los
pecados capitales. Juguetonas y coquetas con los varones, ellas bailan con
acrobdticos saltos entrando y saliendo constantemente de la comparsa.
Visten blusa, pollera y botas a media cafia y llevan trenzas y un pafiuelo
en cada mano. La china diabla tiene ojos vivaces de grandes pestafias y su
respingada nariz termina en dos puntas. Algunas culebrillas reptan sobre
su frente. Dos pequefios cuernos, una peluca desordenada y una breve co-
rona completan su imagen. El dominio de los diablos por el arcingel es la
transposicién en la danza de una jerarquia proveniente de una cosmovisién
distinta. Sin embargo, estos caminos no niegan los alcances miticos y ri-
tuales de la fiesta y la danza originales, los cuales aparecen hoy sometidos,
camuflados y mezclados en una estructura festiva cristiana en honor de la
Virgen de la Candelaria.

La Diablada no fue siempre como ahora. Un largo proceso de transfor-
maciones ha ido modificando las caracteristicas propias del diablo europeo.
Hoy vemos una cuadrilla de diablos encabezados por el diablo mayor o

caporal, el gran personaje de la fiesta, quien porta una inmensa méscara

FIESTAS Y
RITUALES

11255



X ENCUENTRO PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL PATRIMONIO
INMATERIAL DE PAISES IBEROAMERICANOS

con corona de oro (Quri Anchanchu) o plata (Qullgi Anchanchu). Tiene
el rostro cubierto de reptiles y viboras de colores que reptan cerca de sus
enormes 0jos y boca. En el centro de la careta, lagartos verdes de tres ca-
bezas cabalgan sobre su nariz. El caporal luce grandes orejas dentadas, y
su boca estd delineada con espejos puntiagudos y dotados de fuertes col-
millos. Un sapo se asienta en su mejilla o bajo la boca. Tiene cuernos muy
grandes y afilados, y siete pequefias mdscaras que representan los peca-
dos capitales. El caporal usa una capa totalmente bordada con hilos de oro
y plata y abundante pedreria; es la vestimenta mds lujosa. La mirada se
vuelve esencial para la relacién interactiva que se genera entre danzante y
espectador, por esta razon los maestros artesanos de la mdscara saben que
en los ojos se concentra la vida, pero el enmascaramiento involucra no sélo
el rostro sino todo el cuerpo que se transforma estimulado por el vestuario
y sus accesorios complementarios, a saber: pafiuelos, pelucas, sombreros,
bastones, etc., esa otra piel del cuerpo nuevo que despierta una memoria

escrita en el alfabeto de su danza.
Danzantes peregrinos

Aproximarse a las celebraciones en honor al sefior de Qoyllur rity es sentir-
se participe de una ceremonia sagrada donde se fusiona el arte con la vida,
el rito, la fiesta, la representacion, la danza y el teatro, que se reconocen
como una totalidad integradora. En el Perti prehispdnico existian muchos
lugares de peregrinacién a nevados y otras deidades tutelares denominados
Apus. Esta ancestral costumbre ha permanecido en el tiempo, por eso es
especialmente importante este multitudinario peregrinaje al Sinakara. Es-
ta celebracién contiene muchos matices de sincretismo cultural y religioso
que se han ido construyendo en el tiempo y que han incorporado valores
culturales diversos donde se encuentran la apacheta con la cruz, el Apu
Ausangante con la iglesia y el tayta Qoyllurrity con el tayta inti.

El momento culminante de la fiesta se inicia con la llamada procesién

de veinticuatro horas, una caminata que lleva a los peregrinos durante el



dia y la noche hasta la zona del Intillocsina para esperar la salida del sol.
Cuando aparecen los primeros rayos iluminando los cerros, los danzantes
se incorporan, se abrazan y se inicia un gran despliegue dancistico; por los
cerros vemos subir y bajar lineas interminables de Ukukus danzantes que
se entrecruzan al compds del chaquiri wayrya y van haciendo disefios incai-
cos, rombos que simbolizan el sol. En la parte baja va el sefior de Tayanka-
ni, cuya cruz, que va en procesiéon acompanada de cientos de estandartes,
estd hecha del 4rbol de tayanka. Una ceremonia de belleza inusitada, una

explosion de fe y gran derroche de energia.
Teatralidad y juego

El juego es como se define al teatro en otras culturas (“to play” en inglés,
“jouer un role” en francés, ‘eine Rolle spielen” en aleman); es asi mismo un
indicador de la teatralidad andina que tiene, segtin Alfonsina Barrionuevo,
una palabra para definitlo: Pukllay, juego; Yachachikuy, ensayar; llimp’ikuy,
magquillarse; o pampakuy, saynatakuy, enmascararse. Eso es lo que sucede
en el Pukllayapampa’ (lugar de juego) al pie del Apu Ausangate durante las
fiestas en honor al sefior de Qoyllurity en Cusco, donde los participantes
juegan roles diferentes a través de los cuales expresan sus deseos. Una so-
fisticada forma de teatralidad sustentada en el juego propiamente dicho. Es
un contexto de oralidad donde aparecen personajes a partir de la verbaliza-
cién de roles distintos. Esta feria teatral de los deseos es uno de los atracti-
vos de la fiesta, que se realiza en una explanada un tanto alejada del templo
en direccidn al nevado. Son pequefias parcelas hechas con piedras de di-
versos tamafios acomodadas unas sobre otras, monticulos que representan
chacras, casas, departamentos pequefios o grandes, con o sin cochera, au-
tomoviles, etc., todo a gusto y posibilidades del interesado; los vendedores
anuncian las ofertas, los compradores se acercan a pedir informacién, la
misma que es recibida con detalles de drea, acabados, etc. Las ventas son al
contado, una chacra con animales puede costar entre cincuenta o sesenta

mil délares, los fajos de billetes se pueden adquirir por un nuevo sol, tam-

FIESTAS Y
RITUALES

11257



X ENCUENTRO PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL PATRIMONIO
INMATERIAL DE PAISES IBEROAMERICANOS

bién circulan por el lugar notarios, testigos, padrinos, ofreciendo sus ser-
vicios para hacer la escritura de los respectivos contratos de compra venta,

que se realizan con toda seriedad. Todo es posible en el Pukllaypampa.
Paucartambo

En Paucartambo, Cusco, durante la fiesta de la Virgen del Carmen, encon-
tramos un explosivo desborde de teatralidad viva, en movimiento, donde
se mezclan signos del pasado con el presente. Son diecisiete comparsas de
enmascarados que no paran de danzar durante tres dias seguidos. El hecho
de que todas las comparsas estén compuestas por danzantes enmascarados
ya nos habla de una situacién de teatralidad; la mdscara, como ya hemos
dicho, estd asociada a una ritualidad que existe desde los origenes del teatro
en todas las culturas; como por ejemplo las méscaras de la tragedia y la

comedia originarias de Grecia, cuna del teatro occidental.
Guerrilla en Paucartambo

La Guerrilla es la puesta en escena de un combate ritual que tiene como
escenario la plaza principal del pueblo. Es un evento de juego colectivo,
una situacién de representacién en un espacio comin compartido por
espectadores y danzantes, donde se desarrolla un argumento conocido
con un final esperado. Los personajes medulares que se confrontan pet-
tenecen a dos comparsas, los Qhapac Q “olla y los Qhapac chuncho, alre-
dedor de los cuales se construye el perfil ritual y mitolégico de la fiesta.
Son estas dos comparsas las que marcan las tensiones de la fiesta al ser
protagonistas de un enfrentamiento de alto valor simbdlico por la carga
histérica que subyace en el argumento conocido por el pueblo, que se re-
pite invariablemente todos los afios como un ritual teatral de afirmacién
de identidad local. Los Q “ollas han venido a Paucartambo para rescatar a
la Virgen, pero los Chunchos, que son sus guardianes, no los van a dejar y

dardn encarnizado combate para impeditlo.



Para los danzantes de Qhapac Chuncho, en opinién de su rey y del pri-
mer capitdn, los Q “ollas inician su accionar en Paucartambo en el dia de la
vispera durante el Qonoy. Las fogatas y fuegos artificiales que se encienden
esa noche constituyen ‘el primer atentado” para recuperar a la virgen. Los
Q “ollas, segin ellos, llegan a Paucartambo y mediante esta accidén desespe-
rada incendian el pueblo como una forma de intimidacidn para recuperar a
la Virgen, pero los Q “apac Chuncho logran repeler ‘el atentado’, controlar la
situacién y hacer retroceder al enemigo en su intento. Segt’m esta version,
también recogida de la misma fuente, los Q “ollas regresan al dia siguiente
y cambian de tictica. Para congraciarse con el pueblo organizan “El bos-
que”. Luego de armar un tabladillo en medio de la plaza construyen entre
las palmeras un bosque que representa la selva del Qosnipata, y desde la
parte mds alta arrojan regalos a la multitud que los espera: frutas, jarras,
cucharones de madera, canastas, lavatorios, pequefios bancos, etc., lo que
podria interpretarse como un regalo al pueblo de los productos que llevan
como comerciantes. Este evento logra neutralizar momentineamente a los
pobladores, es una tictica de combate para desorientar y ganar tiempo para
el dia siguiente, en que se realizara la guerrilla. Es entonces que los Q “ollas
consideran que ya conocen de manera suficiente a su enemigo y se dispo-
nen al combate. Es asi que llegamos al dia de la guerrilla.

El argumento no resiste modificaciones y las pequenas variaciones las
hacen los actores danzantes. Esta es otra caracteristica que guarda simi-
litud con tradiciones teatrales asidticas donde el maestro modela el per-
sonaje en el cuerpo del actor danzante; es decir, el punto de partida es la
construccidon de un cuerpo codificado en el que cada gesto y movimiento
tiene un significado conocido por el espectador. El personaje estd sustenta-
do esencialmente por los c6digos de su cuerpo y por su accién, es decir, por
lo que hace. El espacio donde se realiza la representacién es circular, grupos
de espectadores toman el centro de la plaza como si fuera una isla y se ins-
talan al borde de ella mirando hacia fuera; llevan bancas y sillas con las que
hacen niveles a manera de tribunas. La acera también es tomada desde el

borde por espectadores que se acomodan muy temprano, lo mismo sucede

FIESTAS Y
RITUALES

112591



X ENCUENTRO PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL PATRIMONIO
INMATERIAL DE PAISES IBEROAMERICANOS

con los balcones de la municipalidad, la escuela, la posta médica, etc. Esta
convivencia entre actores y espectadores en un espacio comiin nos remite a
los origenes del juego teatral en todas las culturas, donde no habia separa-
cién entre unos y otros y el teatro era vivido como una liturgia comunitaria.
Ahora suele ser comiin que el teatro suceda de manera separada, actores
y espectadores ocupan lugares distintos en el espacio, el actor sobre el es-
cenario frente a un pasivo espectador, alejindolo de su esencia de evento
efimero, ritual y sagrado.

Antes de iniciarse el desarrollo del argumento central, los Magtas (jéve-
nes) van calentando el ambiente propiciando juegos de relaciones con los es-
pectadores. Estos comicos andinos llevan mascaras de nariz grande y amplia
sonrisa, estdn sueltos y no pertenecen a ninguna danza en particular pero
participan en todas y desde alli ejercitan su rol de jugar con los espectadores.
A diferencia de otros personajes enmascarados, los Magtas si hablan y lo
hacen con aguda voz de falsete, que es el registro de voz de los enmascara-
dos andinos que hablan en ésta y otras fiestas. Asi mismo, van apareciendo
personajes de otras danzas que desarrollan situaciones, pequefias historias
que operan como lineas argumentales paralelas al argumento central, que
funcionan como breves entremeses que se repiten durante el trayecto. Tal es
el caso de la comparsa de la Waca-Waca, danza que satiriza la fiesta taurina
espafiola. Al compis del pasodoble han ido recorriendo las calles del pueblo
llevando al toro amarrado de la cabeza para realizar la corrida y realizando
algunos lances como el laceado, paseo de la cuadrilla, capeo, etc. El dia de
la guerrilla los personajes se concentran en el perimetro de la plaza: el toro,
representado por un bailarin en traje de luces blanco, quien lleva una mascara
de malla de alambre de color negro. Dos toreros, un laceador y dos magqtas
que jalan al toro; la cholita, duefia del toro, entre otros, conforman la cuadrilla
de toreros. Esta comparsa tiene su punto final en la guerrilla cuando el toro
es finalmente sometido, muerto y paseado en procesion alrededor de la plaza
y al compis de la marcha de Mordn, la misma que se escuchard nuevamente
al final de la guerrilla cuando el vencido y muerto caporal de los Q “ollas sea

paseado por la plaza del pueblo.



Los Doctorcitos o Sigllas, son una comparsa de abogados, jueces de
ambos sexos, correctamente vestidos de negro; los hombres llevan levita
y sombrero de tarro y las mujeres falda, saco de sastre y birrete. Recorren
el espacio realizando pequefias escenas cémicas con un fuerte componente
de critica social, teniendo como centro de su parodia a los magistrados del
poder judicial. Portan un inmenso y pesado libro, en cuya tapa vemos es-
crito el titulo El peso de la Ley. A su paso van realizando juicios sumarios
a un personaje que acompana la comparsa y representa a un campesino
pobre; al final del juicio le llega la inevitable sentencia y acaba recibiendo
los golpes de El peso de la Ley. Otras veces la sentencia consiste en darle al
acusado algunos latigazos en la espalda.

Los Sagras participan atentos, dando vueltas con su destartalado ca-
rro, una plataforma con cuatro ruedas de fuego donde son acomodados
los Q “ollas muertos para sacarlos del campo de batalla y acaso llevarlos al
infierno. El desenlace de la guerrilla comienza cuando cae abatido el jefe de
los Q “ollas, es entonces que los chunchos cruzan sus lanzas a manera de
camilla y colocan el caddver que es paseado alrededor de la plaza debido
a su alta investidura. El cuerpo del jefe Q “olla yace sobre las lanzas con la
cabeza colgando; asi el cortejo avanza y es dificil ver el cuerpo porque los
inmensos tocados de plumas de los chunchos impiden casi por completo
la visibilidad. Detras del cortejo avanza dignamente el rey Chuncho con la
Imilla, los soldados Q “ollas avanzan llorando socarronamente cubriéndose
la cabeza con mantas, el tono farsesco de su llanto les da una aureola am-
bigua de vencidos-no vencidos, no es la actitud de un derrotado que acepta
plenamente su derrota. Serd ésta una manera de sugerir la revancha, los
presentes sabemos que regresaran el siguiente afio a intentatlo de nuevo.

Esta fiesta ha sido el gran estimulo para pensar en una teatralidad mes-
tiza sustentada en el juego, que nace, se reproduce y se recrea entre noso-
tros. Asistir a la fiesta tradicional andina nos invita a cuestionar ciertos
criterios supuestamente universales y hegeménicos que establecen lo que
es el teatro, y que dejan de lado la legitima aspiracidn a reconocernos en

una poética propia, elaborada desde un reconocimiento integral de nuestra

FIESTAS Y
RITUALES

11261



X ENCUENTRO PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL PATRIMONIO
INMATERIAL DE PAISES IBEROAMERICANOS

identidad cultural social y personal, necesario hoy mds que nunca para dia-

logar en igualdad de condiciones con las culturas del mundo.

MIGUEL RUBIO

Es miembro fundador del Grupo Cultural Yuyachkani (1971) y se desem-
pefa como director del mismo. Egresado de la especialidad de Sociologia
de la Universidad Particular Inca Garcilaso de la Vega. Ha dirigido in-
tervenciones escénicas, obras teatrales y creaciones colectivas tales como:
Santiago (2000); Antigona, version libre de José Watanabe (2000); Hecho
en el Perd. Vitrinas para un museo de la memoria (2001); Sin Titulo - Técnica
Mixta (2004); y El dltimo ensayo (2008). En la actualidad es miembro del
Consejo de Direccién de la Escuela Internacional de Teatro para América
Latina y el Caribe (EITALC) y miembro de la Cétedra Itinerante de Tea-
tro Latinoamericano (CITLA). Ha publicado Notas sobre teatro (2000) y
El cuerpo ausente (2008).



El sentido de la fiesta en el contexto
de la identidad cultural haitiana

Jean Franck Saint-Cyr,
Instituto de Estudios e Investigaciones Africanas de Haiti (IERAH)

La mayor riqueza del pueblo haitiano es su cultura tradicional oral, la cual
representa un presente que también evoluciona. De acuerdo con los docu-
mentos del Instituto Interamericano de Etnomusicologia y Folklore (INI-
DEEF, Caracas, 1975), esta cultura abarca la vida material, la vida social,
espiritual y mental de los pueblos, y puesto que el hombre es esencialmente
creador de cultura, en una continua evolucidn se construyen y reconstru-
yen las identidades que afirman lo local, lo regional y lo nacional. Para el
pueblo haitiano, como expresién de la cultura social, la fiesta engloba en
cierta forma todos los aspectos de la identidad nacional.

La fiesta es la reunién de un grupo de individuos que celebran solemne-
mente un culto religioso, que conmemoran hechos o acontecimientos his-
téricos, o simplemente que se divierten. Estas fiestas son sagradas cuando
celebran un hecho religioso; profanas, cuando no guardan relacién con lo
sagrado; y semi-sagradas cuando su inicio corresponde a una ceremonia re-
ligiosa segtin la creencia de sus participantes. Sean ellas sagradas, profanas o
semi-sagradas, las fiestas varian seguin las circunstancias, los comportamien-
tos, las costumbres, las creencias, las tradiciones, el medio social e incluso los
rasgos sociales. También hay fiestas familiares, profesionales, urbanas o ru-
rales. Ciertas fiestas se celebran en multiples paises y por todos los sectores
de la sociedad: entonces son universales. ;Qué se celebra en Haiti? :Cémo
se organiza el pueblo haitiano para celebrar y permanecer dentro de su cul-

tura? ;Con sus celebraciones qué mensaje quiere proyectar?



X ENCUENTRO PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL PATRIMONIO
INMATERIAL DE PAISES IBEROAMERICANOS

En Haiti, las fiestas mds tradicionales corresponden a la Navidad, el dia
del Afio Nuevo, Reyes, Carnaval, Semana Santa, Pascuas, el dia de Dios,
el de Todos los Santos y, naturalmente, las Fiestas Patronales. Tres son las

mds importantes de estas tltimas fiestas tradicionales:

+ Tambor Marengwen: llamada por los haitianos Féte Gede, se celebra el 1
y el 2 de noviembre y en ella se usa el tambor Marengwen, arco musical
haitiano, como principal instrumento. Los participantes representan la
reaccidn de los esclavizados contra el “cddigo negro’, que les prohibia, en

tiempos de la colonia, utilizar tambores cénicos.

+ Tambor Asoto: se celebra cada afio durante la Semana Santa en Lakou
Souvnans des Gonaives. En ella se usa el tambor Asoto, el tambor mis al-
to del mundo. Mide casi dos metros y simboliza la lucha de los esclavos

de Santo Domingo para liberar el territorio de los colonos franceses.

+ Rara: denominada también Walwadi, rememora el permiso dado al es-
clavo para celebrar el fin de la cosecha. Deformacién fonética de La loi
dit, (“la ley dice”), su tradicién se transmite oralmente de generacién en

., “ . ,
generacidn y, puesto que “la ley dice’, durante esta fiesta se podian sa-
car, sin miedo, los tambores e instrumentos africanos construidos en las

plantaciones y bailar en las calles.
La fiesta del Rara: una fiesta rural

Esta fiesta es la mds auténtica del medio rural de Haiti y, como ya dije, se
denomina también Walwadi, deformacién de la expresién la loi dit (la ley
dice), y se transmite oralmente desde la época colonial hasta nuestra gene-
racién. La expresién Walwadi fue creada a partir de la autorizacién que el
esclavizado recibia de su amo para poder divertirse en las épocas de fiestas;
también se le ofrecia esta misma posibilidad después de las operaciones de

grandes cosechas. Asi, sin miedo, los esclavizados podian sacar y tocar los



tambores y demds instrumentos africanos construidos en las plantaciones,
asi como salir y bailar en las calles. Esta misma tradicién, con algunas mo-
dificaciones, ha sido objeto, en el tiempo de la Reptiblica, de intervenciones
orientadas hacia los campesinos de las regiones septentrional, central y me-
ridional del pais, y se realiza durante el periodo llamado por los cristianos
la“Cuaresma”.

El Rara es una fiesta tradicional que marca la alegria de los campesinos
de Haiti; simboliza al mismo tiempo la memoria de la batalla final que
condujo a la independencia de la Primera Republica Negra. Segiin Guy
Di Me6 (La geographie en féte, 2001) el Rara es una fiesta que comprende

tres fases:

Fase I (Antes la fiesta): Va del miércoles de ceniza al viernes anterior al
domingo de Ramos. Es el periodo de preparaciones y ensayos que los

haitianos llaman Rara marron.

Fase II (Durante la fiesta): La segunda fase comienza el sibado que
precede al domingo de Ramos y termina el domingo de Pascua. Esta
contiene:

1.Le casser feuilles: escoger las hojas de vegetales.

2.Le piles feuilles: machacar las hojas.

3.Le placement des tambours au soleil: poner los tambores al sol.

4.Le balancer Rara (lunes, martes y miércoles Santos): el balancear Rara.
5.La preparation des bains de protections: la preparacién de los bafios de
proteccidn.

6.Le bapteme des instruments et des vetements: el bautizo de los
instrumentos y de los vestidos.

7.Le rituel de la traversée le feu: el ritual de cruzar el fuego.

8.La sortie de la bande: 1a salida de la banda.

Fase III (Después de las fiestas): Esta fase tiene dos etapas :

1.Bruler Rara; quemar Rara.

FIESTAS Y
RITUALES

11265



X ENCUENTRO PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL PATRIMONIO
INMATERIAL DE PAISES IBEROAMERICANOS

2.Deposer les objets sacrés et les instruments musicaux du Rara: desmontar

los objetos consagrados y los instrumentos musicales del Rara.

Para afadir més datos sobre el sentido de la fiesta del Rara en el con-
texto de la identidad cultural haitiana, hablaremos un poco acerca de la

musica y el contenido literario de las letras del Rara.

Musica y baile

La musica folklérica haitiana, como otras musicas americanas de raiz afri-
cana, ofrece una imbricacién intima entre la musica y el baile. Por ejemplo,
en cualquier parte donde se toca una banda de Rara existe una simbiosis
entre la musica y el baile que hace mover con alegria a los miembros de la
comunidad y a los espectadores que acuden, a veces desde muy lejos, con
el fin de participar en esta gran fiesta tradicional. Mientras la masica oc-
cidental se basa en la armonia, la musica de la banda de Rara se basa en la
melodia pura y tiene las siguientes caracteristicas que la diferencian de la

musica occidental:

1- Intervalos

Generalmente, los cantos tienen intervalos idénticos a los de la musica
europea; pero al final de una frase musical de un canto, la dltima nota es
de altura indeterminada y es dificil reproducitla por la notacidén conven-
cional. Los instrumentos de la banda de Rara, asi como los demds instru-
mentos musicales haitianos, tienen sonidos determinados: ténica, tercera,
cuarta y quinta; el mis dominante es la quinta, en el sentido de que los ins-
trumentos Vaccines o trompetas de bambui y cornetas de latas desechables

producen una musica basada sobre escalas de cinco sonidos.

2- Escala
Las canciones de la banda de Rara estin basadas en la escala heptaté-

nica. Los instrumentos con cinco sonidos condicionan su propio universo



sonoro en la emisién de su musica. Las canciones acompafnadas por estos

instrumentos mantienen su curva ligada a la escala heptaténica.

3- Ritmos

La musica de la banda de Rara estd basada en dos ritmos principales:
rabordage y chaille aux pieds, que se ejecutan después de haber saludado a
los loas protectores de la banda, es decir, al final de todo el trayecto que
dura, pricticamente, tres dias.

a-  Rabordage

El rabordage, derivado del ritmo congd, es el mis ejecutado por la banda y
estd formado por una corchea seguida de una semicorchea, otra corchea

seguida de semicorchea y una corchea, y se escribe asi:

b-  Chaille aux pieds

En cuanto al chaille aux pieds, es un ritmo muy delirante con movimien-
to riapido y regular de los pies. Escrito en dos por cuatro, la melodia es ordi-
nariamente cantada en coro, acompafiado de Vaccine o trompeta de bambu
y de tambores. Los Majors-jonc ejecutan este ritmo con mucha elegancia,
demostrando su méxima capacidad de producir grandes exhibiciones. Este

ritmo se escribe de la siguiente manera:

4- Armonia

La armonia es pricticamente inexistente en la musica de la banda de Ra-
ra. A veces la frase musical es cantada distintamente por los miembros del
coro; algunos cantan haciendo las notas do, re; y otros re, do, lo que elimina

el cardcter monofdnico del canto. Ademds se comienza el estribillo por va-

FIESTAS Y
RITUALES

11267



X ENCUENTRO PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL PATRIMONIO
INMATERIAL DE PAISES IBEROAMERICANOS

rias notas al mismo tiempo; algunas voces suben y otras bajan formando lo

que se llama una polifonia.

5- Melodia

La melodia de la musica de la banda de Rara estd formada por una frase
musical y un estribillo que termina por notas que traducen la explosién de
un sentimiento apasionante. A veces los temas musicales quedan sin con-
clusién, pareciendo frases sin fin. A pesar de todo, las canciones de la banda
de Rara, como sefialamos anteriormente, son consideradas como el perié-
dico de la gente para relatar hechos sobresalientes y espectaculares de su
comunidad, asi como para ensalzar o molestar a las personas destacadas.

Esta musica se baila en grupos, con o sin desplazamientos. Cada cual
hace mover su cintura de izquierda a derecha, manteniendo el ritmo que se
estd tocando. A veces dos mujeres, o un hombre y una mujer, se toman de
las manos y bailan de izquierda a derecha con el fin de disfrutar de la fiesta.
La danza del Rara es una danza libre; cada cual la baila segtin lo que siente,
pero sin perder el ritmo de los Vaccines o trompetas de bambu. Cabe sefia-
lar que los participantes de esta fiesta no solamente bailan durante todo el
tiempo que ésta dura, sino que también repiten, a veces muy deformados,
los contenidos literarios de las frases musicales compuestas por el Samba
y demds miembros de la banda de Rara. Podemos afirmar entonces que el

Rara es un verdadero fenémeno grupal.
Contenido literario de la musica de Rara

Para terminar, algunos ejemplos de la poesia que acompafa a la misica
del Rara, puesto que su contenido y autenticidad enriquecen, cada afo, el
repertorio de la literatura oral del pais. Es cierto que el vocabulario de esta
poesia contiene muchas palabras groseras que se identifican con el baile
de cintura que ejecutan los participantes, pero vale la pena mencionarla
para tener una idea de la vida de los miembros de la comunidad. Ademais,

los textos literarios del Rara, como otros textos americanos de raiz africa-



FIESTAS Y
RITUALES

na, estdn llenos de interjecciones como: wayo, anyeo, oh, eh, way, wayo,
anmouyeo, etc..., que se usan tanto para comenzar como para terminar
una frase musical.

Estos textos, que durante las festividades tienen un valor psicolégico,
son compuestos oralmente por los Sambas de las bandas de Rara después
de un acontecimiento social o politico. Para ofrecer un contenido literario
bien definido de la musica del Rara, agregamos algunos textos de la misica
del vudt que se cantan en el Rara durante la ceremonia de Kase fey, en la
celebracién del bautizo de los objetos e instrumentos musicales, o cuando

la banda esta en peligro.

Del Vudu, tenemos un canto de saludo a los espiritus:
Solista:  nou rive, nou rive o
Nan lakou & sen an nou rive o
Sonen ason pou nou.
Coro: nou rive, nou rive o
Nan lakou & sen an nou rive

Sonen ason pou nou.

Estribillo
Solista: nou rive, nou rive
Coro: Sonen ason pou nou
Traduccién
Solista:  Llegamos, llegamos
En el patio de los santos, llegamos
Toca el “Ason” para nosotros.
Coro: Llegamos, llegamos
En el patio de los santos, llegamos
Toca el “Ason” para nosotros.
Estribillo

Solista:  Llegamos, llegamos.

Coro: Toca el “Ason” para nosotros.

11269



X ENCUENTRO PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL PATRIMONIO
INMATERIAL DE PAISES IBEROAMERICANOS

De cardcter politico

(Un texto de la investigacién realizada por el INIDEF en 1977).

Original (creole)

Coro:

Traduccién

De cardcter social:

ou kitem vre

Duvalier pap

Men ou kitem vre

Duvalier pat fé nou mal o (bis)
Kenbe Jean Claude pou men

Poul pa tonbe o.

Es verdad que usted me dej6

Duvalier Papa

Es verdad que usted me dejé

Duvalier no nos hizo ningtin dafio (bis)

Mantenga Jean Claude para que no caiga.

Se habla de un ladrén de pantaletas.

Solista:

Coro:

Solista et cora:

Traduccién
Estribillo

Solista:

Coro:

kote delina

Vin bon'm volé kilot la

Samba jije bagay la pou mwen
Bonm kilot la pou m ale
Samba rele samba o

Vin jije bagay la pou mwen
Pantalét la moncheé

Bonm pantaleét la.

¢Dénde estd Delina?
Ven dame el ladrén de pantaleta

Samba juzga el asunto para mi



FIESTAS Y
RITUALES

Solistay coro:  Dame la pantaleta para que me pueda ir
Samba llame samba
Ven a juzgar el asunto para mi
La pantaleta mi querido

Dame mi pantaleta.

Fiestas como la Fiesta de los muertos o de los Gede; la Fiesta del tam-
bor Asoto y la fiesta del Rara permiten interpretaciones que, combinando
las nociones de “lo local’, de la “destreza’, de la “identidad” y de la “historia
local’, llevan a valorizar los hechos culturales y sus lugares de produccién.
Cada uno de estos patrimonios refleja una época dada del afio, una cierta
distension y un arte de vida propio del pueblo haitiano.

Estas fiestas sagradas, profanas o semi-sagradas, que retinen a todos los
haitianos del pais y de las comunidades haitianas en el extranjero, pobres o
ricos, letrados o iletrados, cristianos y vodouisants, son para el pueblo hai-
tiano un momento de encuentro para compartir alegria, para conservar sus
valores culturales y para expresar los elementos que entran en la formacién
de su identidad. Y son también la ocasién que les permite a los haitianos
expresar sus creencias, sus actitudes, sus técnicas artesanales y hacer cono-
cer su cultura oral tradicional. En pocas palabras, las fiestas constituyen el

medio por excelencia de conservar su identidad cultural.

Bibliografia

CORTEN, André. 2001. Misére, religion et politique en Haiti. Karthala :
Collection Hommes et société.

DI MEO, Guy. 2001. La geographie en féte.

DUVALIER, Frangois Dr. 1967. La Révolution au Pouvoir (Collections ceu-

vres essentielles). Tome II, Port-au-Prince, Haiti,



X ENCUENTRO PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL PATRIMONIO
INMATERIAL DE PAISES IBEROAMERICANOS

HURBON, Laennec. 1987. Dieu dans le vodou Haitien. Port-au-Prince :
Editions Henry Deschamps.

.2001. Pour une sociologie d’ Haiti au XXI* siécle (La
Démocratie introuvable).

INNOCENT, Antoine. 2006. Mimola ou (I'histoire dune cassette). Ed.
Presses Nationales d'Haiti Port-au-Prince, Haiti.

KERBOULL, Jean. 1973. Le vaudou (Magie ou religion). Robert Laffont,
Paris.

LOUIS, André. 1999. Le vodou en Haiti (le catholicisme, le protestantisme

et un modéle de ministére efficace dans le contexte du vodou en Haiti). Ca-

nada : Editions Ministéres multilingues.

METRAUX, Alfred. 1958 Le vaudou haitien. Collection « Lespéce humai-
nes » Gallimard. Paris.

PAUL, Emmanuel C. 1978. Panorama du Folklore haitien. Fardin Port-au-
Prince, Haiti 1962, Reprod.

PRICE-MARS, Jean. 1927. Ainsi parla loncle. Caraibes, LEMEAC Re-
vues Québec.

ROMAIN, Dr Jean Baptiste. 1978. Africanismes haitiens. Imprimerie M.
Rodriguez, Port-au-Prince, Haiti.

SAINT-CYR, Jean Franck. 1978. La Musique populaire Haitienne, son
évolution au cours des années 1940-1960 (mémoire de licence en Anthro-
pologie et sociologie). Faculté dethnologie, Port-au-Prince, Haiti.

SEGALEN, Martine. Rites et rituels contemporains.

VILLADARY, Agnés. 1968. Féte et vie quotidienne.

Jean Franck SainT-CyYRr

Licenciado en Ciencias Antropoldgicas y Socioldgicas. Obtuvo su diplo-
mado en Etnomusicologia y Folklore con un minucioso estudio sobre la

cultura tradicional haitiana. Asi mismo, son conocidas sus investigaciones



sobre la musica, el folklore y la religiosidad popular en Haiti. Se desempe-
16 como jefe de la Comisién de formacion, evaluacién y documentacién de
la Secretaria Estatal para la Alfabetizacién de Haiti. Desde 1985 es pro-
fesor de Antropologia Cultural y Técnicas de Investigacién en el Instituto
de Estudios e Investigaciones Africanas de Haiti (IERAH). Es director
general del Centro de la Inteligencia Haitiana desde 1983. Su libro Les
soixante-trois ans de ministére des Vital-Herne en Haiti (1938-2001) fue pu-
blicado en el afio 2001.

FIESTAS Y
RITUALES



El cimarronaje, la Sarandunga y San Juan Bautista
en Bani, Republica Dominicana

Dagoberto Tejeda,
Republica Dominicana

Hay
un pais en el mundo
colocado

en el mismo trayecto del sol

Pedro Mir

Ese pais estd localizado en el corazén del Caribe, en la isla de Santo Do-
mingo, que hoy comparten la Republica Dominicana y la Republica de
Haiti. En esta isla, donde la fantasia es un poema y el mar verde-azul es
un homenaje a los dioses en danzas ancestrales de plenitud y de libertad,
comienza la epopeya de América que dividi6 la historia del continente en
antes y después. Al igual que en el Caribe y en América, con la honrosa
excepcién de Cuba y los esfuerzos que comienzan a nacer en Venezue-
la, la historia de esa odisea que los colonizadores llaman “descubrimiento
de América” estd escrita al revés, desde la perspectiva del colonizador, del
dominador, elaborada por cronistas y por historiadores al servicio de las
élites, en una perspectiva ideolégica deformadora, discriminadora, racista,
donde la participacién del pueblo como protagonista, el real papel del es-
clavizado, del indigena, estd atin por escribirse.

Como resultado de la discriminacién y el racismo en la historia oficial,
el esclavizado, el negro africano y los afrodescendientes estin ausentes de

sus protagonismos y de su papel en la construccién de la Repuiblica Do-



minicana y no aparecen sus aportes en la definicién de la cultura popular
y la identidad nacional, llegindose al extremo de minimizar y deformar la
epopeya del esclavizado africano en la revolucién haitiana que culminé con
la proclamacién de la primera Independencia de América en 1804, soste-
niendo ademds que el vud es la causa de que Haiti sea el pais mas pobre
de América, cuando en realidad eso se debe a la explotacién de las rancias
élites haitianas, los golpes de Estado de militares gorilas y el saqueo de los
imperios de turno.

En la elaboracién de la historia oficial se han estructurado mitologias
ideologizadas convertidas en dogmas que han sido responsables de la crea-
cién de espacios donde las lineas de la ficcidn y de la realidad se cruzan'y
se entrecruzan para construir la “verdad’, sin importar sus diferencias con
la realidad. Desde este punto de vista, la mitologia no ha reemplazado a la

“historia” sino que la integré como parte de la misma. En el fondo, lo que

se pretende es presentar expresiones ideoldgicas convertidas en “verdades”

dogmatizadas a partir de la elaboracién del mito. Dicha “verdad” no puede
ser cuestionada, debe ser aceptada porque es una “verdad absoluta”.

El colonizador elaboré una ideologia de la superioridad del europeo en
relacién con el esclavizado indigena y africano con base en una conceptua-
lizacidn teoldgica, donde la “verdad” definia la presencia del Dios catdlico-
cristiano, que era el verdadero. Los dioses de los indigenas y de los africanos
eran falsos y diabdlicos. Los creyentes de los mismos eran iddlatras, herejes
y para colmo canibales, estaban fuera de la gracia de Dios, vivian en las tinie-
blas y para salvarse tenfan que ser convertidos al catolicismo. Mientras esto
no ocurriera eran salvajes, no eran seres humanos y, por lo tanto, podian ser
esclavizados sin ofender al dios proclamador del amor, la igualdad y la jus-
ticia. La discriminacién tenia una explicacién religiosa y moralista, que fue
apadrinada por una Iglesia catdlica cémplice. Por ejemplo, en 1503, Alejan-
dro VI expresd, con la aprobacién del arzobispo de Sevilla, “que los indios
debian, segtin las leyes divinas y humanas, servir a los Espafioles”.

Esta categorizacién de seres inferiores estaba ideologizada con prejui-

cios, discriminaciones y racismos. El africano, por el color de su piel, sus

FIESTAS Y
RITUALES



X ENCUENTRO PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL PATRIMONIO
INMATERIAL DE PAISES IBEROAMERICANOS

condiciones sociales, sus supuestas limitaciones de inteligencia y su diver-
sidad religiosa, era inferior. El prejuicio y la discriminacién por parte de los

espafioles se fundamentaron en ciertas mitologias ideologizadas:

- El africano era la expresion de un contexto pobre, de un desarrollo in-
ferior, de una cultura atrasada, con un bajo indice de inteligencia, con
muy poca capacidad de conocimiento, en un estado de salvajismo, preso
a creencias y atavismos ancestrales, a religiones primitivas animistas, a

rituales sddicos y crueles de sacrificios humanos y de animales.

« Incapaces de pensar, en el concepto aristotélico del poder, habian nacido
para ser mandados, para obedecer, para ser sumisos. Eran incapaces de
rebelarse, de tener utopias, por lo cual se justificaba entonces que fueran
esclavizados. Este negro era haragin, enemigo del trabajo, s6lo le gustaba
bailar, tocar muisica, comer, dormir, beber ron, emborracharse, hacer el amor

y tener hijos sin pensar en las consecuencias. Sin duda era un ser inferior.

1- La epopeya del "descubrimiento”

El “descubrimiento” de América por Cristébal Colén en 1492, contrario
a lo que ensefia la historia tradicional, fue el resultado de una empresa
econémica-politica del Renacimiento en la Europa de ruptura medieval
en trinsito hacia el capitalismo. La necesidad de acumular riquezas fue
la estrategia en la légica del “descubrimiento” y la colonizacién de Amé-
g g y

rica. La prioridad fue la bisqueda y la extraccién de oro en rios, arroyos
y montanas. Esta tarea en la isla de Santo Domingo fue realizada por los
aborigenes. A esta actividad se le sumaron el tributo, la venta de esclavos y
las“encomiendas’, donde se repartieron las tierras con la gente para trabajar
en las minas, bajo la bendicién de un catolicismo que solo prometia un
“ ’ ” 7
paraiso”’ después de la muerte.

Y esto se cumpli6 ripidamente, ya que en los primeros treinta afios de la

colonizacién fue eliminada mas del 40% de la poblacién encontrada por los



espafioles al momento del “descubrimiento”. La represion, la explotacion,
la muerte y la humillacién hicieron que en 1519 el cacique Enriquillo se
sublevara en las montafias més agrestes del suroeste de la isla con un grupo
de seguidores, para convertirse asi en el primer rebelde de América que
desafié al poder imperial de Espafia. Durante quince afios desarrolld con
éxito una guerra de guerrillas que obligé a los colonizadores a negociar una

paz con dignidad.
2- Africa, azcar y cimarronaje

Cuando el oro fue agotado por la voracidad de los conquistadores, la pro-
duccién azucarera se convirtié en la opcidén socioecondémica del sistema
colonial. El comerciante Cristébal Col6n trajo plantas de cana de aziicar a
La Isabela en su segundo viaje al Nuevo Mundo, y de ahi fueron sembradas
en La Vega Vieja, donde funcionaron varios trapiches, elabordndose una
raspadura, especie de turrdn de azticar que servia para endulzar. Pero en La
Vega Vieja no habia puerto y la produccién de cafia de azicar para ser ren-
table tenia que tener un mercado exterior debido a que la poca poblacién
de la isla impedia la existencia de un mercado interno fuerte. Se llev6 en-
tonces la cana de azicar para Yaguate en el suroeste, y de alli al eje Nigua-
Haina-Nizao, donde nacié la primera industria azucarera de América.

Para implementar el ciclo econémico del azicar, ante la necesidad de
mano de obra masiva y la desaparicién forzada de la mano de obra indige-
na, fueron traidos en calidad de esclavizados negros africanos de diversos
lugares, los cuales tenian culturas, idiomas, creencias y religiones diferen-
tes. La produccidn azucarera se convirtié en la panacea para los espafoles
y en la desgracia para los miles de africanos que fueron esclavizados y para
la poca poblacién indigena que quedaba.

En un sistema inmisericorde de mdxima explotacion, los africanos eran
considerados bestias de carga, mano de obra prescindible, gratuita, cuya
misidn consistia en trabajar sin descanso, sin quejarse, sin protestar, sin

importar las horas de trabajo, la calidad de la comida o las pésimas con-

FIESTAS Y
RITUALES



X ENCUENTRO PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL PATRIMONIO
INMATERIAL DE PAISES IBEROAMERICANOS

diciones de trabajo. Las jornadas de trabajo tenfan una duracién de diez y
doce horas intensivas cada dia, con poca y mala comida, con castigos ca-
prichosos y restricciones de todo tipo, humillaciones, abusos y represiones
permanentes.

En la medida en que fueron conociendo el terreno, los esclavizados co-
menzaron a reaccionar, primero con protestas encubiertas como hacerse
los enfermos, simular que no entendian nada, trabajar despacio o destruir
los instrumentos de trabajo cada vez que podian. Luego escaparon a las
montafias mds inhdspitas en bisqueda de su libertad, en un proceso que se
conocié como cimarronaje. La palabra “cimarrén” es antillana, de acuerdo
con el investigador Carlos Esteban Deive. Oviedo la aplicé por primera vez
en la isla de Santo Domingo para los indios alzados, y luego le fue aplica-
da a los negros que hufan a las montaas. Estos, en la construccién de su
libertad huian a lo que en la isla se conocia como “manieles” y posterior-
mente en varios lugares de América se denominaron “cumbes’, “‘quijongos’,
“mocambos” y “palenques’, desmitificando asi la vision de que los africanos

eran sumisos e incapaces de rebelarse.
3- La rebelion se dio desde el principio de la trata

Una historia que no se cuenta en la historia oficial es que el esclavizado
africano, desde el momento en que fue atrapado o comprado, llené pa-
ginas heroicas de rebeliones, luchas y resistencias, atin en el propio con-
tinente africano. No era extrafio que los africanos atrapados, listos para
ser enviados como mercancia al Nuevo Mundo, protestaran, atacaran
factorias, e incluso se apoderaran de embarcaciones negreras enclavadas
en las costas africanas, como fue el caso del “Charlemgne” en 1728, que
fue saqueado por dahomeyanos, o el del “Phoénix’, que fue incendiado en
Gorée en 1730.

En la travesia Africa-América ocurrieron numerosas rebeliones, sien-
do la del barco “Amistad” en las costas norteamericanas una de las mds

simbdlicas, en virtud de la cual los africanos lograron recobrar su libertad



y retornar a sus tierras de origen. Otras rebeliones fueron estrepitosos fra-
casos, como el caso del “LAvrillén’, donde fueron masacrados y asesinados
230 africanos de los 500 que llevaban los negreros en calidad de esclavos

para el Nuevo Mundo.
4- El cimarronaje en Santo Domingo

Las primeras fugas de esclavos documentadas en la isla de Santo Domingo
se realizaron en 1503. Fueron protagonizadas por esclavizados “ladinos’,
sobrenombre despectivo que los espafoles daban a los africanos que traian
directamente de Espafia.

La primera rebelién importante se produjo el 26 de diciembre de 1522
en el ingenio azucarero de Diego Coldn, a orillas del rio Ozama, cuando
cuarenta esclavizados jelofes decidieron huir a las montanas con destino al
Bahoruco, donde el cacique Enriquillo habia desafiado y enfrentado exi-
tosamente tres afios antes al ejército espafiol. Estos esclavizados rebelados
fueron perseguidos y en casi su totalidad asesinados por los colonizadores,
llegando algunos a su destino, los cuales se unieron a los aborigenes que
estaban en lucha. jFueron derrotados pero no vencidos, porque conocie-
ron el camino hacia la libertad y vieron que era posible desafiar el aparato
represivo espafiol!

Desde ese momento, los espafioles redoblaron las medidas represivas
para evitar las huidas y, como buenos maestros del terror, inventaron y apli-
caron todos los castigos y represalias que en su desesperacién y desprecio
les dictaban sus prejuicios y su maldad. A los que hufan y eran apresados
les cercenaban los dedos, les cortaban uno de los pies, los ahorcaban, los
golpeaban hasta dejarlos casi muertos, les llenaban las heridas de pimienta,
los frefan en alquitrdn hirviendo. Mientras mds represién y terror se apli-
caba, més huidas se producian como desafio a nivel de toda la isla. De este
proceso de cimarronaje nacieron epopeyas y héroes como Diego de Ocam-
po, el Negro Miguel, Juan Criollo, Juan Angola, Perico, Juan Viejo, Diego
de Guzmin, Juan Vaquero, Ana Maria de Boca de Nigua, Miguel Biafara,

FIESTAS Y
RITUALES



X ENCUENTRO PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL PATRIMONIO
INMATERIAL DE PAISES IBEROAMERICANOS

Tomids Kongo, Antonio Carretero, Peti Juan y el principe Juan Sebastian
Lemba.

Se elaboraron Células Reales, se formaron cuadrillas especializadas de
cazadores y mercenarios, se ofrecieron recompensas, se asesinaron lide-
res, se compraron traidores, se juntaron duefios desesperados de ingenios
azucareros, se utilizé al ejército regular, y el proceso de rebeldia, de lucha,
de huidas, no se detenia, modificando y alterando la cotidianidad, impac-
tando negativamente la economia colonial, alterando el “orden’, azuzan-
do a los esclavizados, alarmando al poder politico-militar, preocupando
a una Iglesia catélica cémplice y acomodada, quitindole el suefo y la
tranquilidad a los amos y ddndole dolor de cabeza al Imperio durante
tres siglos de lucha y de resistencia en este proceso de cimarronaje que
culmind en Haiti con la Independencia Nacional en 1804, la primera
en América, cuando los esclavos liberaron Haiti de la ignominia de la
esclavitud y redimieron a la humanidad para decitle a la esclavitud en el

mundo: jnunca més!
5- El cimarronaje, San Juan Bautista y la Sarandunga

En el suroeste de la isla, a 60 kilémetros de la ciudad de Santo Domingo y
a45 de la sede de la primera industria azucarera de América, en el enclave
Haina-Nigua-Nizao, estaba el nitaino de Bani, integrante del Cacicazgo
de Maguana, bajo el dominio del indémito cacique Caonabo, situado entre
el Mar Caribe, los Montes Banilejos, el rio Nizao y el rio Ocoa. La ciudad
de Bani fue fundada el 4 de marzo de 1764, y hoy es un centro urbano con
expresiones tradicionales como su catedral y su modernizacién, llena de
tecnologia y expresiones comerciales y centros de masificacién y consumo.

Antes de que se fundara esta poblacién, cuando los esclavizados comen-
zaron el proceso de cimarronaje desde el enclave de la industria azucarera
y cogian camino hacia el suroeste para llegar a las Sierras del Bahoruco y
de Neyba, realizaban una parada de descanso en La Vereda, a ocho kilé-

metros de Bani, la cual poco a poco se convirtié en una tentacién para los



cimarrones, que se fueron quedando alli en lo que era llamado un “maniel
de trénsito”. Este pequeo valle, con arroyos de agua cristalina, tierras aptas
para la pequena agricultura y para el pastoreo de ganado, rodeado de mon-
tafias protectoras, ideales para huir y servir de escondite, con unos alrede-
dores todavia mas tentadores como los Montes Banilejos, sirvié de refugio
para los cimarrones que no querian seguir para el Bahoruco o Neyba, igual
que sucedi6 con las montafias de San José de Ocoa, donde se formaron
varios manieles.

En La Vereda se produjo un interesante proceso sincrético de integra-
cién, con esclavizados que procedian de diferentes lugares de Africa, que
traian sus culturas y las mezclaron con la cultura espafiola, sobre todo a
nivel religioso. La figura del santoral catélico mds popular de la época entre
los esclavizados era San Juan Bautista, por simbolizar el fuego y el agua,
sobre todo esta ultima, que representaba para los africanos el regreso a
Africa y a la libertad. Para alabar a San Juan Bautista surgieron la musica,
los bailes y los cantos de la Sarandunga, a los cuales se les integré posterior-
mente unos cantos de rogativa que no se bailaban, que fueron bautizados
como “Moranos”.

El enclave de La Vereda se mantuvo aislado durante muchos afios como
expresién de resistencia, integracion e identidad entre los descendientes de
los cimarrones, hasta el inicio del siglo XX cuando la produccién de café
en las lomas y montafias de Bani se convirtié en una actividad econémica
determinante. Para recolectar el café que era sembrado en las lomas pro-
fundas de Bani, se reclutaba mano de obra de todas las pequefias comuni-
dades cercanas. La Vereda era una de ellas. Luego, para semiprocesar el
café se construyeron varias factorias en el llano de Fundacién de Peravia y
ala orilla del rio Bani, en la parte norte de la ciudad.

Varias de las comunidades cercanas que trabajan en la recolecta del café,
al terminar la cosecha, bajaban a Fundacién de Peravia a trabajar en los
tendales de las factorias de este producto. La“duefia” del Santo bajé a traba-
jar de La Vereda a Fundacién de Peravia, llevando consigo a San Juan Bau-

tista. Durante mucho tiempo las festividades centrales de la Sarandunga

FIESTAS Y
RITUALES



X ENCUENTRO PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL PATRIMONIO
INMATERIAL DE PAISES IBEROAMERICANOS

el 23 y 24 de junio se hicieron en esta comunidad. Nené Pérez, que vivia
en el Pueblo Arriba de Bani, frente a las factorias de café que estaban en la
orilla del rio Bani, se enamoré de Felicita Biez, la“duena” del Santo en ese
momento, y al irse a vivir juntos a la casa de Nené, trasladaron a San Juan
y desde entonces se comenzaron a celebrar las festividades en el Pueblo
Arriba de la ciudad de Bani.

Desde entonces hay tres grandes Sarandungas en tres lugares y en tres
fechas diferentes: el 23 y 24 de junio en el Pueblo Arriba de la ciudad de
Bani; el 29 de junio, dia de San Pedro, en Fundacién de Peravia; y el segun-
do sabado de julio en La Vereda. Independientemente de estas fechas, hay
Sarandunga durante todo el afio. Por ejemplo, cuando un creyente ofrece
una promesa y ésta se cumple, 0 cuando muere un miembro de la cofradia.

La Sarandunga hace parte de la cotidianidad y de la vida.
6- Descripcion de la Sarandunga

La palabra Sarandunga es de origen africano. Para el antropélogo Marcio
Veloz Maggiolo, basado en las afirmaciones de William W. Megenney y
Fernando Ortiz, la palabra Sarandunga, de origen Congo, hace referencia a
los instrumentos de la orquesta: giiira y tambor. En este sentido, la antropé-
loga Martha Ellen Davis asocia, ademds, el baile, el bailador y el Santo.

En la esencia de las tres grandes Sarandungas podemos observar lo

siguiente:

. En el contexto del Pueblo Arriba de la ciudad de Bani, donde habia la
4 1 “ ” . . . . . . .
presién de una élite “blanca” prejuiciosa, discriminadora y racista, los
contenidos son mas clandestinos, centralizados en tres bailes denomi-
nados Bomba, Capitana y Jacana, con una procesion cuyos cantos son
llamados Moranos, donde se esconde un culto a los difuntos y antepasa-
dos convertidos en ancestros, integrando como camuflaje la figura de La
Capitana, que también existia en las manifestaciones ludicas de la élite

banileja. Musicalmente es la expresion de ritmos africanos y textos (con



FIESTAS Y
RITUALES

excepcidén de los Moranos) de su cotidianidad, cuyos cantos estan fun-
damentados en la técnica africana coral del solo y la respuesta. En todas
las Sarandungas y en los Moranos se utilizan tres pequefios tambores
de dos parches y una giiira de metal. La noche del 23 se le toca al Santo
y se baila dentro de la iglesia. Al amanecer, en procesién y cantando
Moranos, se va al rio donde se le da un bafio simbélico a San Juan Bau-
tista. Los creyentes realizan un despojo con un bafio de purificacién y se
recoge agua en botellas para llevarlas como proteccion a las casas. Luego
se hace un recorrido en cofrados sanjuaneros por el pueblo de Bani hasta

terminar en la iglesia del Santo.

- Enla Sarandunga de Fundacién de Peravia, San Juan Bautista es invita-
do por su amigo San Pedro. Alli, en una capilla, hay salves y posesiones
“ b .7 7

que los creyentes conocen como “montaderas’, expresién de un Vudu
Dominicano como parte de la religiosidad popular. Debajo de una mata
de mango se toca frenéticamente un “perico-ripiao” acompanado de giii-
ra, tambora, saxof6én y acordedn, donde los creyentes, apretujados en un
piso de tierra, bailan tipicos merengues de tierra adentro. En otro extre-
mo del espacio de la festividad, estd San Juan con la Sarandunga, donde
los creyentes bailan y cantan en honor del Santo, mientras que artistas
populares improvisan “chuines’, una forma improvisada de poesia que se

canta a capela.

- En La Vereda, debajo de un é4rbol de guatapana, tocan la Sarandunga
durante todo el dia, mientras libremente se baila en parejas, haciendo
paréntesis s6lo para ir a saludar a San Juan Bautista que estd siendo

alabado en una pequena iglesia al son de los Moranos.
7- Significado cultural de la Sarandunga

La Sarandunga es una herencia cimarrona de los esclavizados africanos

en su lucha por la libertad, expresion del sincretismo religioso y cultural



X ENCUENTRO PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL PATRIMONIO
INMATERIAL DE PAISES IBEROAMERICANOS

africano-espafiol y, sobre todo, afirmacién de un espacio de resistencia, de
lucha, de integracién y de identidad que por generaciones han mantenido
los afrodescendientes banilejos, la cual es parte integrante de la diversidad
cultural y manifestacién fundamental de la identidad nacional.

;{Que viva San Juan Bautista!

DaGcoBerTO TEJEDA

Socidlogo, folklorista e investigador. Ha impartido docencia en las Uni-
versidades: Auténoma de Santo Domingo, APEC, Interamericana y Cen-
tral del Este. Profesor meritisimo de la Universidad Auténoma de Santo
Domingo y miembro de nimero de la Academia de Ciencias de la Re-
publica Dominicana. Premio Internacional Casa del Caribe, Santiago de
Cuba. Orden Felipe Abreu del Carnaval Vegano. Es presidente — director
de la Fundacién Instituto Dominicano de Folklore (INDEFOLK) y ase-
sor nacional de folklore de la Secretaria de Estado de Cultura. Entre sus
libros figuran: Atlas folklérico de la Repiblica Dominicana; Cultura popular
e identidad nacional; El carnaval dominicano: antecedentes, tendencias y pers-

pectivas; Introduccién al folklore dominicano para nifios y Mdscaras, carnaval

e identidad.



FOTOGRAFIAS



El Filanddn, una fiesta de vecindad
y memoria colectiva.



El patrimonio inmaterial como expresion de las
distintas visiones de un pueblo:
el caso de un ritual andino en Peru



En busca de |la teatralidad andina



Relatoria general y conclusiones

Como bien se expres6 desde la ceremonia de apertura, la convocatoria a
pensar la fiesta y el ritual no pudo haber sido un espacio més propicio para
celebrar los diez afios de este encuentro. Su continuidad y la oportunidad
que representa de celebracién de la vida misma, lo convierten en espacio de
ritual y fiesta. Este encuentro es y ha sido lugar de intercambio, recreacién
y construccién de saberes, afectos y conocimientos. Tanto como la fiesta,
ha significado la alegria misma del reencuentro, la conmemoracidn, el re-
cuerdo y el agradecimiento. Espacio vital de reconocimiento, refuerzo de
identidad y cohesién. Ocasién para estrechar lazos y valorar lo que somos,
seremos y pretendemos ser. Asistimos a una deliciosa provocacién en tor-
no a la construccién colectiva de sentidos y significados sobre los rituales
y las fiestas, bienes patrimoniales que se recrean desde las especificidades
propias de cada cultura, de cada lugar y en cada pais. Al ritmo de las expre-
siones musicales y dancisticas, aceptamos la juguetona invitacién a la pausa
y también a la reflexién. Varias fueron las preguntas que nos convocaron y
movilizaron y que llevaremos como ideas fuerza hasta nuestros lugares de
origen, con la profunda conviccidn de que servirdn de faro para la siguiente
travesia.

En un primer plano se nos devela el reto de no pasar de largo por el
concepto de patrimonio y ampliar la mirada hacia los “patrimonios” como
procesos de construccién social. Esta idea anticipé de hecho una reflexiéon
no tan ficil y sencilla de abordar; puso el telén de fondo y afiné la nota para
la conjuncién de una polifonia de voces que se dieron cita para tejer nuevos
sentidos y aproximaciones a éste y otros temas conexos: volver sobre la

idea de patrimonializar y salvaguardar, con una mirada renovada de lo que



11292

X ENCUENTRO PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL PATRIMONIO
INMATERIAL DE PAISES IBEROAMERICANOS

significa conservar y recrear la memoria viva. Homologar sin atentar contra
la diferencia y velar porque la diferencia no se convierta en desigualdad.
Desechar la idea de la tradicién pura y disponernos a la recreacién y rese-
mantizacién de los bienes inmateriales. Entender lo propio sin desechar
o irrespetar lo ajeno y hacer memoria de lo que somos para fortalecernos,
fueron, entre otros, los retos conceptuales propuestos desde lo académico.

La presente relatoria recoge los planteamientos generales y las discu-
siones centrales abordadas en respuesta a estos retos, tanto en los paneles

como en los tres ejes temdticos propuestos.
Conclusiones sobre los ejes tematicos

En general, las ponencias presentadas acogieron los temas propuestos en
cada eje, sin embargo, para efectos de una mejor comprensién de lo que
ellas provocaron en términos de discusién y construccidn colectiva de pre-
guntas, bien vale la pena reclasificarlas, especialmente algunas del eje tem4-
tico dos, propuesto bajo el titulo de procesos migratorios, que enfatizaron
mds en los rituales de entierro y en las relaciones de identidad y reproduc-
cidén cultural.

Asi las cosas, esta relatoria las reclasifica en torno a dichos énfasis de la
siguiente manera: las ponencias que hicieron especial mencién a las rela-
ciones sociales, las identidades y la reproduccién cultural, como es el caso
de:“El filandén, una fiesta de vecindad y memoria colectiva. La oralidad en
los reinos de la nieve y el frio’, de Alfonso Garcia; “El patrimonio inmaterial
como expresién de las distintas visiones de un pueblo. El caso de un ritual
andino en Pert’, de Juan Javier Rivera; “La participacién social en las fies-
tas urbano—mestizas de la regién andina de Bolivia’, de Fernando Cajias;
“Los juegos florales. Una fiesta civica euroamericana entre la modenidad y
la tradicién. Aproximaciones a su estructura social, politica y cultural’, de
Juan Camilo Escobar y Adolfo Le6n Maya.

Las ponencias “De rituales festivo—ceremoniales a patrimonio intangi-

ble. Nuevas recreaciones de viejas tradiciones’, de Juan Agudo; “El sentido



de la fiesta en el contexto de la identidad haitiana’, de Jean Franck Saint-
Cy; y “Fiesta y musica. Transformaciones de una relacién en el Cauca an-
dino’;, de Carlos Mifiana, ubicadas en el eje temdtico sobre migraciones,
enfatizaron mds en la reflexién sobre el sentido de las relaciones sociales
que se construyen en la fiesta y las posibilidades de identidad y reproduc-
cién cultural que ellas encierran, por lo cual se reagrupan en el eje temético
uno.

Otras ponencias del eje temdtico dos se detuvieron mas en los rituales
de muerte como elementos de identidad y reproduccién cultural que en
el proceso migratorio como tal, por lo cual también se reagrupan en el eje
uno, entre ellas estin: “Museologia y rituales finebres. Etica, historia y pa-
trimonio en la encrucijada de la puesta en escena de la muerte’, de Adriana
Maya; “La festividad indigena dedicada a los muertos: patrimonio oral e
intangible’, de Arturo Gémez; y “El banko, gran fiesta ritual de los miem-
bros vivos y difuntos de un fundo familiar en la Sabana del Espiritu Santo,
Republica dominicana’, de Carlos Herndndez Soto.

Finalmente, la ponencia sobre“El cimarronaje, la Sarandunga y San Juan
Bautista en Bani, Reptiblica Dominicana’, de Dagoberto Tejeda, contex-
tualiza el cimarronaje y lo concibe como expresién de resistencia cultural
y reconquista de un territorio, por lo cual se reacomoda en el eje temdtico
dos. Esta ponencia, al hacer alusién a la fiesta de San Juan Bautista, retoma
algunos elementos del ritual pero no profundiza tanto en las relaciones so-
ciales y la reproduccién cultural, como si lo hace con relacién a los rituales
de resistencia y al proceso migratorio de los cimarrones. Igualmente, con
la puesta en escena de la danza, reforzd algunos elementos rituales de cele-
bracién, pero en clave de migracidn.

Ahora bien, sin la pretension de repetir las ponencias, pero si con la
intencién de recordar los elementos bédsicos que las constituyeron, permi-
tanme hacer un breve recorrido de ubicacién para que nos detengamos en
las reflexiones desatadas y en los elementos clave que tomaron fuerza en
torno al tema de las relaciones sociales, las identidades y la reproduccién

cultural.

FIESTAS Y
RITUALES



11294

X ENCUENTRO PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL PATRIMONIO
INMATERIAL DE PAISES IBEROAMERICANOS

El Filandon, una fiesta sustentada en el calor, la vecindad y la economia;
sefial de identidad de la Edad Media, ejercicio de la memoria como sistema
de archivo y de la oralidad como sistema de transmision; el ritual andino de
“El Rodeo’, del Valle de Chancay en el Pert, fiesta para la identificacién y do-
mesticacion de los animales que serdn ofrendados a San Miguel Arcingel
y San Gabriel, lugar de trinsito de una vieja tradicidén de la cria de llamas
sustituida por la cria de reses; las megafiestas urbano-mestizas de la region
andina de Bolivia, basadas en conjuntos folcléricos, herencia de las antiguas
cofradias catélicas coloniales que reflejan no sélo una devocién religiosa,
sino el gusto por bailar una danza folclérica, el deseo de participar, el afin
de entretenimiento, desde los cuales es posible hacer una lectura sociopo-
litica sobre las relaciones de inclusién y exclusion social en este territorio
y sobre la emergencia de las mujeres en sus nuevos roles decisores en la
vida publica; los juegos florales, fiesta civica euroamericana de cardcter inter-
continental, que se mueve en un sistema de régimen antiguo—tradicional e
incorpora valores de la modernidad, constatacién de una serie de historias
conectadas que desde 1324 se han dado cita para la produccién literaria,
enarbolando modelos estéticos, morales e ideolégicos, historia conectada
de larga duracién; los rituales festivo-ceremoniales de Espafia, constatacidon
de la recreacién de viejas tradiciones, sellos de identidad relevantes, comu-
nidades recreadas y registro de cambios estructurales relacionados con la
participacién de la mujer, proceso inverso de revitalizacién de nuevos ri-
tuales; las fiestas y la identidad haitiana, paganas y no paganas, senalan la
preponderancia de la tradicién oral y la transmisién cultural, acto solemne,
culto religioso, acto de alegria y celebracién de independencia y libertad;
y, por tltimo, la misica en el Cauca andino colombiano, toques de tambor
que marcan tetritorios y sefialan cacicazgos, musica de flautas para libe-
rar el viento, relacién con la naturaleza y el territorio, marcas de lucha y
resistencia...

Todas estas ponencias, guardando sus especificidades, coincidieron en
una serie de elementos festivos y rituales relacionados con la iniciacién o

el cierre de ciclos, que de alguna manera comparten un mismo esquema:



alborada, encuentro, desarrollo, despedida, desde donde se desprenden las
primeras preguntas: ;:Qué es entonces lo que se quiere patrimonializar?
¢Qué es lo que se recupera de una fiesta que trasciende las fronteras? ;A
quién le pertenece el ritual? :Cudl es en definitiva la comunidad propietaria
de dicho bien inmaterial?

Otro elemento importante de sefialar es el cambio desde la perspectiva
de feminizacién de la fiesta, encontrado en las ponencias de Bolivia y Es-
pana, especialmente. Se registra como un cambio positivo, pero de igual
manera se sefialan tensiones entre lo urbano y lo rural y la manera como
las mujeres de ciudad “representan” los roles de las mujeres rurales, asu-
mido muchas veces como acto ofensivo. Hay conflicto en los 4mbitos de
desempefio de las mujeres entre lo privado y lo publico. Chocan los ele-
mentos tradicionales con la perspectiva de derechos sociales y politicos de
las mujeres.

Surge también la preocupacién por la continuidad, originalidad o sos-
tenibilidad del ritual como tal. La tensién entre vivir la fiesta como espacio
de identidad y la fiesta como especticulo es evidente. Las megafiestas, por
ejemplo, olvidan la ritualidad o imponen unas nuevas marcas, muchas ve-
ces inducidas por los medios de comunicacién o los mismos “patrocinado-
res” de la fiesta. Se dieron alertas sobre el peligro del provecho econémico
que puede significar la fiesta para el mismo desarrollo de la comunidad y la
banalizacién del rito. La diferencia entre ritual y fiesta se desvanece, pierde
sentido.

Al respecto de esta discusidn se sefialaron una serie de ingenuidades en
las que pueden incurrir los diferentes actores involucrados en el proceso
de patrimonializar las fiestas: en primer lugar estan los comerciantes, tal vez
son los que con menos ingenuidad se presentan en este escenario, pues
tienen claro que en una fiesta hay rentabilidad. Los Estados, por su parte,
no son neutrales, tienen gobiernos partidistas detrds y ejercen relaciones de
poder en el proceso de seleccionar lo patrimonializable. Los investigadores
pueden enganarse poniendo una carga de romanticismo en el hecho de

pensar que todo bien cultural en si mismo es posible de patrimonializar.

FIESTAS Y
RITUALES



11296

X ENCUENTRO PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL PATRIMONIO
INMATERIAL DE PAISES IBEROAMERICANOS

La UNESCO igual podria pecar de ingenua si piensa que “declarar” signi-
fica proteger, como si el bien cultural se pudiera paralizar. Y finalmente, las
comunidades pueden engafarse creyendo que obtienen proteccién cuando
se patrimonializan.

Hay en todo caso una preocupacién que tensiona la discusién y es la del
papel de la empresa privada y el rol de los gestores culturales en el proceso
de patrimonializar. Hay canjes necesarios, el mismo Estado, en el afin de
conseguir el presupuesto de contrapartida exigido por la UNESCO parala
patrimonializacidn, se ve abocado a ofrecer incentivos fiscales a la empresa
privada.

Por otra parte, se advierte la necesidad de redimensionar lo publico des-
de la ciudadania. Ubicar el lugar de la memoria en la configuracién de las
sociedades. Las fiestas son patrimonio mientras no se olviden. Las fiestas
hacen efectivo el patrimonio. Hay una inmensa dimensién politica, socio-
légica y antropoldgica en esto: la fiesta es horizontal, incluyente. Es juego,
y los juegos permiten generar otros adentros, estar afuera es no hacer parte
del mismo.

Toda esta discusién permite plantear una constatacién final: definiti-
vamente la patrimonializacién no es lineal, es dindmica, reviste conflicto y
requiere atencidén. No es posible quedarse sélo en el formalismo juridico,

otras cosas de fondo cobran relevancia.

Los rituales funebres

De otro lado, el debate frente a los rituales finebres se centré en una defensa
éticay la advertencia del peligro de exotizacién de la ceremonia tradicional.
El discurso no puede normalizar el rito de la muerte... ;:Se puede patri-
monializar o convertir en obra de museo un elemento tan vital, conectado
con la trascendencia del ser humano? Sin embargo, hay comunidades que
no crean un conflicto con la exotizacién de sus rituales. En el caso mexica-
no, por ejemplo, se planted que para la gente es bastante claro que éste es

un legado cultural que cuando pasa a los politicos se convierte en folclor,



FIESTAS Y
RITUALES

lo cual no significa una controversia. No se molestan porque los museos
hagan representacién de sus festividades, pues su idea de patrimonio estd

sustentada en su cosmovision y este elemento prevalece sobre los demds.
Eje tematico 3. Gestion, tradicion y nuevas industrias culturales

Las ponencias “Transformacién y uso de los rituales indigenas en mani-
festaciones turisticas y politicas’, de Emanuele Amodio; “La gestién de la
cultura inmaterial: del archivo al repertorio’, de Gisela Canepa; “La ur-
banizacién de la fiesta’, de Francisco Cruces; “El patrimonio inmaterial y
el turismo cultural: en la encrucijada de los derechos’, de Maria Adelaida
Jaramillo; “Historias festivas: cuando la fuerza y la energia se juntan’, de
Sonaly Tuesta; y “En busca de la teatralidad andina’, de Miguel Rubio, de-
volvieron la mirada al tema de armonizar los posibles peligros del turismo
como medio de exotizacidn del ritual. Se sefalé que, al mismo tiempo, éste
reviste unas enormes posibilidades de democratizacién de la cultura, en la
medida que incluye y saca la fiesta del espacio privado para convertirla en
hecho publico.

Si bien no se trata de satanizar el turismo, se deben analizar los riesgos
de la supervivencia y los niveles de responsabilidad de los Estados y de los
gobiernos en la defensa del derecho a la intimidad que algunas comuni-
dades reclaman. ¢{Trabajamos en la cultura para poner valor de uso o de
cambio a las cosas? El turismo se preocupa por mostrar y las comunidades
deben decidir cudles cosas pueden ser vistas o no. Sin embargo, persiste
una pregunta: ;cémo evitar la transformacidn de pricticas vitales en pric-
ticas teatrales?

Por otra parte, un ntcleo fuerte de discusién que surgi6 en este eje fue
el tema de los derechos colectivos. Constatamos el poco conocimiento que
tenemos al respecto y la necesidad de una mirada en clave de derechos. ;A
quién le corresponde su defensa? ;:Cémo hacer pedagogia sobre este asun-
to? Hablar de patrimonio es, definitivamente, hablar de lo publico, y esta

condicidn, que ha sido conquistada por sociedades democraticas, constitu-



1:298::

X ENCUENTRO PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL PATRIMONIO
INMATERIAL DE PAISES IBEROAMERICANOS

ye un llamado ala solidaridad entre los pueblos; es un imperativo ético que
obliga a su defensa. En este marco de ideas, los Derechos de tercera gene-
racién, producto de la organizacién y lucha de amplios colectivos sociales,
reivindican la diversidad en los procesos de identidad y la dignidad como
caracteristica esencial.

De otro lado, ses pertinente poner en discusién las posibilidades de
elaborar un discurso critico frente a las tradiciones y las festividades que
reproducen condiciones de sumisién y dominacién? ;Pueden ser politica-
mente considerables? Esta pregunta devela una preocupacién por el “puris-
mo” que puede estar presente en los procesos de patrimonializacién desde
la perspectiva del Estado o de algunos investigadores y/o gestores cultu-
rales instalados dogmaticamente en posturas acriticas y des-historizadas
sobre la reproduccién cultural.

Finalmente, se sefiald la preocupacién por “‘conservar” expresiones cul-
turales que aparentemente se estin perdiendo, cuando lo que sucede en
realidad es que estdn cambiando como efecto de los procesos acelerados de
urbanizacién. Y es que la fiesta no escapa a la llamada modernidad liquida
propia de las nuevas ciudades globales que ejercen un efecto particular de
superposicién de tiempos y agendas. Desde el siglo XIX asistimos a una
descongelacién del tiempo que generd una especie de guerra del tiempo en-
tre burguesias urbanas y comunidades populares, cuyo influjo llega hasta
hoy como una superposicién heterogénea de tiempos y agendas conflic-
tivas, en lo que pareciera ser un tercer momento de desintegracién de las
ciudades y los pueblos.

La fiesta se ha diseminado, lo moderno y lo tradicional ya no la descri-
ben, asistimos a un nuevo lenguaje universal de la fiesta que se cuela por
multiples espacios. Esto definitivamente afecta la forma de construir rela-
tos sobre la fiesta. Las narrativas de la comunidad y el Estado se confrontan

y aqui estamos nosotros como testigos para seguirnos construyendo'



TALLERES UNESCO/ CRESPIAL



Presentacion de los Talleres UNESCO/ CRESPIAL

Los ENCUENTROS PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL
PATRIMONIO INMATERIAL han contado con el apoyo de la UNES-
CO, que se ha asociado a ellos y ofrecido su resuelta cooperacién.

Desde el VII Encuentro, celebrado en Venezuela, los Encuentros han
servido de marco para la organizacién por parte de la UNESCO de inter-
cambios de experiencias y buenas pricticas entre representantes de los Es-
tados de nuestra region, signatarios de la Convencién para la Salvaguarda
del Patrimonio Inmaterial.

El espacio de reflexién que ofrecen estos talleres es de inmensa im-
portancia, pues dada la relativamente reciente aprobacién de la Conven-
cién y su incidencia en el dmbito de las politicas culturales nacionales y la
definicién de politicas publicas, reviste el mds alto interés la posibilidad de
profundizar en su comprensién y alcance de los postulados consagrados, su
aplicacién e implicaciones.

Por otra parte, estos talleres representan una oportunidad para contri-
buir desde la regién a la reflexién mundial sobre la Convencién, su aplica-
cién y sus directrices operativas.

En esta ocasién se suma la valiosa participacién y apoyo del CRES-
PIAL, Centro Regional para la Salvaguarda del Patrimonio Inmaterial,
con sede en la ciudad de Cusco.

“La Convencidn del patrimonio inmaterial: avances en la regién”; “Sal-
vaguardia de las fiestas y danzas tradicionales en Uruguay”; y el programa
“Identidades productivas” en Argentina, fueron los temas alrededor de los

cuales giraron los intercambios que a continuacion se registran.

22301



LA CONVENCION DEL PATRIMONIO INMATERIAL:
AVANCES EN LA REGION



Introduccion

Fernando Brugman
Oficina Regional de Cultura para América Latina
y el Caribe de la UNESCO

La Organizacién de las Naciones Unidas para la Educacién, la Ciencia y
la Cultura (UNESCO), organismo especializado de las Naciones Unidas,
fue fundada el 16 de noviembre de 1945 con el mandato de promover la co-
operacidn internacional en las esferas de la educacidn, la ciencia, la cultura
y la comunicacién. La UNESCO ayuda a sus Estados miembros a concebir
y aplicar medidas para la salvaguardia efectiva de su patrimonio cultural.
Entre esas medidas, la adopcién de la Convencién para la Salvaguardia del
Patrimonio Cultural Inmaterial en 2003 fue un paso importante hacia la
formulacién de nuevas politicas en la esfera del patrimonio cultural.

En 2005, la Conferencia General de la UNESCO aprobé los principios
y directrices para la creacién y el funcionamiento de institutos y centros
auspiciados por la UNESCO (centros de categoria 2). El objetivo de estos
centros es contribuir de forma sustancial, efectiva y sostenible a la ejecu-
cién de las actividades del programa de la Organizacién, ampliando asi su
alcance e influencia en el plano mundial. En 2006 se crea el Centro Regio-
nal para la Salvaguardia del Patrimonio Cultural Inmaterial de América
Latina (CRESPIAL), que es el primer centro de categoria 2 cuyo objeti-
vo es contribuir a la ejecucidon del programa de patrimonio inmaterial. El

CRESPIAL tiene su sede en la ciudad de Cusco (Pert).



::306::

X ENCUENTRO PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL PATRIMONIO
INMATERIAL DE PAISES IBEROAMERICANOS

La Convencion para la Salvaguardia
del Patrimonio Cultural Inmaterial

La Convencién de 2003, que es el primer instrumento multilateral vincu-
lante para la salvaguardia del patrimonio cultural inmaterial, estd basada
en los acuerdos internacionales, las recomendaciones y las resoluciones
existentes en materia de patrimonio cultural y natural. La Convencién sir-
ve de marco para la concepcién de politicas que reflejen el pensamiento
internacional actual en lo relativo a la preservacién de la diversidad cultural
y la salvaguardia del patrimonio cultural inmaterial.

A los efectos de la Convencidn, por patrimonio cultural inmaterial se
entiende los usos, representaciones, expresiones, conocimientos y técnicas
—junto con los instrumentos, objetos, artefactos y espacios culturales que
les son inherentes— que las comunidades, los grupos y los individuos reco-
nozcan como parte integrante de su patrimonio cultural. Este patrimonio

se manifiesta en particular en los 4mbitos siguientes:

- Tradiciones y expresiones orales, incluido el idioma como vehiculo del
patrimonio cultural inmaterial;

« Artes del especticulo;

- Usos sociales, rituales y actos festivos;

. Conocimientos y usos relacionados con la naturaleza y el universo;

. Técnicas artesanales tradicionales.

El patrimonio cultural inmaterial, que se transmite de generacidn en gene-
racion, es recreado constantemente por las comunidades y grupos en funcién
de su entorno, su interaccién con la naturaleza y su historia, infundiéndoles
un sentimiento de identidad y continuidad. Este patrimonio ha de ser compa-
tible con los instrumentos internacionales de derechos humanos y con los im-
perativos de respeto mutuo entre las comunidades y del desarrollo sostenible.

Las principales finalidades de la Convencién son salvaguardar este pa-

trimonio, asegurar que se respete, sensibilizar al publico respecto de su im-



portanciay promover la cooperacidn y asistencia internacionales. Los paises
que ratifican la Convencién (denominados Estados Partes) se obligan a sal-
vaguardar el patrimonio cultural inmaterial presente en su territorio. En el
plano internacional, la Convencién establece dos Listas, la Lista del patri-
monio cultural inmaterial que requiere medidas urgentes de salvaguardia y
la Lista representativa del patrimonio cultural inmaterial de la humanidad.
El objetivo de estas Listas consiste en resaltar los elementos del patrimonio
cultural inmaterial que son representativos de la creatividad humana y la
diversidad cultural, y en particular aquellos que necesitan ser salvaguarda-
dos urgentemente. Ademds de las listas se establece un registro de buenas
précticas cuyo objetivo es contribuir a la cooperacién internacional a través

de la diseminaci6n e intercambio de ejemplos de salvaguardia.
Objetivos del taller

Considerando las obligaciones derivadas de la Convencién, el Taller
UNESCO/ CRESPIAL tendri como objetivo general debatir sobre las

politicas nacionales y el estado de implementacién de la Convencién.

Temas a abordar:

1. Las politicas nacionales

Las expresiones y manifestaciones inmateriales, parte de ellas agrupadas
anteriormente bajo el nombre de folclor, generalmente no fueron objeto
de un tratamiento patrimonial. Ahora, en el contexto de la accién estatal,
estas manifestaciones son objeto de una serie de dispositivos y mecanis-
mos que tienden hacia su institucionalizacién y aprehensién en términos
de patrimonio. Para ello, resulta importante exponer algunas de las ideas
centrales que subyacen al interés por conocer los procesos, desarrollos y
dificultades que se hacen evidentes al implementar la Convencién.

La Convencién es un instrumento permisivo y la mayoria de sus articu-
los estdn redactados en términos no preceptivos que dejan a los gobiernos

un margen de flexibilidad en cuanto a su aplicacién. Sin embargo, los Esta-

FIESTAS Y
RITUALES

::307::



::308::

X ENCUENTRO PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL PATRIMONIO
INMATERIAL DE PAISES IBEROAMERICANOS

dos Partes estin obligados a adoptar las medidas pertinentes para alentar
y promover todas las formas de cooperacién internacional encaminadas a
salvaguardar el patrimonio cultural inmaterial. A continuacién se exponen
en forma resumida las obligaciones concretas enunciadas en la Convencién

y en sus directrices operativas:

- La Convencién exige a los Estados Partes que adopten las medidas nece-
sarias para garantizar la salvaguardia del patrimonio cultural inmaterial
presente en su territorio y que hagan participar a las comunidades, gru-
pos y ONG pertinentes en la identificacién y definicién de los elemen-
tos de este patrimonio. A fin de asegurar la identificacidon necesaria para
proceder a la salvaguardia, los Estados Partes estidn obligados a crear
uno o mds inventarios del patrimonio cultural inmaterial presente en
su territorio, que deberdn actualizarse regularmente. Los Articulos 11
y 12, aunque son de caricter mds preceptivo que otros articulos de la
Convencidn, dejan suficiente flexibilidad a los Estados Partes para esco-
ger la manera de preparar sus inventarios. No es necesario que un Esta-
do Parte haya confeccionado uno o mds inventarios antes de ratificar la
Convencién. Por el contrario, la preparacidn y actualizacién de inventa-
rios es un proceso continuo destinado a garantizar la identificacién, que

permitird asegurar la transmisién del patrimonio cultural inmaterial.

- Los Articulos 13, 14 y 15 de la Convencién proponen medidas de salva-
guardia y sensibilizacién que un Estado Parte debe comprometerse a
aplicar con la maxima participacién posible de las comunidades, grupos
y, si procede, individuos que creen, mantengan y transmitan el patrimo-

nio cultural inmaterial.

- Los Estados Partes deben aportar contribuciones periédicas al Fondo
establecido en virtud del Articulo 25 de la Convencién. Los Estados
Partes que no hagan la declaracién mencionada en el pirrafo 2 del Arti-

culo 26 deberdn abonar, por lo menos cada dos afios, una contribucién



al Fondo igual al 1% de su contribucién al presupuesto ordinario de la
UNESCO. Los Estados que hagan la declaracién mencionada en el pi-
rrafo 2 del Articulo 26 deberan abonar, por lo menos cada dos afios, una
contribucién al Fondo por un importe que sea lo més cercano posible al

1% de su contribucién al presupuesto ordinario de la UNESCO.

- Los Estados Partes deben presentar informes periddicos al Comité Inter-
gubernamental sobre las disposiciones legislativas, reglamentarias o de
otra indole que hayan adoptado para aplicar la Convencién (Articulo
29). Estos informes deberdn contener informacién sobre el estado de
todos los elementos del patrimonio cultural inmaterial presentes en el
territorio del Estado Parte que hayan sido inscritos en la Lista represen-
tativa. Ademds, cada Estado Parte presentard al Comité informes sobre
el estado de los elementos del patrimonio cultural inmaterial presen-
tes en su territorio que hayan sido inscritos en la Lista de salvaguardia

urgente‘

2. Participacion comunitaria en la salvaguardia

La Convencién presta especial atencién al papel de las comunidades y
los grupos en la salvaguardia del patrimonio cultural inmaterial. Su objeto
son mds los procesos y condiciones que los productos, y su prioridad es el
patrimonio vivo que representan las personas, a menudo colectivamente,
y que se comunica a través de la experiencia vital. La Convencién se ocu-
pa del patrimonio que las comunidades consideran importante, y trata de
contribuir al fomento de la creatividad y la diversidad y al bienestar de las
comunidades, los grupos y la sociedad en general.

La Convencién no especifica a qué comunidades o grupos de deposi-
tarios de la tradicidn se refiere. El espiritu de la Convencién quiere que las
comunidades tengan un caricter abierto, sin estar necesariamente vincula-
das a territorios determinados. Las comunidades pueden ser dominantes o
no dominantes y un individuo puede pertenecer a diferentes comunidades

a un mismo tiempo, o cambiar de comunidad. La Convencién recalca que

FIESTAS Y
RITUALES

::309::



X ENCUENTRO PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL PATRIMONIO
INMATERIAL DE PAISES IBEROAMERICANOS

el patrimonio cultural inmaterial presente en un territorio debe ser iden-
tificado y definido con la participacidn de las comunidades, grupos y orga-
nizaciones no gubernamentales pertinentes. Sobre esta base, los Estados
Partes han de tratar de conseguir la méds amplia participacion posible de las
comunidades, grupos y, cuando proceda, individuos que creen, mantengan
y transmitan ese patrimonio, y asociarlos activamente a su gestion.

El término “salvaguardia” hace ver claramente que el objetivo principal
de la Convencidn es garantizar la viabilidad a largo plazo del patrimonio
inmaterial dentro de las comunidades y los grupos. La Convencién define
“salvaguardia” como “las medidas encaminadas a garantizar la viabilidad del
patrimonio cultural inmaterial, comprendidas la identificacién, documen-
tacién, investigacidn, preservacidn, proteccién, promocion, valorizacién,
transmisién —bdsicamente a través de la ensefianza formal y no formal-y
revitalizacién de este patrimonio en sus distintos aspectos”.

Los Estados podrian adoptar una politica general destinada a promover
el patrimonio cultural inmaterial e integrar sus medidas de salvaguardia en
programas de planificacién, o designar a érganos competentes en la esfera
del patrimonio cultural inmaterial y fomentar la realizacién de estudios
cientificos, técnicos y artisticos. Ademis, los Estados podrian arbitrar me-
didas técnicas, administrativas y financieras destinadas a asegurar el ac-
ceso al patrimonio cultural inmaterial, al tiempo que se respetan los usos
consuetudinarios por los que se rige el acceso a ciertos aspectos de este
patrimonio, asi como medidas encaminadas a crear o reforzar instituciones
de documentacién. ;Puede la documentacién provocar la“congelacion” del
patrimonio cultural inmaterial? No, si tiene por objeto mostrar el estado
de ese patrimonio en el momento en que se efecttia. Si un elemento del pa-
trimonio cultural inmaterial corre peligro, los registros deberdn reflejar los
riesgos que lo amenazan. Por consiguiente, el seguimiento del patrimonio
vivo es fundamental para detectar ripidamente las posibles amenazas y
ponetles remedio.

Ademis, los Estados deben garantizar el reconocimiento y el respeto

del patrimonio cultural inmaterial en la sociedad, en particular mediante la



elaboracién de programas educativos, de sensibilizacién y de informacién,
la realizacién de actividades de creacidn de capacidad para la salvaguardia
de este patrimonio y la prestacién de apoyo a los medios no formales de

transmisién del conocimiento.

Aspectos posibles a debatir:

- Las medidas de salvaguardia deben concebirse y aplicarse en todos los
casos con el consentimiento y la participacién de la comunidad. En oca-
siones la intervencién publica para salvaguardar el patrimonio de una
comunidad tal vez sea inconveniente, porque podria alterar el valor que
el patrimonio tiene para su comunidad. Ademi4s, las medidas de salva-
guardia han de respetar siempre los usos consuetudinarios que regulan
el acceso a determinados aspectos de ese patrimonio, como por ejemplo
las manifestaciones relacionadas con el patrimonio cultural inmaterial

que sean sagradas, o que se consideren secretas.

- El Taller podria examinar qué tanto ha sido posible sobrepasar la mirada
folclorizante y exotizante de la cultura en la puesta en marcha de las poli-
ticas y acciones referidas al patrimonio cultural inmaterial de cada pas.
Mientras que el folclor pretende encontrar su fundamento en el térmi-
no de cultura tradicional y popular que a menudo pretende representar
una identidad en comun, el patrimonio cultural inmaterial se basa en
la configuracién de comunidades y grupos determinados por este patri-
monio. Los individuos pueden pertenecer al mismo tiempo a distintas
comunidades y grupos. En ciertos casos, la idea de acudir al “pueblo’,
al folk, a sus formas de hablar, vestir, festejar o relacionarse, entre otros
aspectos, ha sido usada para construir el concepto de una nacién que no
cambia al poseer una tradicién sélida de la cual enorgullecerse ya que
resiste a los embates de la modernizacién. En este sentido, el pueblo es
rural, campesino, aunque esté presente también en la ciudad y se resista
a las amenazas de transformacidn y en ciertos casos industrializacion.

Recolectando leyendas, historias o cuentos, documentando fiestas y car-

FIESTAS Y
RITUALES



X ENCUENTRO PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL PATRIMONIO
INMATERIAL DE PAISES IBEROAMERICANOS

navales, describiendo vestidos, comidas y sabores, expertos en folclor
han consolidado la idea del mestizaje como base de una tnica comu-
nidad nacional, repartida en distintas zonas folcléricas de un pais. Por
el contrario, en la Convencién las comunidades y grupos se convierten,
sin lugar a dudas, en el pilar fundamental del desarrollo de politicas de
identificacién y salvaguardia. Es la comunidad o el grupo quien deter-
mina que las expresiones o manifestaciones culturales forman parte de
su patrimonio cultural al darles un sentido de identidad y continuidad;
esto conduce a cuestionar cdmo se crean estas comunidades, es decir,
cémo los miembros de un colectivo llegan a establecer acuerdos y orga-
nizaciones en aras de la cohesién y con el fin de obtener algunos recursos

econdmicos o de lograr ciertas reivindicaciones politicas o territoriales.

3. Los inventarios y los derechos colectivos

Para mantenerse en vida, el patrimonio cultural inmaterial debe ser
pertinente para su comunidad, recrearse continuamente y transmitirse de
una generacién a la siguiente. Se corre el riesgo de que ciertos elementos
del patrimonio cultural inmaterial mueran o desaparezcan, pero salvaguar-
dar no significa fijar o congelar este patrimonio en alguna forma pura o
esencial. Salvaguardar el patrimonio cultural inmaterial implica transferir
conocimientos, técnicas y significados. La Convencién hace hincapié en la
transmisién o comunicacién del patrimonio de generacién en generacidn,
no en la produccién de manifestaciones concretas como danzas, canciones,
instrumentos musicales o articulos de artesania. Asi pues, en gran medida
toda accién de salvaguardia consistird en reforzar las diversas y variadas
circunstancias, materiales o inmateriales, que son necesarias para la conti-
nua evolucién e interpretacion del patrimonio cultural inmaterial, asi como
para su transmisidn a las generaciones futuras.

Los inventarios forman parte integrante de la salvaguardia del patrimo-
nio cultural inmaterial porque pueden sensibilizar al publico respecto de
dicho patrimonio y de su importancia para las identidades individuales y

colectivas. Ademds, el proceso de inventariar el patrimonio cultural inma-



terial y poner estos inventarios a disposicién del piblico puede promover
la creatividad y el respeto de si mismos de las comunidades y los individuos
en los que se originan las expresiones y los usos del patrimonio. Por otra
parte, los inventarios pueden servir de base para la formulacién de planes
concretos de salvaguardia del patrimonio cultural inmaterial inventariado.

Los Estados pueden elegir entre hacer un inventario tinico globalizante
o una serie de inventarios mds pequefios y limitados. Por ello nila Conven-
cién ni las Directrices Operativas hablan de “un inventario nacional” sino
de “uno o mds inventarios’. De esta manera los Estados no se ven forzados
a incluir todos los 4mbitos o comunidades en un sistema tnico, y pueden
incorporar también los registros y catilogos existentes. Como quiera que
las comunidades son las que crean el patrimonio cultural inmaterial y lo
mantienen en vida, les corresponde un lugar de privilegio en su salvaguar-
dia. Las comunidades que utilizan en la prictica el patrimonio cultural
inmaterial estin en mejores condiciones que nadie para identificarlo y sal-
vaguardarlo, y por consiguiente deben participar en la identificacién de su
patrimonio mediante la confeccidn del inventario.

Algunas de las estrategias mas eficaces de salvaguardia, que se emplean
cada vez mas frecuentemente, son las actividades innovadoras de las co-
munidades para constituir su propia documentacién y los programas de
repatriacién o difusién de documentos de los archivos que contribuyen a
mantener la creatividad.

Segtn el apartado d) ii) del Articulo 13, los Estados Partes deben tener
siempre presentes los usos consuetudinarios por los que se rige el acceso al
patrimonio inmaterial. En algunos casos esto puede significar que ciertas
formas del patrimonio cultural inmaterial no deben inventariarse, o que
algunos elementos del patrimonio que ya estdn incluidos en los inventa-
rios s6lo pueden ponerse a disposicién del publico con sujecién a deter-
minadas restricciones. Mds que crear una documentacién detallada sobre
temas sensibles, las comunidades podrian decidit, por ejemplo, que en los
inventarios se indique quiénes son los depositarios de ciertos conocimien-

tos. Suministrar informacién sobre un elemento del patrimonio cultural

FIESTAS Y
RITUALES



X ENCUENTRO PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL PATRIMONIO
INMATERIAL DE PAISES IBEROAMERICANOS

inmaterial en un inventario facilita el acceso a este elemento. Al tenor del
espiritu de la Convencién, la voluntad de las comunidades que se nieguen a
incluir un elemento de su patrimonio cultural inmaterial en un inventario
debe respetarse.

Muchos sistemas de inventario actuales, y casi todos los antiguos, se
crearon con fines distintos al de salvaguardar el patrimonio, en el sentido
que se da a este término en la Convencién de 2003. Algunos de ellos fue-
ron concebidos por investigadores para atender a las necesidades de otros
investigadores. Ademas, algunos de los inventarios antiguos son particu-
larmente problematicos porque pueden haberse realizado en una situacién
colonial o como parte del proceso de edificacién de la nacién.

La mayoria de los paises carecen de instrumentos juridicos de protecciéon
de los derechos de propiedad de las comunidades, los grupos de ejecutantes
y los depositarios de las tradiciones sobre sus usos y expresiones culturales
y sociales tradicionales. Esto quiere decir, tal vez, que hay que proceder con
precaucién cuando se maneje informacion ficilmente accesible con posibles
aplicaciones comerciales. Cuando no existe una proteccién juridica adecuada,
personas ajenas pueden utilizar y aprovechar con fines comerciales informa-
ciones tales como los conocimientos médicos tradicionales, el conocimiento
de los recursos naturales y las tradiciones musicales y orales. Como las co-
munidades deben dar su consentimiento libre, previo y con conocimiento de
causa al inventario de su patrimonio, pueden limitar el volumen de informa-
cién que deseen proporcionar sobre los elementos de su patrimonio cultural
inmaterial, o no proporcionar ninguna. Es posible que las comunidades no
siempre sean conscientes del valor potencial de su patrimonio para los de-
mds, por lo que los encargados de realizar el inventario deben cuidar de no
proporcionar informacién que viole la privacidad o se preste al aprovecha-

miento desleal por parte de personas ajenas a la comunidad.

Aspectos posibles a debatir:
La confeccién de inventarios ha de ser un proceso vertical, de arriba a

abajo y viceversa, en el que participen las comunidades locales y los go-



FIESTAS Y
RITUALES

biernos y las ONG. A fin de que los Estados Partes cumplan el requisito
de la participacién de las comunidades, se podria analizar cémo deberian

establecerse procedimientos para:

- Proceder ala oportuna identificacién de las comunidades y los grupos, y
de sus representantes;

« Garantizar que sélo se hace el inventario del patrimonio cultural inma-
terial reconocido por las comunidades o los grupos;

- Garantizar que el ejercicio de inventario obtiene el consentimiento libre,
previo y con conocimiento de causa de las comunidades y los grupos;

- Asegurar el consentimiento de las comunidades cuando intervengan
personas ajenas a ellas;

- Respetar los usos consuetudinarios en materia de acceso al patrimonio
cultural inmaterial;

- Hacer que participen activamente los gobiernos locales o regionales;

- Adoptar y aplicar un cédigo de ética que tenga en cuenta las ensefianzas
derivadas de los usos correctos en todo el mundo.

También podrian considerarse los puntos siguientes:

- Cémo desarrollar e implementar soluciones a los problemas ligados
al desarrollo social de las comunidades, independientemente de si
existen o no expresiones incluidas en las listas, bien sean nacionales o
internacionales.

- Cémo evitar que los procesos de inventario, registro y eventual inclu-
sién en las listas a los que son sometidas tales expresiones culturales, no
terminen siendo simples acciones de peritaje por las que se les otorga
un sello de calidad, con muy escaso impacto en la calidad de vida de las
comunidades que son portadoras de las expresiones.

« Analizar las consecuencias sociales del proceso de identificacién de di-
chas expresiones culturales, al tiempo que reconocer el caracter politico
que, en ciertos casos, ha tomado el PCIL

- Cdémo contar con las perspectivas de los cientificos sociales para selec-

cionar y sustentar la inclusién de las manifestaciones propuestas en el



X ENCUENTRO PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL PATRIMONIO
INMATERIAL DE PAISES IBEROAMERICANOS

posible repertorio del PCI, en la medida en que ellos introducen una
reflexividad necesaria.

- Un riesgo evidente con la implementacién de la Convencién, particu-
larmente en lo concerniente a los inventarios y la difusién de éstos, se
refiere precisamente a la normatividad referida a la autoria, propiedad
y derechos que rige en los diferentes paises, y el alcance de éstos pa-
ra proteger estas manifestaciones colectivas. Otra de las paradojas que
enmarcan este contexto de la globalizacién, es el de los principios rec-
tores internacionales que regulan esta materia, en particular los de la
Organizacién Mundial de la Propiedad Intelectual, OMPI, que, aunque
disefiados para la proteccién en la invencién y creacidn, privilegian lo
individual e industrial sobre lo colectivo y tradicional. De ahi que resulte
central analizar cémo los paises han desarrollado o intentado desarro-
llar mecanismos que salvaguarden el PCI en esta materia. Sin embargo,
los cuestionamientos deben abarcar mds alla de esto y explicitar a quién
o quiénes benefician las medidas de proteccién, que, como se viene in-

sistiendo, deben involucrar el tema de las comunidades.

FErNnaNDO BrRUuGMAN

Coordinador del Programa de Cultura de la Oficina Regional de Cultura
para América Latina y el Caribe de la UNESCO desde octubre de 2009.
Profesional egresado del Instituto de Relaciones Internacionales de los Pai-
ses Bajos Clingendael, licenciado en Estudios Europeos por la Universidad
de Amsterdam con una especializacién en historia cultural europea y en
derecho espafol. Entre sus publicaciones se encuentran: Cultura Popular
del Bierzo (1987); El felicisimo viaje de Calvete de Estrella (1996); Cobesion:
the challenge for the future (1997); The joyeuses entrees of 1549: the staging
of royal power (2005); y Convencion para la Salvaguardia del Patrimonio In-
material (2006).



La salvaguardia, difusion y promocion del
patrimonio cultural inmaterial en el Peru

Cecilia Bakula,
Peru

Cabe empezar recordando que el Per tiene una densidad histérica milena-
ria como resultado de una ocupacién humana ininterrumpida desde hace
por lo menos diez mil afios. Esta ocupacién no sélo se pone de manifiesto
en los vestigios y monumentos arqueoldgicos con caracteristicas inicas en
tanto son el resultado de la adaptacién de sus habitantes a las particulares
condiciones geograficas y ecoldgicas de su territorio, sino que ademds se ex-
presa en el desarrollo y acumulacién de técnicas y conocimientos derivados
de los esfuerzos por obtener los mayores beneficios de estas condiciones.

Asi, se ha acumulado a través de los siglos un vasto conocimiento sobre
el entorno y su uso, que se expresa desde la domesticacién de especies ani-
males y vegetales tinicas, pasando por el conocimiento de sus propiedades
y beneficios en funcién de las necesidades humanas, hasta una variedad de
creaciones simbdlicas originales en las que se ha plasmado no sélo la cos-
movisién de estos grupos humanos sino ademds su gran capacidad artistica
y peculiar sensibilidad estética. M4s importante atin para el caso del patri-
monio cultural inmaterial, esta sensibilidad estética particular ha perdura-
do alo largo de todos estos siglos en un proceso de continua recreacién y
adecuacién a las cambiantes circunstancias sociohistdricas.

Teniendo en cuenta la mencionada densidad histérica del pais, no es
nada extrafio que el interés por estudiar este vasto legado se remonte a los
primeros afos de la era republicana, e incluso antes si se tiene en cuenta

que en épocas coloniales ha habido personas que a titulo personal o con



X ENCUENTRO PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL PATRIMONIO
INMATERIAL DE PAISES IBEROAMERICANOS

inquietudes cientificas se han interesado por registrar y estudiar diversos
aspectos del legado cultural del Perti. Dado que en esta oportunidad es im-
posible abarcar todo este recorrido, quisiéramos mencionar algunos hitos
relativamente recientes que son muy ilustrativos de esta disposicién que
existe en el Perti por registrar y difundir el patrimonio cultural inmaterial.

En 1948 se fundé la Escuela de Musica y Danzas Folkléricas Peruanas,
pasando luego a denominarse Escuela Nacional de Arte Folklérico, que
desde hace algunos afios obtuvo rango de institucién de educacién superior,
cambiando su nombre a Escuela Nacional Superior de Folklore José Maria
Arguedas, ofreciendo carreras que culminan en titulos profesionales. En
sus mds de sesenta afos de ininterrumpida labor, esta institucién ha ofre-
cido cursos abiertos al publico en general, mediante los cuales connotados
intérpretes de musica y danzas tradicionales peruanas han transmitido sus
conocimientos. Cabe destacar que muchos de los alumnos de estos cursos
han sido a su vez maestros de escuela, quienes han acudido a ellos para a
su vez transmitir el arte tradicional a la nifiez y juventud escolar. Aparte de
esto, la Escuela lleva a cabo investigaciones en profundidad sobre el patri-
monio cultural inmaterial del pais.

Otro ejemplo importante en las tltimas décadas es el registro que se hi-
zo a nivel nacional de los instrumentos musicales de origen tradicional, in-
vestigacion sin precedentes en nuestro pais que culminé en un exhaustivo
Mapa de los instrumentos de uso popular en el Perd, libro de casi seiscientas
paginas publicado en 1978 por el Instituto Nacional de Cultura. La impor-
tancia de este esfuerzo radica en que no sélo se inventarié y describié con
ilustraciones las caracteristicas de cada instrumento y los materiales usados
para su confeccidn, incluyéndose una descripcidén de su afinacién y manera
de ejecutatlo, sino sobre todo porque se identificé la ubicacién y distribu-
cién geografica de su uso. El paso de los afios hace que se incremente el
valor de este inventario, no sélo porque algunos de estos instrumentos han
desaparecido y muchos otros han sufrido alteraciones en su elaboracién al
irse sustituyendo los materiales tradicionales de su confeccidén con piezas

de plistico y otros elementos de procedencia industrial, sino también por-



que la distribucién de muchos de estos instrumentos ha variado con los
desplazamientos migratorios internos y los cambios demograficos de las
tltimas tres décadas.

Otro significativo aspecto de la labor institucional que antecede a la sus-
cripcidn por el Perti de la Convencién para la Salvaguardia del Patrimonio
Inmaterial (UNESCO, 2003), es el de las declaratorias de Patrimonio Cul-
tural de la Nacién para las expresiones del patrimonio inmaterial. La primera
de ellas se hizo en 1986 y esta referida a la marinera, danza popular peruana
extendida en el pais, a sus formas coreogrificas y musicales en sus diversas
variedades locales. Es importante destacar que las declaratorias se sustentan
en expedientes presentados por las comunidades de portadores que inclu-
yen la descripcién de las manifestaciones a ser reconocidas, de modo que
cada declaratoria es también un registro detallado de la respectiva expresién
que se reconoce como Patrimonio Cultural de la Nacién. Estas declaratorias
comprenden desde expresiones musicales y coreogrificas hasta los conoci-
mientos ancestrales y técnicas tradicionales vinculadas a la extraccion de sal,
pasando por festividades religiosas, disefios artisticos y culturas alimenticias.
En total, hay mas de ochenta expresiones del patrimonio cultural inmaterial
que han sido declaradas Patrimonio Cultural de la Nacién.

En relacién con todo esto es oportuno recordar que, desde su creaciéon
en 1971 como Organismo Publico Descentralizado del Sector Educa-
cidn, el Instituto Nacional de Cultura del Pert ha desarrollado acciones
de proteccién, conservacién y promocién, puesta en valor y difusién del
patrimonio cultural del pais en sus diversas manifestaciones y expresiones
para contribuir al desarrollo nacional con la participacién activa de la co-
munidad y de los sectores publico y privado. En lo que se refiere a lo que
llamamos cultura viva o patrimonio cultural inmaterial, el INC tiene en
cuenta los usos, representaciones, expresiones, conocimientos y técnicas,
asociados a los instrumentos, objetos, artefactos y espacios culturales que
les son propios, y que son transmitidos de generacion en generacién. Cuan-
do estas expresiones son de caricter tradicional, suelen transmitirse inter-

generacionalmente, a viva voz o a través de demostraciones practicas.

FIESTAS Y
RITUALES



X ENCUENTRO PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL PATRIMONIO
INMATERIAL DE PAISES IBEROAMERICANOS

No obstante, en tiempos actuales se considera también que el patrimo-
nio cultural inmaterial se transmite y, sobre todo, se divulga y promueve
institucionalmente recurriendo a los medios modernos de difusién. Esto
no sélo se refiere, ciertamente, a la radio y televisién. Con el continuo aba-
ratamiento de los aparatos de reproduccién fonogrifica y audiovisual, asi
como de los costos de produccién y realizacidén de fonogramas y “videogra-
mas’, resulta cada vez mds asequible recurrir a estos soportes tecnoldgicos
para prontamente poner al alcance del publico los repositorios institucio-
nales del patrimonio cultural, asi como los resultados de los registros de
campo. A esto se suman, por supuesto, las capacidades de la internet, con lo
cual la promocién cultural adquiere alcances literalmente mundiales.

Con respecto a las llamadas artesanias, el Instituto Nacional de Cultura
del Perti lleva a cabo varias actividades de modo permanente, como es el ofre-
cimiento de cursos para su aprendizaje en el Museo Nacional de la Cultura
Peruana, exposiciones, ferias artesanales y concursos nacionales. Una activi-
dad importante a este respecto es la exposicién-venta llamada Ruraq maki,
hecho @ mano, que congrega cada afio en el Museo de la Nacién a més de cin-
cuenta colectividades de artistas populares de las diversas regiones del pais y
de distintas especialidades. Esto conlleva una gran visibilidad no sélo de las
realizaciones de estos maestros, sino de ellos mismos y de sus colectividades,
ya que los artistas tienen aqui un espacio alternativo de difusién de sus sabe-
res y talentos en contacto directo con el piblico que visita la exposicién.

Dentro de este dmbito merece destacarse en particular la reciente culmi-
nacién de un proyecto auspiciado por la UNESCO para el fortalecimiento
de la transmisién del conocimiento textil tradicional de Taquile, conoci-
miento que fue declarado Obra Maestra del Patrimonio Oral e Inmaterial
de la Humanidad. Este proyecto logré reunir un inventario actualizado
sobre las practicas tradicionales de confeccién textil y de la iconografia em-
pleada en las mismas y desarroll6 diversas actividades que involucraron a
la comunidad y a la escuela.

Permitaseme explicar con mayor amplitud la labor actual de nuestra

institucién con respecto al patrimonio cultural inmaterial, ya que se tra-



ta de un aspecto fundamental de nuestra presente actividad. Para el caso
de las expresiones del patrimonio cultural vivo, el Instituto Nacional de
Cultura ha desarrollado un sistema participativo para la implementacién
de un inventario de estas expresiones, el cual estd en concordancia con la
Convencién para la Salvaguardia del Patrimonio Cultural Inmaterial de la
UNESCO. Las declaratorias del patrimonio cultural vivo abarcan el 4m-
bito de las practicas, las representaciones, las expresiones, los conocimien-
tos y los saberes —asi como los instrumentos, objetos, artefactos y espacios
culturales asociados con ellos— que las comunidades, los grupos y los in-
dividuos reconocen como parte de su patrimonio cultural. Es asi como, en
el espiritu de la Convencidn pero precisando un poco mas los conceptos,
considera patrimonio cultural inmaterial manifestaciones y expresiones

culturales vigentes como las siguientes:

- Lenguas y tradiciones orales

- Fiestas y celebraciones rituales

- Musica y danzas

- Expresiones artisticas plasticas: arte y artesania

- Costumbres y normativas tradicionales

- Formas de organizacién y de autoridad tradicionales

- Précticas y tecnologias productivas

- Conocimientos, saberes y pricticas como la medicina tradicional y la
gastronomia

- Espacios culturales de representacién o realizacién de pricticas culturales

Asi mismo, la obra de grandes maestros, sabios y creadores en el cam-
po de las manifestaciones culturales vigentes y que contribuyen al registro,
estudio, difusién y salvaguardia de las mismas, puede ser declarada como
Patrimonio Cultural de la Nacién.

Los beneficios de este sistema repercuten en distintos niveles. Por una
parte, las colectividades involucradas en este proceso sistematizan la in-

formacién sobre las expresiones de su patrimonio cultural. Por otra, per-

FIESTAS Y
RITUALES



X ENCUENTRO PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL PATRIMONIO
INMATERIAL DE PAISES IBEROAMERICANOS

mite que las colectividades cuenten con un reconocimiento oficial de sus
expresiones culturales, lo que constituye una herramienta valiosa y eficaz
para la salvaguardia de las mismas en tanto constituye una plataforma para
obtener apoyo de entidades estatales y no estatales para este fin. En térmi-
nos més amplios, el pais construye un inventario y registro del patrimonio
cultural inmaterial desarrollado con la participacién de las propias comu-
nidades portadoras del mismo.

En el afio 2003 en el Instituto Nacional de Cultura se crea la Direccion
de Registro y Estudio de la Cultura en el Pertt Contempordneo, con lo cual
se establece una dependencia dedicada al patrimonio cultural inmaterial
con un rango equivalente al de las dependencias dedicadas al patrimonio
arqueoldgico y arquitecténico. Esta dependencia es actualmente el 6rgano
del Instituto Nacional de Cultura dedicado a organizar el registro de las
diversas manifestaciones culturales vivas existentes en el pais, y a promover
estudios e investigaciones que permitan conocer y salvaguardar los testi-
monios de su vigencia, cambios y perspectivas. Asi, se le encarga como una
de sus funciones principales hacer el inventario y estudio de las costumbres
y creencias, los conocimientos y técnicas en el trabajo, los saberes sobre la
salud, la culinaria y todos los 4mbitos registrables de la musica, la danza, la
narracidn oral y las artes populares tradicionales del pais. Desde luego que
las otras funciones principales que se le asignan son las de salvaguardar,
promover y difundir el patrimonio cultural inmaterial del pais.

Merece una mencién especial el Programa Qhapaq Nan, como parte del
cual se hizo un levantamiento de informacién sobre el patrimonio cultural
inmaterial en torno al antiguo camino andino. La Direccidén de Registro y
Estudio de la Cultura en el Pertt Contemporineo de nuestra institucién, en
su calidad de Componente Etnografico del Programa Qhapaq Nan, tuvo a
su cargo este registro, para lo cual desde el ano 2003 hasta el 2007 empled
un total de veinte antropdlogos que se organizaron en equipos de dos para
recorrer en toda su extensién los tramos principales de este camino, regis-
trando el patrimonio cultural vivo de las localidades aledanas. La vasta in-

formacién obtenida esta siendo actualmente volcada en una base de datos,



la cual a su vez sirve de sustento para determinar y planificar subsiguientes
estudios en profundidad del patrimonio cultural inmaterial en estas locali-
dades. Es mds, una vez completada y sistematizada por distintas categorias
tales como ocasién y lugar de recoleccidn, temdtica y caracteristicas de las
manifestaciones, esta base de datos serd puesta al alcance del publico en
general mediante la pigina Web del Instituto Nacional de Cultura.

Asi, entre los afios 2003 y 2007 se han registrado mdis de seiscientas
horas de grabaciones sonoras con relatos orales y narraciones y mds de mil
cien fichas etnogréficas que describen las caracteristicas culturales mas sig-
nificativas de cada pueblo visitado, en particular de su patrimonio cultural
inmaterial, lo que a su vez significa que se inspeccionaron unas mil cien
localidades a lo largo del antiguo camino inca, y se tienen cerca de quince
mil fotografias que ilustran los datos consignados en las fichas.

A partir de este acopio de informacién etnogrifica, el INC lleva a ca-
bo desde el ano 2008 varios estudios a profundidad sobre el patrimonio
cultural inmaterial. Estos proyectos tienen como eje central el registro, la
promocién y la difusién de la cultura de estas localidades, y son ejecutados
por equipos multidisciplinarios. Para una mejor presentacién y divulga-
cién de la informacién recogida se han disefiado varias series de ediciones
multimedia que incluyen un disco compacto audiovisual y un fasciculo en
colores, con textos y fotografias que permiten explicar el contenido de cada
edicién para su mejor comprensién y apreciacion intercultural.

Es asi que la serie Fiestas tradicionales ha empezado con la festividad
tradicional de marcacién del ganado en la sierra central del Perti, como
resultado del registro etnogrifico a profundidad de los principales eventos
de la festividad. El segundo nimero de esta serie estd dedicado al culto
tradicional andino en torno a la Virgen de Cocharcas; y esta en proceso la
tercera entrega de la serie, titulada El recuerdo del Inca, dedicada a las fiestas
que recuerdan la presencia del Inca en la zona de Hudnuco. Ancestrales
huellas que ponen en escena bajo una interpretacion popular los principa-

les eventos de la captura y muerte del inca Atahualpa.

FIESTAS Y
RITUALES



X ENCUENTRO PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL PATRIMONIO
INMATERIAL DE PAISES IBEROAMERICANOS

Por otra parte, la primera entrega de la serie Misica tradicional presen-
ta un registro de 38 melodias tradicionales de los Chopcaa, grupo étnico
de la sierra central peruana, para lo cual se utilizaron equipos profesionales
de grabacién y edicién en discos compactos acompafiados de un folleto
con los textos de las canciones, tanto en su versién original en quechua co-
mo con las respectivas traducciones al castellano y sendas anotaciones que
contextualizan su contenido y significado. El segundo niimero de esta serie
estard dedicado a los instrumentos musicales tradicionales de una locali-
dad serrana en el norte del Peru, registrando su uso en rituales populares y
otros significativos contextos conmemorativos. Esta serie también incluye
un libro de préxima aparicidn sobre la historia del vals popular limefo, y
se estd preparando otro sobre la marinera, tradicional expresién musical y
coreografica de la costa central del Per.

También estamos desarrollando una tercera serie, Relato oral, dedicada a
divulgar las narraciones de origen tradicional recogidas a lo largo de todo el
Perti en el recorrido del Qhapaq Nan. Esta serie har4 entregas de discos com-
pactos con los relatos en la propia voz de los narradores y segtin una seleccién
temdtica y ordenamiento geogrifico. Como todos sabemos, el registro sonoro
de la narrativa oral enriquece su contenido cultural en comparacién con el
texto impreso, en tanto permite que se perciba la entonacién, ritmo y demds
recursos de expresién sonora de cada narrador. Desde luego, el folleto que
acompafie estos discos contendri la informacién complementaria ya mencio-
nada, como la fecha, lugar y ocasién de registro, entre otros datos. En ese sen-
tido, la serie valorizard y difundira todo el material narrativo oral recogido.

Ademas tenemos la serie de documentales Ruraq maki — hecho a mano,
en la que se recoge el testimonio de diversos artistas populares vivos de cada
region del pais, estando su primera entrega dedicada a Ayacucho. Con esta
primera entrega no sélo se quiere promover y difundir esta parte del patri-
monio cultural inmaterial de la regién, sino ademds rendir homenaje a los ar-
tistas populares que, a pesar de los afios de violencia que asolaron Ayacucho,
permanecieron en su tierra haciendo gala de valor y sacrificio para, desde su

fuerza creadora, testimoniar la voluntad de paz de su pueblo.



Parala difusién de los materiales audiovisuales de promocién del PCI se
ha firmado un convenio con el Instituto Nacional de Radio y Televisién del
Pert, organismo que maneja el canal de television y la cadena de radio del
Estado, a fin de que todos los materiales producidos por el Instituto tengan
una difusién nacional adecuada.

Para concluir, mencionaremos que el Pert, reconociendo que gran parte
del patrimonio inmaterial es compartido con otros paises de la regidn, ha
hecho un planteamiento innovador en el plano de la salvaguardia interna-
cional, al crear, mediante un Convenio firmado con la UNESCO en febrero
de 2006, el Centro Regional para la Salvaguardia del Patrimonio Inmaterial
de América Latina — CRESPIAL, centro de categoria 2 de la UNESCO 'y
el primero en el mundo de este nivel que se dedica al patrimonio cultural
inmaterial. Este organismo internacional tiene sede en Cusco y hoy agrupa
a nueve paises del subcontinente, lo cual permite articular los esfuerzos de
salvaguardia en la regién. Desde el CRESPIAL se estin desarrollando ya
dos importantes proyectos regionales: el referido al universo cultural guarani,
que involucra a Argentina, Bolivia, Brasil, Paraguay y Uruguay; y el referido

al universo cultural aymara, que involucra a Bolivia, Chile y Perti.

Anexos
Rubros de declaratorias de patrimonio
cultural inmaterial de la nacion

Muisica:

. Instrumentos musicales: charango, quena, cajita ritmica afroperuana,
clarin de Cajamarca.

- Géneros musicales: el yaravi.

- Obra musical de artistas reconocidos: la de Ernesto Sinchez Fajardo,
conocido como “Jilguero del Huascardn”; el tema“Virgenes del Sol’, de

Jorge Bravo de Rueda.

FIESTAS Y
RITUALES



X ENCUENTRO PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL PATRIMONIO
INMATERIAL DE PAISES IBEROAMERICANOS

Danza / baile:

Danzas tradicionales que suelen tener elementos rituales, aparte de
musica y vestimentas también tradicionales, como la danza guerrera del
Shapish de Chupaca, o la de los Avelinos de San Jerénimo de Tunin,

ambas en el valle del Mantaro; o las Pallas de Corongo, en Ancash.

Festividad:
Fiestas patronales como la de la Virgen del Carmen de Paucartambo,
Cusco, o como la Festividad del Sefior de Los Temblores del Cusco, y

la Festividad de la Virgen Asunta de Langui, Canas, Cusco.

Arte tradicional:

Artesanias como las piezas textiles Faja Sara y Faja Pata, del pueblo

San Ignacio de Loyola, en Otuzco, regién La Libertad; cerdmica de
Charamuray, del distrito de Colquemarca, Chumbivilcas, Cusco; la prenda

de vestir “anaco’, de Camilaca, provincia de Candarave, Regién Tacna.

Ritual:
Manifestaciones tradicionales bastante estructuradas y con gran
contenido simbélico, como la batalla ritual de Tupay Toqto que se

realiza en la provincia de Chumbivilcas, Regién Cusco.

Conocimientos y técnicas tradicionales:

Conjunto de conocimientos sobre el manejo de elementos de la
naturaleza, como el kené de, en tanto se trata de una manifestacién
cultural que resume la cosmovisidn, el conocimiento y la estética de la
sociedad shipibo-koniba de la Amazonia, y que es ademds su principal

elemento identitario frente a la sociedad occidental.




Universo cultural:

La tdnica declaratoria de este tipo en los tltimos afios es la de la
colectividad de los gero del Cusco como grupo étnico-cultural que
conserva caracteristicas particulares en diversos aspectos de su relacién

con la naturaleza, y por su cosmovision.

Gastronomia:

Cultura alimentaria puesta de manifiesto en preparaciones como
. ” . .

el “pisco sour”; la otra declaratoria es la de la cocina peruana en su

conjunto.

Declaratorias de patrimonio cultural inmaterial de la nacion
Peru, afios 2007 - 2009, segun categorias

CATEGORIA 2007 2008 2009 Total
Festividad 1 2 5 8
Danza / baile - 8 8 16
Musica 3 4 2 9
Arte tradicional 1 1 1 3
Ritual - 1 2 3

Conocimientos y técnicas

- 3 3
tradicionales
Universo cultural 1 1
Gastronomia 2 2

Total 8 19 18 45

FIESTAS Y
RITUALES



X ENCUENTRO PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL PATRIMONIO
INMATERIAL DE PAISES IBEROAMERICANOS

Ceciria BAkura

Bachiller en Humanidades y Doctora en Historia de la Pontificia Univer-
sidad Catdlica del Perti. Realizé estudios en Museologia y Administracién
de Museos en la J. F. Kennedy University. Miembro del ILAM (Instituto
Latinoamericano de Museologia). Entre 1982 y 2006 se desempeié como
directora del Museo del Banco Central de Reserva del Perti. Responsable
de la participacion del Perti en Expo Sevilla 1992. Fundadora de la Asocia-
cién Peruana de Trabajadores de Museos. Responsable de la organizacién
de las exposiciones “Filigrana peruana” (Buenos Aires, 2000); “Plateria pe-
ruana” (Praga, 2001 — 2002); “Nacimientos peruanos” (Washington D.C.,
2003); “Las obras maestras del arte peruano, de los incas a hoy” (Palacio
Strozzi, Florencia, 2003); “El oro de los dioses” (Lima, 2004) y “Museo nu-
mismdtico del Perd” (Lima, 2004), entre otras. En la actualidad se desem-

pefia como directora nacional del Instituto Nacional de Cultura del Pert.



El tango como patrimonio de la humanidad.
Reflexiones de una experiencia exitosa

Liliana Barela

Cuando las sombras se aprestan/ boliches de dos ori-
llas/ sueltan las barras y vuelan/ bistorias que en las
guitarras/ cruzan el rio y se llevan /las voces simples
del patio/ para andar otras veredas.// Las de aqui y
las de enfrente/ Qué iguales son las baldosas/ Igualitas
las rayuelas/ (...)

Y también las muchachadas/ en las pistas en espera/

orientales y portefios taconeando en las veredas.

“Veredas de las dos orillas”,
Letra de Mauricio Rosenkof y

musica de Gustavo Mozzi

En las tltimas décadas hemos asistido a un creciente interés por el patri-
monio cultural. La UNESCO revalorizé los saberes y practicas de distin-
tos grupos incluyéndolos en la definicidén de patrimonio cultural inmaterial
y amplié en forma notable la concepcidn utilizada tradicionalmente que se
circunscribia a objetos considerados de valor histérico-cultural (edificios,
monumentos, obras de arte). No obstante, las primeras definiciones de
bienes patrimoniales inmateriales, tal como aparecian en los documentos,
enfatizaban en ciertos aspectos —oralidad, condicién de riesgo de desapari-
cién, culturas minoritarias, autéctonas, desarrolladas en territorios y cultu-

ras originarias, vinculadas al pasado— que institucionalizaron una nocién



X ENCUENTRO PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL PATRIMONIO
INMATERIAL DE PAISES IBEROAMERICANOS

de patrimonio inmaterial restringida respecto de las culturas populares y
tradicionales, y promovieron un imaginario de escaso o inexistente dina-
mismo de los sectores sociales involucrados. Nosotros defendimos una no-
cién cultural mas dindmica, inmersa en la conflictividad de las relaciones
sociales y de poder, que enfatiza en la produccidn, circulacién y reproduc-

cién y transformacion de significados y sentidos (Barela, 2008).
Los debates necesarios

Desde hace tiempo venimos planteando la necesidad de debatir temas cen-
trales como: ¢qué relacidn existe entre el patrimonio material e inmate-
rial? ;Cudles son los criterios validos para evaluar y qué es lo que hay que
considerar patrimonio? ;:Qué procedimientos son mas adecuados y quié-
nes son los actores que participan o deberian participar en los procesos de
patrimonializacién?

Con relacién al primer tema creemos que la inclusién de bienes cultu-
rales inmateriales amplié significativamente el espectro de las expresiones
patrimonializables, pero sobre todo permitié repensar el concepto de pa-
trimonio, que siempre estuvo atravesado por el entrecruzamiento de los
elementos materiales e inmateriales. De modo mds simple, ningtin bien
material es considerado patrimonio sin que algin grupo o comunidad le
haya adjudicado valor simbdlico, y al mismo tiempo, no existen bienes pa-
trimoniales inmateriales que carezcan de soportes materiales.

En nuestro caso, el tango, que tiene un cardcter de herencia “intangi‘
ble” de la cultura popular, venimos desde hace afios plantedindonos cémo
preservarlo. Seguramente debemos proteger sus soportes tangibles como
partituras, grabaciones e instrumentos. Pero ¢cudles? [Todos? ;Y los instru-
mentos que no se fabrican, como el bandonedn? ;Partituras de qué estilos y
época? Debemos sin duda promover la formacién de nuevos musicos, pero
¢de qué manera? ;Se trata de ensefiar a interpretar al modo de los conside-
rados “grandes maestros”? ;O incentivindolos a seguir innovando a partir

de sus propias ideas estéticas? El tango es también poesia, lo cual plantea



interrogantes semejantes a los de la musica. Y también es baile, es baile
“ese hecho cultural para expresar el ser humano viviendo en el presente y
que a la vez forma parte del tiempo y el espacio” (D’Amoise, 2999). ;:Cémo
preservar entonces el puro presente del baile?

El tema se torna atin mds complejo cuando nos preguntamos quiénes son
los actores sociales que deben definir estos pardmetros. Si bien existen musi-
cos y poetas profesionales, estudiosos y expertos, en el tango participan enot-
mes grupos de poblacion, especialmente en lo que hace a la danza, que tiene
sus modalidades de bailar, sus preferencias, sus circuitos de baile, sus cédigos,
y un sinnimero de précticas, vivencias y c6digos vinculados al tango. Enton-
ces la pregunta sobre qué preservar no se refiere sélo a pricticas pasadas sino
a las actuales donde participan muchos agentes, con miradas diferentes.

En cualquier caso que planteemos, el Estado tiene un papel fundamen-
tal en los procesos de definicién de cultura legitima. También otros grupos
de la sociedad juegan papeles importantes, ya sean los mediadores cultu-
rales (intelectuales, especialistas), o la parte de la poblacién que se involu-
cra directamente en las pricticas culturales. En cada grupo de actores que
indagamos, se multiplican los niveles de complejidad y diversidad. Dentro
del Estado estdn las competencias de los poderes ejecutivos y legislativos,
locales y nacionales, y de las distintas dreas de gobierno (cultura, educa-
cidn, turismo, etc.).

En el 4mbito de la sociedad, existe diversidad de colectivos vinculados
a estos bienes culturales que presentan distintas (y a veces antagdnicas)
miradas sobre el mismo tema. En el caso del tango existen organizaciones
y tendencias en los musicos, en los bailarines, en las escuelas de danza,
sin contar los estudiosos y especialistas, o los organizadores de “milongas’,
entre otros. Finalmente, en muchos casos —y el tango es uno de ellos— el
bien cultural no se circunscribe a un estado nacional y la elaboracién de
presentaciones ante organismos internacionales requiere poner en juego a
todos estos actores en forma coordinada entre dos o mas Estados.

Vinculado al problema de la diversidad est4 el cambio cultural. El patri-

monio es un espacio de disputa (econdmica, politica y simbdlica). Las cosas

FIESTAS Y
RITUALES



X ENCUENTRO PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL PATRIMONIO
INMATERIAL DE PAISES IBEROAMERICANOS

no hablan solas, toda operacién sobre el patrimonio es un metalenguaje
que habla “de” y “sobre las cosas”. La politica respecto del patrimonio no
puede aferrarse al primer (ni a un tnico) sentido de los productos cultura-
les. Todo lo que pertenece al pasado necesita articularse con los significa-
dos recientes y las practicas innovadoras. (Garcia Canclini, 1987).

Decia Minguzzi (2001) con respecto a la polémica que gener la len-
gua argentina con respecto a la legitimacidn o no de las palabras de origen
extranjero incorporados a raiz de la presencia de la inmigracién: “Es una
cuestién de abandonar la idea que una cultura nacional es un nucleo que
atraviesa la historia manteniéndose idéntico y empezar a pensarla como
un espacio de intercambio de significados. (...) pensar la preservacién de
nuestro léxico como un recorrido por la pluralidad de voces que nos habita
en tanto argentinos [serd] en definitiva, reconstruir orgullosamente todas
las instancias de didlogo que nuestra cultura fue capaz de generar”. Esta

cita le cabe tanto a nuestra lengua como a nuestro tango.
El tango, nuestra experiencia reciente

El camino recorrido en el tema patrimonial desde los afios 60 no fue ficil,
ni lineal. En €l fuimos amasando, a la vez, una concepcién de patrimonio
y de cultura. Y es una tarea que nunca daremos por cumplida, porque la
construccion de la nocidén de patrimonio cultural inmaterial estd sujeta
(como la cultura a secas) al dinamismo de lo social, donde se entrecruzan
multiples dimensiones de lo humano.

Los hitos mds importantes de este camino a nivel internacional son muy
recientes. A fines de los afios noventa se dio el proceso que llevé a procla-
mar entre 2001 y 2005 noventa Obras Maestras del Patrimonio Oral e In-
material de la Humanidad, por medio de sistemas de listas que trataban de
divulgar, exaltar y salvaguardar determinados elementos patrimoniales. La
necesidad de contar con un instrumento normativo culminé con la Con-
vencién para la Salvaguarda del Patrimonio Cultural Inmaterial, que entré6
en vigencia el 20 de abril de 2006.



Por razones politicas y de competencias en la gestidn, he participado
en presentaciones ante la UNESCO en ambos momentos. Quiero hacer
referencia a estas experiencias porque permiten algunas reflexiones sobre
las normativas internacionales, y también, sobre las formas en las cuales
desde nuestros propios paises y regiones abordamos y llevamos adelante
estos temas.

Por un lado, en el 2001 participé en dos presentaciones que no pros-
peraron: el Tango y el Universo Cultural Guarani como Obras Maestras
del patrimonio Oral e Inmaterial. Por el otro, participé en la exitosa pre-
sentacién de 2009 sobre el Tango, que fue declarado Patrimonio Cultural
Intangible de la Humanidad en la reunién de Abu Dhabi. ;Qué diferencias
podemos mencionar en ambos casos?

La normativa en el marco del programa de Obras Maestras del 2001 daba
prioridad a elementos culturales en peligro de desaparicién. Faltaban defini-
ciones claras sobre qué y por qué preservar, sobre quiénes y cémo hacerlo. Se
considerd que el tango y la lengua guarani no eran elementos que necesita-
ban proteccidn especial para su preservacién. El tango, por su revitalizacién
y expansi6n a nivel nacional e internacional, y la lengua guarani, por su reva-
lorizacién oficial y proteccidn por parte del Estado paraguayo desde la caida
del dictador Stroessner. La normativa también daba prioridad a la oralidad,
mientras que ambos elementos culturales estin plasmados en la escritura.

Desde el punto de vista interno, ambas presentaciones excedian las
fronteras nacionales y requerian una presentacién regional conjunta. En
el caso del tango, Uruguay se incorporé de modo tardio. Respecto de la
cultura guarani existieron muchas discrepancias entre los paises involucra-
dos en las reuniones preparatorias (Paraguay, Bolivia, Brasil, Argentina y
Uruguay), y este tltimo no reconocié la existencia de pueblos originarios
guaranies dentro de su territorio.

Ambos casos —tango y cultura guarani— presentaban problemas propios
de las dindmicas culturales: cuéles de las versiones del guarani preservar, la
musica y el baile de tango de qué época, qué estilo, en fin... :Quién y cémo

define lo “auténtico” de una cultura que es dindmica?

FIESTAS Y
RITUALES



X ENCUENTRO PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL PATRIMONIO
INMATERIAL DE PAISES IBEROAMERICANOS

En sintesis, no se lleg6 a una elaboracién satisfactoria con definiciones
claras que permitieran su consideracién como Obras Maestras en el marco
de una normativa que tampoco aportaba pardmetros adecuados. Lamenta-
blemente, la cultura guarani no se ha vuelto a presentar hasta el momento.
Pero el tango tuvo su segunda oportunidad.

Ello nos llamé a la reflexién: ;quiénes estin en condiciones de juzgar la
importancia y el sentido de elementos culturales de comunidades particu-
lares? :Qué pardmetros universales se pueden utilizar para evaluar desde
afuera esas culturas que tienen por definicién elementos muy singulares?
¢Cémo explicar lo literario del tango, raro caso de musica popular que
si bien fue denostado por parte de la intelectualidad en cierto momento,
encierra en sus letras el aporte de muchos de los mis grandes poetas de
nuestras tierras?

¢Cémo hacer comprender la poesia que encierra el “lunfardo’, jerga
urbana nacida de la hibridacién de lenguas inmigrantes y de palabras in-
ventadas en la cultura carcelaria o callejera propia de “malevos”? ;Cémo
transmitir el significado tinico y diferencial con el que se denomina a una
mujer como “percanta’, “bacana’, “mina’, “chirusa” o “paica’; sin perder la ri-
queza del sentido y la poética popular? Sin el tango y su poesia, el lunfardo
se hubiera esfumado en el tiempo del olvido. Sin embargo, en octubre de
2009, y ante el publico de 24 paises que decidieron los bienes que integraria
la nueva lista de Patrimonio Cultural Inmaterial (de los que no formaban
parte Argentina ni Uruguay), el director de Cultura de Montevideo pudo
decir con toda naturalidad: “Esta decisidn est4 siendo celebrada a miles de
kilémetros, en una milonga donde una paica y un milonguero se estrechan
en un firulete al compds de un tango” (La Naci6n, 2009). Obviamente, el
traductor del evento no pudo comprender esa frase que la poblacién de
Argentina y de Uruguay entendia perfectamente.

Esta segunda experiencia fue realizada en el marco de la Convencién
para la Salvaguarda del Patrimonio Cultural Inmaterial, que estimamos un
avance significativo en la consideracién de los elementos de la cultura in-

material, porque definié mucho més claramente parimetros y marcos para



la presentacién y principios valorativos. En este sentido, abri6 las puertas a
cuestiones fundamentales mediante una concepcién amplia de “patrimonio
cultural inmaterial”: “usos, representaciones, expresiones, conocimientos y
técnicas —junto con los instrumentos, objetos, artefactos y espacios cultu-
rales que les son inherentes”. Comenzé a definir quiénes son los que tienen
la iniciativa en considerar el patrimonio: “las comunidades, los grupos y
en algunos casos los individuos reconozcan como parte integrante de su
patrimonio cultural”. Incorporé también una nocién dindmica que no cris-
taliza las expresiones culturales como objetos materiales concretos con un
sentido tnico: “Este patrimonio cultural inmaterial, que se transmite de
generacion en generacién, es recreado constantemente por las comunida-
des y grupos en funcién de su entorno, su interaccién con la naturaleza
y su historia, infundiéndoles un sentimiento de identidad y continuidad
y contribuyendo asi a promover el respeto de la diversidad cultural y la
creatividad humana”.

Ello nos alent6 en esta segunda oportunidad para realizar un trabajo
intenso. Se hicieron numerosos encuentros con invitados de la UNESCO
donde se discutieron los pardmetros desde los que se debe juzgar. También
se trabaj6 efectivamente en conjunto a partir de las ciudades de Montevi-
deo y Buenos Aires, con el respaldo de los gobiernos locales y nacionales
de ambos paises. Se indagaron los diferentes colectivos vinculados al tango
(musicos, bailarines, estudiosos del tema) y se revisaron sus origenes. De
este modo se logrd una sintesis de esta expresién cultural propia de dos
ciudades hermanadas, con un origen comtn y una historia que transité
caminos cercanos pero diferentes. Analizamos analogias y distinciones,
descubrimos matices que no habiamos visto antes, por obvios y por natu-
ralizados. Por ejemplo, que argentinos y uruguayos creemos que grandes
musicos y cantores son compatriotas nuestros, sin conocer su lugar de na-
cimiento. También desconocemos qué tango se ha creado en cada una de
las orillas del Rio de la Plata. Y la explicacién de esta apropiacién confusa
podemos encontratla en las letras de tango que hablan en un mismo len-

guaje de las mismas flores y pdjaros, de las mismas costumbres, formas de

FIESTAS Y
RITUALES



X ENCUENTRO PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL PATRIMONIO
INMATERIAL DE PAISES IBEROAMERICANOS

vestirse, de los mismos barrios y arrabales, personajes tipicos e inmigran-
tes y los mismos sentimientos. ( Jaramillo, 2009). Y la explicacién también
la dio hace tiempo uno de los mds grandes escritores argentinos, Jorge L.
Borges, quien escribié: “milonga para que el tiempo/ vaya borrando frontera/
por algo tienen los mismos/ colores las dos banderas’, estrofa que tan acerta-
damente parafrase$ el Ministro de Cultura de la Ciudad de Buenos Aires,
Hernin Lombardi, cuando saludé la declaracién de Abu Dhabi.

En resumen, recordamos y confirmamos que lo que hace nuestra identi-
dad también hace la del otro. Y esa vieja expresion algo abstracta —“riopla-
tense’—, comenzd a llenarse de sentidos reales, de elementos concretos que
no se limitan al tango aunque siempre confluyen en él. Los cafés o bares,
por ejemplo, que son para los habitantes de ambas orillas mucho mis que
un comercio gastronémico. Son instituciones de sociabilidad popular, lu-
gares con historia enraizados en nuestro sentimiento, al punto que ambas
ciudades ya tenian libros publicados sobre ellos. Durante el afio 2009 lle-
vamos a cabo un intercambio artistico sistemdtico con un programa que
consistié en que grupos de tango de cada pais actuaban en los cafés del
otro. Planeamos también para el préximo afio un libro conjunto de los ca-
fés notables de las dos ciudades.

En la presentacidn hicimos una brevisima referencia a las raices del tan-
g0, a su transmisién de generacién en generacién, a su opacamiento por
otras expresiones de musica internacional durante un par de décadas, a su
sobrevivencia en estado latente y a su resurgimiento desde hace unos afios
en el entusiasmo de jévenes y no tan jévenes del Rio de la Plata que apren-
dieron a escuchatlo, bailatlo, ejecutatlo y también recrearlo. Coincidimos
en que el tango no es una expresién tinica que se manifiesta en un conjunto
limitado de partituras ni en una tinica forma de baile. Es una forma cultural
producto de la hibridizacién urbana e inmigrante del siglo XX, que tiene
multiples expresiones (miisica, baile, poesia) vinculadas a otros elementos
culturales de nuestras ciudades (bares, barrios, milongas), y contiene una
gran variedad de estilos que se fueron desarrollando en el tiempo. Pero

atn asi defendimos su necesidad de preservacién. Creemos que no sélo



el olvido puede hacer desaparecer una expresion cultural, la popularidad
mundial también tiene sus riesgos, por ejemplo, la superficialidad con que
se practica el tango en muchos otros paises, reducido al cardcter de un baile
exdtico, de movimientos espectaculares que nunca existieron en nuestro
medio, vinculados a una sensualidad “forzada” que desnaturaliza su esencia
intima y comunicativa.

Hemos celebrado en Buenos Aires y en Montevideo la declaracidén del
Tango como Patrimonio Cultural de la Humanidad. Pero esto es sélo un
mojén en el camino, y un compromiso. La tarea recién empieza. Las de-
claratorias de patrimonio no se limitan a la preservacién de lo existente,
nada podria ser mds banal que “cristalizar” el tango con una declaracién.
La funcién que debe cumplir este reconocimiento es convertir el tango en
uno de los referentes de nuestra construccién de identidad, entendida co-
mo proceso en el cual participan muchos actores. Y desde este punto de
partida, sostener el respeto por la diversidad, la vocacién por la inclusién y
la conciencia de que las tensiones y conflictividades entre grupos son —mds
que un escollo— una oportunidad para enriquecer la memoria y sus senti-

dos y construir nuestras identidades como pueblo.

Bibliografia

BARELA, LILTANA, “Patrimonio intangible, sociedad e identidades”. En
Patrimonio Inmaterial y pueblos indigenas de América, Coloquio Interna-
cional, Instituto de estudios Constitucionales del Estado de Querétaro,
Inst. Nac. De Antropologia e Historia, Querétaro, México, 2008.

BOURDIEU, P, “El Sentido Prdctico”, Editorial Taurus, Madrid, 1991.

CAROZZI, M. J,, “El reconocimiento de las formas populares y locales
de la memoria en las politicas del patrimonio cultural”’. En: El espacio

cultural de los mitos, ritos, leyendas, celebraciones y devociones, Comisién

FIESTAS Y
RITUALES



X ENCUENTRO PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL PATRIMONIO
INMATERIAL DE PAISES IBEROAMERICANOS

para la Preservacién del Patrimonio Histérico Cultural de la Ciudad de
Buenos Aires, Temas de Patrimonio 7, Buenos Aires, 2003.

CEVALLOS, R. (ed.). “Antropologia y Politicas Culturales. Patrimonio e
identidad”, Imprenta del Registro Oficial, Buenos Aires, 1989.

GARCIA CANCLINI, N.,“:Quiénes usan el patrimonio? Politicas cultu-
rales y participacidn social’, en Antropologia, Boletin Oficial del INAH.
Nueva Epoca. Ne 15-16, julio-Octubre, 1987, México.

INVERNIZZI, H.,“Patrimonio y politica” En Archivos de Buenos Aires,
Comisién para la Preservacién del Patrimonio Histérico Cultural, Temas
de Patrimonio Cultural 9, Buenos Aires, 2004.

JARAMILLO, ANA, Vida y pasién de las dos orillas, Coleccién Humani-
dades y Artes, Ediciones de la UNLA, Lans, 2009.

LA NACION, (periddico argentino), jueves 1 de octubre de 2009.

MARGULIS, MARIO: 1997,“Cultura y discriminacién social en la época
de la globalizacién”. En: Globalizacién e identidad Cultural, Ciccus, Bue-
nos Aires, 1997.

MINGUZZI, A.,“La Lengua frente a los procesos sociopoliticos y cultu-
rales”. En: Nuestra lengua, un patrimonio, Comision para la Preservacién
del Patrimonio Histérico Cultural de la Ciudad de Buenos Aires, Te-
mas de Patrimonio 4, Buenos Aires, 2001.

SARMIENTO, J.M.,“El valor de la autenticidad en relacién con la cultura
local, la tradicidn oral y los imaginarios colectivos”. En: :Credibilidad o
veracidad? La autenticidad, un valor de los bienes culturales, UNESCO,
Pera, 2004.

Liriana BArRerLA

Directora general de Patrimonio del Instituto Histérico de la Ciudad de
Buenos Aires, Secretaria de Cultura, desde su creacién en 2007. Dirige el
Instituto Histérico de la Ciudad de Buenos Aires desde 1992, Vocal de la



Comisién Nacional de Museos, Monumentos y Lugares Histéricos (1992-
1995) y presidente de la misma (2001-2002). Fue directora nacional de
Patrimonio, Museos y Artes durante el periodo 2000-2001. Directora de
la revista de historia oral Voces Recobradas. Dirigié el Foro de Patrimonio
del MERCOSUR (2001) y es experta regional por Argentina en la presen-
tacién de la candidatura del Universo Cultural Guarani ante la UNESCO
(2000). Coordinadora de la presentacién de la candidatura del Tango co-
mo Patrimonio Intangible (2000) y de la Quebrada de Humahuaca co-
mo Itinerario Cultural ante la UNESCO (2002). Preside la Academia de
Historia de la Ciudad de Buenos Aires. Ha publicado, entre otros, los si-
guientes libros: Barrio y memoria, (1992), Otra manera de hacer historia (en
colaboracién, 1992), Manual informativo de la Ciudad de Buenos Aires (en
colaboracién, 1982), Los 70: Participacién, compromiso y violencia (1998) y
La vigencia del pensamiento de Manuel Ugarte (1999).

FIESTAS Y
RITUALES



Patrimonio y comunidad en Colombia’

Adriana Molano,
Colombia

1. Sobre la participacion comunitaria en los procesos
de patrimonializacion

En Colombia, las entidades territoriales, de acuerdo con el Articulo 14 de
la Ley 397, estén en la obligacién de llevar el registro del patrimonio cul-
tural. En desarrollo de este mandato legal, el Ministerio de Cultura apoya
técnicamente a los departamentos, distritos, municipios y autoridades ét-
nicas en los procedimientos de identificacidn e inventario de sus manifes-
taciones de PCI.

En la actualidad, la Ley 1185, en su Articulo 8, ha dispuesto que “co-
mo componente fundamental para el conocimiento, salvaguardia y manejo
del Patrimonio Cultural Inmaterial, corresponde al Ministerio de Cultura,
en coordinacién con el Instituto Colombiano de Antropologia e Historia,
definir las herramientas para la identificacién de las manifestaciones. La
identificacién de las manifestaciones a que se refiere este articulo se ha-
r4 con la participacién activa de las comunidades”.

En relacién con los procesos de inventario, el Ministerio de Cultura ha
brindado asesorias a diferentes entes territoriales que han comenzado a
desarrollar este tipo de registros. Estos inventarios, que pueden ser mds

o menos exhaustivos y a diferente escala regional, se adelantan con recur-

1 Ponencia presentada en Lima por Adriana Molano, elaborada en coautoria con Patrick Morales.

::340::



sos IVA a la telefonia celular y los llevan a cabo equipos que pueden ser
de investigadores locales (corporaciones, ONG's contratadas por los entes
territoriales) o en algunos casos de grupos interdisciplinarios provenientes
de universidades interesadas en el tema del patrimonio.

Hasta el momento se han adelantado registros de este tipo en depar-
tamentos como Meta, Sucre, Santander y Caquetd, entre otros. El énfasis
metodoldgico general en los inventarios ha sido puesto en la participacién
activa de la comunidad en todo el proceso. Asi, en el documento de presen-

tacion del registro adelantado en el departamento del Meta se senala:

En todos los casos, el patrimonio inmaterial de los municipios fue
definido y seleccionado a través de la concertacién y negociacién con la
comunidad o sus representantes. (...) Las reuniones de concertacién se
llevaron a cabo en todos los municipios, pero es necesario decir que la
asistencia no fue grande, por lo que esta metodologia de acercamiento

se complementd con la visita a los colegios para llevar a cabo jornadas de
informacién. Los objetivos de las reuniones, talleres y encuentros fueron
la socializacién del proyecto y la exploracién sobre las expectativas,
inquietudes y sugerencias que la comunidad manifestaba con respecto al

trabajo.

El marco de participacién de la comunidad representa un elemento fun-
damental en los procesos de registro y salvaguardia del PCI y constituye
en este sentido uno de los ejes transversales de la politica de patrimonio

inmaterial desarrollada por el Ministerio en tanto expresa que:

Una condicién fundamental de los planes, programas y proyectos
culturales de cardcter publico es la convocatoria y participacién de las
comunidades. La participacién permite la apropiacién de los procesos

culturales y hace viable la permanencia y salvaguardia efectiva de las

FIESTAS Y
RITUALES

1341



X ENCUENTRO PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL PATRIMONIO
INMATERIAL DE PAISES IBEROAMERICANOS

manifestaciones.” La Politica reconoce el papel fundamental de la
sociedad civil y propendera por crear condiciones favorables para el
desarrollo de sus propias iniciativas culturales en un marco de respeto por

la diversidad, la pluralidad y los valores de la convivencia.

El tema de la participacién parece claro; de hecho, en la literatura so-
bre el tema existe en la actualidad un consenso sobre el hecho de que los
inventarios ‘deben ser un elemento para que los pueblos, las comunidades
y los grupos ejerzan el control social de sus bienes culturales identificados
para su salvaguardia y no un recurso que, mediante la concentracién y la
sistematizacion de la informacidn que aquellos hacen posible, sirva para un
propésito contrario”’

Ahora bien, una cosa es plantear en términos formales la importancia de
la participacién comunitaria, y otra bien distinta es enfrentarnos a situa-
ciones derivadas de experiencias pricticas de registro en las comunidades.
Una primera dificultad al respecto es senalada por los investigadores del

registro de PCI en el departamento del Meta:

Primero, no fue ficil el acercamiento de los investigadores a las personas
que no tenfan una nocién acerca del patrimonio. En la mayoria de los
casos se confundia patrimonio con los objetos y las construcciones
antiguas, o con tradiciones coloniales. Ni qué decir de la omision del tema
de los resguardos indigenas. Por tanto el primer trabajo necesario fue dar
a conocer ciertos conceptos y establecer las relaciones entre el significado
del patrimonio para las personas, lo que identifican como patrimonio

y lo que los investigadores consideran, dadas las caracteristicas de cada

municipio y la poblacién presente.

2 La participacién social tiene como fundamento la naturaleza del Estado, definido en la Constitucién Politica
como una democracia participativa.
3 Meéxico Diverso, las Culturas Vivas. Seminario permanente de culturas populares. Cuaderno de Trabajo. Patrimonio

Cultural Inmaterial. Consejo Nacional Para la Cultura y las Artes.



Aqui, como se ve, se plantea el tema general del desconocimiento de
la nocién de patrimonio por parte de las comunidades, un problema que
apunta a la falta de apropiacién de un concepto relativamente nuevo tanto
en el lenguaje académico como en la préctica institucional. Sin embargo,
adn antes de abordar esta cuestién crucial (o tal vez como una forma de
abordarla desde otro punto de vista), creemos que nuestra atencién de-
be estar dirigida prioritariamente hacia la comprensién de las operaciones
simbdlicas que subyacen a lo que se ha llamado el proceso de patrimo-
nializacién. Partimos aqui de la idea de que el proceso de apropiacién y
construccién de la nocién de patrimonio por parte de las comunidades sélo
puede comprenderse en el marco de las interacciones concretas (Estado-

Poblaciones Locales) construidas alrededor de este tema.

2. La implementacion de la Convencion. El problema de la tra-
duccion en clave patrimonial

Si aceptamos provisionalmente que los inventarios constituyen una me-
todologia que tiene como objetivo producir conocimientos sobre los do-
minios de la vida social a los cuales son atribuidos sentidos y valores, y
que por tanto constituyen marcos de referencia de identidad para un de-
terminado grupo social, tal vez la pregunta deberia estar dirigida hacia las
implicaciones del necesario proceso de seleccién sobre aquello que debe ser
registrado en la perspectiva de su patrimonializacién.

Esta seleccidn valorizada (en principio por la comunidad) implica un
proceso de activacién simbélica del valor patrimonial de un evento en par-
ticular en tanto representativo de una identidad, es decir, de los procesos de
diferenciacién y cohesién de un colectivo.

Aqui, como se ve, abordamos el terreno de la relacién entre el patrimo-
nio y la identidad si entendemos por esta tiltima, no un conjunto de rasgos
susceptibles de ser inventariados, sino una serie de atributos empleados co-
yunturalmente (es decir, activados) en contextos siempre relacionales para

afirmar una distincién cultural.

FIESTAS Y
RITUALES

11343



X ENCUENTRO PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL PATRIMONIO
INMATERIAL DE PAISES IBEROAMERICANOS

Pero aqui, a diferencia de los marcadores identitarios, que pueden o no
responder a una accién premeditada, estamos hablando de una traduccién
en clave patrimonial, o si se quiere, de una seleccidn valorizada de una serie
de eventos simbdélicos como actuaciones planificadas y objetivadas a través
del lenguaje patrimonial y cuyo contenido es por supuesto un contenido
politico en el sentido amplio de la palabra. De alguna manera, se entiende
entonces que la participacién de la comunidad debe enmarcarse en un ejer-
cicio que podriamos llamar de iniciativa cultural, un proceso abiertamente
politico orientado a construir escenarios propicios para debatir y configu-
rar esta seleccion valorizada.*

De esa manera dos cuestiones claves, estrechamente ligadas entre si,
se podrian proponer para el debate. La primera tiene que ver con la na-
turaleza de la intervencidn externa en la construccién de los procesos de
patrimonializacidén, mientras que la segunda estd mds relacionada con las
condiciones desde las cuales este proceso debe llevarse a cabo.

El primer punto, sobre el cual no me extenderé, parte de aceptar que
las manifestaciones culturales constituyen hechos sociales complejos. Re-
conocerlo asi, primera premisa de los procesos de registro, implica una par-
ticular forma de construir el anlisis de la manifestacién, que en este caso
parece ir mds alld de lo que una comunidad puede reconocer explicitamen-
te como parte de un activo social.

En efecto, las manifestaciones culturales estdn estructuradas desde una
serie de relaciones con otras expresiones simbdlicas que pueden ir desde la
tradicidn oral y las agendas rituales, hasta la construccién de una territo-
rialidad con referentes simbdlicos propios. Lo que me interesa recalcar es
que los simbolos que en su conjunto conforman el PCI no poseen valor de
manera independiente sino cuando se articulan unos a otros. Esta afirma-
cién toma todo su significado cuando se contrasta con hechos concretos

que permiten entender que los diferentes elementos que estructuran una

4 Sin embargo, las limitaciones de la accién del Estado (tiempos y recursos) y las caracteristicas mismas de las
dindmicas comunitarias (tensiones en la construccién de liderazgos, politizacién, baja participacién) hacen de este

enunciado un propdsito mas enmarcado en un deber ser que en una realidad alcanzable.



manifestacién hacen parte de un complejo de pricticas asociadas, no ne-
cesariamente objetivadas por los actores e inscritas a niveles diferentes del
hecho social. Esto tiene una consecuencia evidente y es la de que un pro-
ceso de patrimonializacién requiere de un largo proceso de investigacién y
reflexién sobre las estructuras simbdlicas y los procesos sociales asociados
a una manifestacidn; si para los actores mismos de la manifestacién estas
escalas no son ficilmente objetivables, este trabajo resulta necesariamente
mucho mds complicado para un observador externo.

En ese sentido, y abordo aqui el segundo tema, la tarea de generar poli-
ticas para la apropiacién patrimonial debe ser entendida como un ejercicio
orientado a generar en la comunidad portadora las condiciones para cons-
truir un acuerdo social orientado a la salvaguardia. Este acuerdo social, eje
central de la politica de PCI para el Ministerio de Cultura de Colombia,
debe ser entendido como un escenario donde los actores mismos producen
un proceso de reflexién e investigacién sobre la manifestacién entendida
como hecho social, intentando develar las multiples escalas de relaciones
sociales y simbdlicas que la caracterizan. Asi mismo, y atin mds impor-
tante para nosotros, desde este escenario debe ser posible visibilizar las
diferentes tensiones y visiones que subyacen en una comunidad sobre la
manifestacién como activo social, es decir como hecho patrimonial, pues es
en el marco de esta disputa donde se juegan elementos claves en términos
de reivindicacidn politica reescritos desde el lenguaje de lo patrimonial.

Suponemos asi que la viabilidad a largo plazo de la salvaguardia par-
te de reconocer el cardcter politico y conflictivo del hecho subyacente a la
activacién patrimonial y que la tarea del Estado es la de asegurar las con-
diciones propicias para generar este debate en condiciones de equidad. Se
entiende entonces la transicién operada desde la clasica mirada folclorizan-
te, en la que se hablaba sobre la identidad, a un espacio en el que las mismas
comunidades hablan desde su identidad.

Mais adelante, y desde un caso concreto, espero ilustrar algunos de los
planteamientos hasta ahora expuestos. Sin embargo, cabe sefialar que

durante los tltimos meses el Ministerio de Cultura se ha centrado en la

FIESTAS Y
RITUALES

11345



X ENCUENTRO PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL PATRIMONIO
INMATERIAL DE PAISES IBEROAMERICANOS

definicién conceptual y metodoldgica de esta nocidn de acuerdo social, ex-
presado en el muy reciente cambio normativo contenido en la Ley 1185y el
decreto 2941 de 2009. La tarea se ha concentrado entonces en la integra-
cién de este principio rector de la politica de PCI a la construccién de los
planes especiales de salvaguardia de las manifestaciones que hacen parte o
pretenden ingresar a la Lista Representativa de Patrimonio Cultural Inma-
terial del nivel nacional.

De igual manera, y aceptando la premisa expresada en el documento
de convocatoria a esta reunidn, que invoca la importancia del proceso de
identificacién como medio para asegurar la transmision, creemos necesario
que tal como los planes de salvaguardia, los procesos de inventario estén
sustentados en la construccién de un acuerdo social con las comunidades
concernidas. La construccidn de este acuerdo, percibido como un proceso
mds que como un fin, puede minimizar el riesgo de “‘congelar” las manifes-

taciones documentadas.

3. El caso del palabrero wayuu. La viabilidad a largo plazo con
participacion de la comunidad

Intentaré en este punto abordar un poco mis en detalle las implicaciones
de trabajar con el concepto de acuerdo social para la salvaguardia, desde
el proceso que hemos venido desarrollando con el pueblo indigena wayuu
del norte de Colombia. Este caso permitird entender que el acuerdo social
representa un elemento central en la perspectiva de la viabilidad a largo
plazo de la salvaguardia, como dindmica social y politica situada mas alld
de la manifestacion.

El palabrero wayuu o piitchipiiiii es una manifestacion del patrimonio
cultural inmaterial en tanto es parte de las tradiciones y manifestaciones
culturales orales del pueblo indigena wayuu asentado histéricamente en las
republicas de Colombia y Venezuela. Su figura simboliza todo el sistema
de compensaciones wayuu y se asocia en la tradicién oral a los péjaros por

su despliegue retdrico similar al canto de las aves, con el cual busca lograr la



conciliacién de las disputas intraétnicas. La institucion se enmarca dentro
de un conjunto de principios y procedimientos que conforman la llamada
Siikua’ipa Wayuu o manera guajira de reglamentar diversas practicas socia-
les, basada en una concepcién de justicia restaurativa y no punitiva.

En efecto, el sistema normativo wayuu est basado en la relacién binaria
de la falta y la compensacidn, del error y de la reparacién. En este contex-
to le corresponde al Piitchipiiii la labor de mantener el orden social en el
mundo wayuu. El Piitchipiiii es cultor de la palabra, del didlogo y de la
persuasion como forma pacifica de resolucién de los conflictos.

Con el pueblo wayuu se llevé a cabo un primer proceso durante el afio
2007 orientado a producir una serie de recomendaciones preliminares de
salvaguardia en asocio con una ONG regional de indole académico. Las
manifestaciones asociadas a la institucién del palabrero wayuu se iden-
tificaron a través de un didlogo y un proceso de reflexién efectuado en
conjunto con miembros de la comunidad wayuu, los cuales comprendie-
ron palabreros, autoridades tradicionales y dirigentes de organizaciones
indigenas. Tras este ejercicio investigativo se identificaron las siguientes

manifestaciones:

1. Lengua

2. Organizacidn social

3. Economia tradicional

4. Indumentaria del palabrero
5. Pricticas rituales

6. Expresiones retdricas

7. Elementos estéticos de las compensaciones

Se considerd que la desaparicién de una de estas manifestaciones tendria
un impacto significativo en la permanencia de la institucién, asi como en
otras manifestaciones con las que se encuentra relacionada de una manera
sistémica. La desaparicion del wayuunaiki o lengua wayuu, por ejemplo, no

s6lo afectaria la continuidad de los hombres que tienen por oficio la palabra

FIESTAS Y
RITUALES

1347



X ENCUENTRO PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL PATRIMONIO
INMATERIAL DE PAISES IBEROAMERICANOS

sino las expresiones retdricas y las pricticas rituales. Cambios severos en
la economia tradicional, especialmente en el pastoreo de animales, podrian
incidir en el conjunto de los elementos estéticos de las compensaciones, asi
como en la organizacién social.

Ahora bien, si esta identificacién de 4mbitos asociados al palabrero per-
miti6 levantar un primer balance de la manifestacién, el impacto de este
proceso investigativo en la comunidad no parecié trascender el ejercicio
mismo, en términos de construccidén de un espacio de disputa sobre las
visiones asociadas a su valor patrimonial. En otras palabras, la discusién
no gird en torno al palabrero como un activo social para el pueblo wayuu,
y no logré visibilizar lo que aqui hemos llamado el proceso de activacién
simbélica construido alrededor de la manifestacién.

Luego de finalizada esta primera etapa, el trabajo del Ministerio de
Cultura se orientd hacia un proceso mds directo de interlocucién con el
pueblo wayuu, sin la mediacién de una institucién académica. Durante
este afio, los objetivos trazados estuvieron dirigidos, por una parte, hacia
la postulacién del sistema normativo wayuu aplicado por el palabrero a la
Lista de Patrimonio Cultural Inmaterial de la Humanidad, presentado a
la UNESCO en el mes de septiembre, y por otra, hacia la construccién del
Plan Especial de Salvaguardia (PES) de la manifestacién, en consonancia
con los cambios introducidos por la Ley 1185 y su decreto reglamentario.

La construccién del PES con un equipo de trabajo interdisciplinario del
pueblo wayuu apoyado por palabreros reconocidos en la comunidad, ha
constituido un importante lugar de reflexién interna alrededor de algunos
puntos que en este momento quisiera mencionar, pues hacen parte integral
del esfuerzo de construccién de un acuerdo social incluido en el decreto
2941 de 2009.

El primero de ellos tiene que ver con la identificacion de los actores so-
ciales involucrados en la manifestacién, y no solamente de los llamados
portadores. Aqui lo que se pretende construir es una radiografia de los
intereses, tensiones y miradas contrastadas alrededor de la manifestacién,

con el objetivo de identificar claramente el escenario de disputa alrededor



del cual debe construirse el acuerdo orientado a la salvaguardia. En es-
te mismo punto del decreto, se solicita una identificacién de los procesos
sociales asociados a la manifestacién y de otras manifestaciones conexas
intentando ir més alld de un simple listado de 4mbitos (lengua, territorio,
economia) cuya relacidn entre si no siempre es evidente cuando se piensa
en términos de salvaguardia. La visibilizacién del proceso de consulta lle-
vado a cabo en torno al proceso de patrimonializacién y la construccién de
una serie de estrategias de divulgacion internas y externas representan asi
mismo puntos centrales al decreto.

Un PES debe contener igualmente, més alld de una serie de estrategias
para fortalecer los procesos de transmisién de la manifestacién, una des-
cripcién de la estructura comunitaria que soporta los procesos sociales y
simbdlicos que la hacen viable y pertinente como activo social. Aqui se tra-
ta entonces de visibilizar no sélo los mecanismos simbdlicos subyacentes
a la manifestacién, sino también los intereses y tensiones politicas propias
de la dindmica identitaria de una comunidad que ha escogido el campo
patrimonial para traducir sus reivindicaciones colectivas.

Sime lo permiten, quisiera detenerme un poco mds en este tltimo pun-
to alrededor del cual resulta especialmente interesante este caso. En efecto,
de manera paralela al proceso de trabajo emprendido por el Ministerio de
Cultura, un sector importante del pueblo wayuu ha iniciado un trabajo de
fortalecimiento interno a través de la creacidn de la junta mayor auténoma
de palabreros del pueblo wayuu (OUUTKAJAWAA MULOUSUKALU NATU-
MA PUTCHIPU’UIRUA), una instancia de interlocucién y autoridad que
en este momento se encuentra en proceso de consolidacidn. Este proceso,
para el cual la comunidad ha gestionado de manera interna los recursos,
ha llevado a un niimero significativo de palabreros a propiciar reuniones
en todo el territorio wayuu llegando incluso a territorio venezolano. Dos
caracteristicas centrales hacen de esta figura un esfuerzo novedoso de for-
talecimiento politico y cultural. La primera de ellas es el hecho de que la
junta mayor de palabreros puede llegar a convertirse en un espacio relevante

de interlocucién con el Estado. Este punto no carece de importancia si pen-

FIESTAS Y
RITUALES

11349



X ENCUENTRO PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL PATRIMONIO
INMATERIAL DE PAISES IBEROAMERICANOS

samos que el pueblo wayuu no cuenta con una estructura politica centrali-
zada, tal como sucede con otros pueblos indigenas de Colombia cuya figura
de relacién institucional estd sustentada por los cabildos. En efecto, en el
territorio wayuu la figura de autoridad estéd representada por una persona
mayor que a nivel de cada familia extensa tiene la potestad para negociar
con el Estado y tomar decisiones concernientes a cada rancheria. Por otra
parte, la junta mayor se ha convertido en un espacio de recuperacién y re-
valorizacién de la figura del palabrero en regiones cuya fuerte urbanizacién
habia propiciado un debilitamiento de esta figura de control social.

Para nosotros no es gratuito que en el marco de un proceso de patrimo-
nializacidén que ha girado precisamente alrededor de la figura del palabrero,
el pueblo wayuu haya escogido esta expresién como lugar de fortalecimien-
to politico y cultural. Sin duda, una y otra dindmicas estin ligadas y se
retroalimentan mutuamente. La creacién de la junta mayor de palabreros
de manera paralela al proceso adelantado con el Ministerio, representa tal
vez la expresiéon mds clara de la toma de conciencia de las comunidades
alrededor de las posibilidades politicas del campo de lo patrimonial. Su
legitimidad no sélo estd sustentada en la profunda interrelacién de la fi-
gura del palabrero con otros campos de la vida social wayuu, digamos en
su pertinencia identitaria, sino también en el terreno de disputa que se
ha abierto en torno a esta figura alrededor de una activacién patrimonial
apoyada desde el Estado. Aqui estamos hablando de la construccién de un
acuerdo social ampliado, donde las tensiones, disensos y consensos en tot-
no al palabrero como activo social-patrimonial se canalizan en el plano de
la reivindicacién politica e identitaria, lo que a la vez resignifica y fortalece
el proceso mismo de patrimonializacién al interior de la comunidad. La
sostenibilidad a largo plazo de las acciones de salvaguardia del patrimo-
nio estd entonces profundamente ligada a la pertinencia de este proceso
de traduccidn en relacién con las expectativas politicas de un colectivo que
percibe en la herramienta patrimonial un nuevo espacio para movilizar de
manera legitima sus demandas sociales. De eso se trata entonces el acuerdo

social y el fortalecimiento de la gestion social del patrimonio, puntos cen-



trales de nuestra politica, y ahi radica para nosotros el verdadero sentido de
la participacién comunitaria expresada en la Convencidn.
Paradéjicamente, y somos conscientes de ello, la creacién de la junta ma-
yor puede constituir un riesgo para la figura misma del palabrero si pen-
samos que en sentido estricto no representa una figura de interlocucién
politica. Sin embargo, en tanto la junta mayor de palabreros y las decisiones
en torno a la patrimonializacién de esta figura sean producto de un acuer-
do social amplio y transparente, es probable que el piitchipii’iii no deje de
constituir un activo social fundamental en la construccién de una nueva
ciudadania cultural acorde con las reivindicaciones identitarias del pueblo

wayuu.

ADRIANA MOLANO

Antropdloga de la Universidad de los Andes en Bogotd, con méster en
Relaciones Interculturales (Opcién en politicas culturales internacionales
y gestidn de artes) de la Catedra UNESCO, en Paris. Desde 1997 se de-
dica a la gestién cultural, apoyando diferentes géneros de creacién. En este
tema ha trabajado en Colombia en la Fundacién Manuela Villamizar y el
IDCT, entre otros, y en Barcelona (Espafa) en el Consulado general de
Colombia, en la Empresa de Servicios Culturales Transit Projectes y en el
Taller de Musics. Ha realizado investigaciones de caricter antropoldgico
en diversos lugares de Colombia y se ha vinculado a proyectos de creacién
artistica, entre los que se destacan el Colectivo Laberinto y la Asociacién
Cultural La ciudad de las palabras, en Barcelona, Espafia. Su mds reciente
proyecto se llama Cantos de desarraigo, disco-libro producto de una inves-
tigacién sobre musica tradicional y de fusidn del Pacifico y desplazamiento
de comunidades del Pacifico, realizado en coproduccién con Contamina-

me, Fundacién para el mestizaje cultural (Espana).

FIESTAS Y
RITUALES

22351



X ENCUENTRO PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL PATRIMONIO
INMATERIAL DE PAISES IBEROAMERICANOS

PaTrick MORALES

Doctor en Antropologia Social y Etnologia de la Escuela de Altos Estu-
dios en Ciencias Sociales, Paris. Asesor del Grupo de Patrimonio Cultural
Inmaterial del Ministerio de Cultura de Colombia. Ha escrito los libros
La recuperacion en la memoria histérica de los kankuamo: un llamado de los
antiguos. Siglos XX — XVIII (en coautoria con Maria Adriana Pumarejo,
2003); y Los idiomas de la reetnizacién. Corpus Christi y pagamentos entre los

indigenas kankuamos de la Sierra Nevada de Santa Marta (en prensa).



Politicas publicas de la Republica Bolivariana
de Venezuela sobre el patrimonio cultural intangible

Benito Irady,

Venezuela

Como es del conocimiento publico, el pais al que represento y el pueblo
venezolano al que pertenezco, en ejercicio de sus poderes creadores, hoy
sigue el ejemplo histérico de nuestro Libertador Simén Bolivar e invoca
el heroismo y sacrificio de nuestros antepasados aborigenes y de los pre-
cursores y forjadores de una patria libre y soberana, con el fin supremo de
refundar la Repuiblica para establecer una sociedad democritica, participa-
tiva, protagénica, multiétnica y pluricultural, como reza en su predmbulo
la constitucién vigente, aprobada por el pueblo de Venezuela en diciembre
del afio 1999. La Constituciéon de la Republica Bolivariana de Venezue-
la, a diferencia de otras épocas y otros modelos politicos, dedica capitulos
fundamentales al reconocimiento de los pueblos y comunidades indigenas,
sus culturas, usos y costumbres, idiomas y religiones, asi como su hdbitat y
derechos originarios sobre la tierra que ancestral y originalmente ocupan,
y que son necesarios para desarrollar y garantizar sus formas de vida. De
la misma Constitucién se desprende también la importancia de los dere-
chos culturales y educativos. A manera de ejemplo cito un fragmento del
Articulo 99: “El Estado garantizara la proteccién y preservacién, enrique-
cimiento, conservacidn y restauracién del patrimonio cultural tangible e
intangible y la memoria histérica de la Nacién”. Para ir un poco més alld y
seguir en el tema que nos retne, cito del Articulo 100 las siguientes frases:

“Las culturas populares constitutivas de la venezolanidad gozan de aten-



X ENCUENTRO PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL PATRIMONIO
INMATERIAL DE PAISES IBEROAMERICANOS

cién especial, reconociéndose y respetindose la interculturalidad bajo el
principio de igualdad de las culturas (...)"

De tal manera que en materia de politicas nacionales y definicién de
politicas publicas sobre el patrimonio cultural, en nuestro pais desde 1999
se ha venido transformando la politica y un antiguo modo de gestién, para
otorgarle valor a los poderes creadores del pueblo y construir con la par-
ticipacién de las comunidades en todo el territorio nacional lo que ahora
podemos sefalar como nuevos elementos de salvaguardia del patrimonio
cultural inmaterial. Esta es parte de la batalla por consolidar los valores de
la cultura para ir mucho mds alli, romper barreras de siglos e impulsar y
consolidar con hechos la integracién latinoamericana y caribena.

En el Perti de Junin y de Ayacucho y del Libertador Simén Bolivar y de
la lengua quechua, puedo decitles que celebramos con grandeza la autode-
terminacién de los pueblos. Entrego como homenaje un poema pertene-
ciente a uno de los mds importantes escritores de mi pais, quien ademds
nos representd como diputado ante la Asamblea Nacional Constituyente
que en 1999 aprobara por mandato del pueblo la Carta Magna. Me refiero
a Gustavo Pereira y paso a leerles “Jokoyakore Naruae Anayakore Yarote’,
dedicado a todos ustedes, y especialmente a quienes representan en este

acto a los pueblos originarios, a los pueblos indigenas de América.

Jokoyakore naruae anayakore yarote
marché en la madrugada,
al anochecer regresard
Cancién warao
Solia pasar como fantasma o perro
desnudo entre la noche
Sin m4s olor de vida que sus ojos
No sabiamos nada Tembldbamos
en medio de las sombras
Nunca supimos qué dolor callaba

ni qué abyecta impiedad condescendia



a permitirle ser como el adobe
como la soga
como los guijarros
Hasta que aparecié en nuestros papeles
con su tambor de guerra su tocado
de plumas su linaje
orgulloso su macana
Y de alli se metié en nosotros mismos
y fue nosotros mismos
y no fantasma o perro de la noche
y no ms pesadumbre
y no mds barro triste
sino nosotros mismos

NOSOtros mMismos en Nosotros mismos.

En el ejercicio al que nos convoca este taller UNESCO-CRESPIAL,
y entre la amplitud de ejemplos de mi pais que pudiera mencionar, citaré
s6lo dos de muy reciente construccidn para ilustrar cémo las politicas del
gobierno venezolano reflejan la importancia de la preservacién de la salva-
guardia del patrimonio cultural inmaterial o, para decirlo en las palabras fi-
nales del poema que acabo de leer, para ilustrar cémo ahora nos reflejamos

“nosotros mismos en nosotros mismos’
Avances de un censo para consolidar la soberania de la nacion

El I Censo del Patrimonio Cultural Venezolano que ha llevado adelante
el Instituto del Patrimonio Cultural bajo la direccién del arquitecto José
Manuel Rodriguez, con un equipo de cientos de colaboradores y la ayuda
tanto del Ministerio de la Cultura como del Ministerio de Educacién, pero
esencialmente con la participacién de las comunidades que intervinieron
en la identificacién de los elementos de caracter patrimonial y en la reco-

leccidn de aquellas variantes que el pueblo mismo valora como algo que le

FIESTAS Y
RITUALES

12355



X ENCUENTRO PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL PATRIMONIO
INMATERIAL DE PAISES IBEROAMERICANOS

pertenece. Como bien lo sefialara el Ministro de Cultura al presentar este
ambicioso proyecto disefiado para actuar en unos 22.000 centros poblados:
“Es, desde luego, el conjunto de los bienes culturales de orden material pero
también se refiere a la amalgama de aquellos ritos, ceremonias, costumbres,
lenguas y formas literarias, tradiciones orales, musicas, danzas, creencias y
universos estéticos. Asi mismo se toman en cuenta las visiones con las que
se tallan, tejen 0 amasan las artesanias, las recetas parala cocina o la cura de
los males y, en general, de todas aquellas elaboraciones del espiritu humano
que son el producto sedimentario del paso de las generaciones”.

En resumen, el I Censo convocé a mis de dos mil personas en partici-
pacién directa en los 336 municipios de las 24 entidades del pais. Entre
los afios 2004 y 2006 ya estaba constituida una base de datos de mis de
80.000 registros a nivel nacional, y hasta el presente lo fundamental del
Censo se traduce en publicaciones de alto valor para cada municipio. El
Catélogo del Patrimonio Cultural Venezolano consta de mis de 200 titu-
los con un promedio de 120 pdginas por volumen, con excelente calidad
de impresién en papel glasé y disefio a todo color, con una distribucién
masiva y gratuita. Ademds del reconocimiento de inscripcién de los bienes
indicados en cada catédlogo, se reafirma asi el cumplimiento de la Ley de
Protecciéon y Defensa del Patrimonio Cultural, elevando a Bien de inte-
rés cultural de la nacién a decenas de miles de manifestaciones colectivas,
expresiones de la tradicién oral y la creacidn individual de los portadores
de tradicién que en otros tiempos nunca tuvieron la posibilidad del reco-

nocimiento a su obra.
Las buenas practicas del Centro de la Diversidad Cultural

El Centro de la Diversidad Cultural es una Fundacién adscrita actualmen-
te al Ministerio del Poder Popular para la Cultura y se crea por resolucién
de la Presidencia de la Reptblica Bolivariana de Venezuela en agosto del
afio 2006 para promover investigaciones que contribuyan a la valoracién

de la diversidad cultural y para construir una red nacional que involucre



iniciativas individuales y organizacionales con interés en la materia y propi-
ciar un espacio de intercambio en el 4mbito nacional e internacional entre
los hacedores y usuarios que favorecen la interculturalidad.

Desde el mismo afo de su creacién, este Centro se ha convertido en
soporte esencial de la Ley Aprobatoria de la Convencién para la Salvaguar-
dia del Patrimonio Cultural Inmaterial entre la Republica Bolivariana de
Venezuela y la UNESCO, por decreto de la Asamblea Nacional publicado
oficialmente bajo el nimero 5822 extraordinario en la Gaceta Oficial del
25 de septiembre de 2006.

Acciones como el estudio y divulgacién de las tradiciones y expresio-
nes orales de distintas naciones indigenas de Venezuela y de sus regiones
fronterizas, asi como de pueblos afrodescendendientes; la promocién y el
fomento de una gran variedad de técnicas artesanales presentes en distin-
tas regiones del pais; la organizacién progresiva de proyectos editoriales y
audiovisuales para atender el registro y posterior divulgacién de diversas
expresiones culturales, rituales y actos festivos de la poblacién venezolana,
latinoamericana y caribefia; asi como el apoyo permanente a las més va-
riadas artes del especticulo que ahora atraviesan el pais con su musica, su
danzay su manera de cantar que le han aportado tanto a nuestra patria con
el legado de sus culturas. Alli estin presentes las medidas de identificacién,
documentacién, proteccidn, preservacion, valorizacién, transmisién y revi-
talizacién del patrimonio. En resumen ésta es la prictica diaria y constante
del Centro de la Diversidad Cultural, con catorce sedes creadas desde el
afio 2006, todas en pleno funcionamiento abarcando las distintas regiones
del pais, con una nutrida agenda de proyectos nacionales e internacionales
y con un apego indeclinable al fortalecimiento del patrimonio cultural in-
material y a la integracidén de los pueblos de América Latina y EI Caribe
que promovemos incansablemente a partir de las colecciones bibliograficas,
audiovisuales y etnogrificas donde se preservan elementos culturales de
29 paises de la regién en un reservorio superior a 250.000 piezas, donde
estd reflejada la trascendencia de ese patrimonio que pertenece a los distin-

tos pueblos del continente. Y no solo asi, pues el Centro de la Diversidad

FIESTAS Y
RITUALES

113571



X ENCUENTRO PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL PATRIMONIO
INMATERIAL DE PAISES IBEROAMERICANOS

Cultural ha convocado desde su sede matriz en los tltimos cuatro afios la
presencia de cientos de autores y representantes de las mas distintas expre-
siones artisticas y lingiiisticas del continente en multiples eventos, con la
presencia viva de sus portadores. De este modo fomentamos el patrimonio
cultural inmaterial en las comunidades de las multiples regiones del pais,
y lo seguiremos haciendo, no sélo para nutrir la comprensién de “nosotros
mismos en nosotros mismos” desde la patria que nombramos Reptblica
olivariana de Venezuela, sino para congregar, como lo sofiamos, todos
Bol de Ve | greg 1 tod
los predios y los saberes de los pueblos de Nuestra América en una sola

patria.

BeniTO IRADY

Fundador de diversas instituciones del sector publico, editor, escritor de
obra publicada, fotégrafo, productor y realizador de una obra audiovisual
en resguardo del acervo histérico del pais. Ha ocupado altos niveles je-
rirquicos dentro del dmbito de extensién universitaria del rectorado de
la Universidad de Oriente. Coordinador de la comisién ministerial para
la postulacién de Ciudad Bolivar a Patrimonio Cultural Mundial, por de-
creto del Ministerio de Educacién, Cultura y Deporte. En la actualidad es
representante del Presidente de la Republica ante el Directorio del Conse-
jo Nacional de la Cultura, donde cumple funciones de asesoria, ademds de
representar a Venezuela ante el Consejo Ejecutivo de la UNESCO, Paris.
Es promotor de la cultura cubana y participa en diversos planes del Conve-

nio Cultural entre Cuba y Venezuela.



La Convencion para la Salvaguardia del Patrimonio
Cultural Inmaterial y su aplicacion en México

Francisco Lopez,
Meéxico

A partir de que el Estado Mexicano ratifica la Convencién para la Salva-
guardia del Patrimonio Cultural Inmaterial de la UNESCO en diciembre
de 2005, las cuestiones relativas a la implementacién de dicha Convencién
empezaron a tratarse de manera amplia en los niveles académico e insti-
tucional del 4mbito cultural de nuestro pais. México ha tenido un papel
ampliamente participativo en las iniciativas internacionales destinadas a la
proteccién y promocién del patrimonio cultural inmaterial, prueba de ello
lo constituye la proclamacién en 2003 de la “Festividad indigena dedicada
a los muertos” como Obra Maestra del Patrimonio Oral e Inmaterial de la
Humanidad, apenas una muestra de la gran diversidad cultural que distin-
gue a México a nivel mundial.

Ahora bien, dado que la Convencién es un instrumento internacio-
nal, los Estados Parte deben tomar las medidas necesarias para su im-
plementacion y adaptacion en sus territorios. La primera de ellas es la
elaboracién de un inventario (o inventarios) del patrimonio cultural
inmaterial, es decir, un documento que retina todos los elementos del
patrimonio inmaterial que existan en el territorio del Estado, y que sean
designados asi con base, en primer lugar, en la definicién de patrimonio
cultural inmaterial establecida en la Convencidn, y en la participacién de
las comunidades, grupos o individuos involucrados, institutos de investi-
gacidn, especialistas y expertos. Es importante destacar que la realizacién

de este inventario es un prerrequisito esencial para la presentacién de



X ENCUENTRO PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL PATRIMONIO
INMATERIAL DE PAISES IBEROAMERICANOS

expedientes de inscripcidon de elementos de patrimonio inmaterial ante
la UNESCO.

En este marco se crea el Grupo de Trabajo para la Promocién y la Protec-
cién del Patrimonio Cultural Inmaterial, integrado por el Consejo Nacional
para la Cultura y las Artes, a través del Instituto Nacional de Antropologia
e Historia, el Instituto Nacional de Bellas Artes, la Direccién General de
Culturas Populares e Indigenas, la Direccién de Asuntos Internacionales y
la Direccién General de Vinculacién Cultural, la Comisién Nacional para
el Desarrollo de los Pueblos Indigenas, el Instituto de Derechos de Autor
y el Instituto Nacional de Lenguas Indigenas. El objetivo principal de este
Grupo es dar cumplimiento a los compromisos adquiridos por México an-
te la UNESCO y promover la salvaguardia y preservacién de las manifes-
taciones culturales que dan identidad a nuestros pueblos.

Una de las tareas fundamentales para la consecucién de estos objetivos
es, una vez mads, la realizacién de uno o varios inventarios, pues al regis-
trar las diferentes expresiones y manifestaciones que dan cuenta del perfil
de la diversidad cultural que prevalece en las distintas regiones, se podra
adquirir una perspectiva general de la cultura y apreciar el conjunto del
patrimonio existente, lo cual permitira la identificacién, el diagndstico y el
establecimiento de prioridades a fin de adoptar planes y medidas de salva-
guardia pertinentes.

Ahora bien, para elaborar el Inventario es necesario precisar las estra-
tegias y las formas de proceder. Se requiere de la definicién de conceptos
y criterios, asi como el establecimiento de la metodologia que permita la
identificacién de las unidades culturales pertinentes, que indique no sélo
cémo recabar la informacidn, sino decidir qué parte de la misma serd utili-
zada para dicho Inventario, ademds de la informacién necesaria y satisfac-
toria que se deberd recopilar, de manera que la manifestacion en cuestion se
pueda reconocer y evaluar como patrimonio cultural inmaterial.

Por ello, el Grupo de Trabajo precisé contar con un equipo de petso-
nas capacitadas, competentes, con experiencia en el conocimiento de los

diversos campos, précticas, usos, historia y costumbres tradicionales, asi



como en los conocimientos y habilidades culturales de los pueblos, a fin
de contribuir al mejor logro de esta misidn, que consiste en reunir todas
las expresiones y manifestaciones representativas de los grupos culturales
del pafs.

En este sentido, las funciones principales del Comité de Especialistas son:

- Conformacién de la base conceptual del Inventario;

- Desarrollo de instrumentos metodolégicos para la identificacion y el re-
gistro del patrimonio cultural inmaterial;

- Evaluacién de la informacién recabada para su inscripcién en el In-
ventario, recomendando la forma mds adecuada de organizacién y
sistematizacion;

- Asesoria en la elaboracién de expedientes completos y de planes de

salvaguardia.

El Comité, conformado por 35 especialistas, ha debatido sobre los crite-
rios que se tomardn en cuenta al acometer la tarea de reunir el acervo do-
cumentado de las manifestaciones del patrimonio inmaterial, asi como la
categorizacidon de acuerdo a cada 4mbito. Se conformaron cinco mesas de
trabajo, de acuerdo con los dmbitos establecidos por la Convencién, pero

adecudndolos al panorama cultural de México:

- Mesa 1: Lengua, tradiciones y expresiones orales;

. Mesa 2: Artes de la representacion;

- Mesa 3: Practicas sociales, rituales y actos festivos;

- Mesa 4: Conocimientos y usos relacionados con la naturaleza y el
universo;

+ Mesa 5: Artes y oficios tradicionales.

Después de diversos encuentros, el Comité establecié los siguientes cri-
terios para la elaboracién del Inventario del Patrimonio Cultural Inmate-

rial de México:

FIESTAS Y
RITUALES

11361



X ENCUENTRO PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL PATRIMONIO
INMATERIAL DE PAISES IBEROAMERICANOS

1.

o

b

El Inventario debe ser un producto de la colaboracién entre las institu-
ciones gubernamentales y las organizaciones de la sociedad civil que lo
impulsan y la comunidad. En este esfuerzo, la participacidn activa de
ésta permitird poner de manifiesto la relevancia de lo que es mis signifi-
cativo para ella.

El Inventario deberd hacerse de manera que haga posible el manejo
de informacién cruzada, dando cuenta de los diferentes aspectos y
niveles de sentido. Se preservard la unidad conceptual, simbdlica y
procesual de la significacién de las expresiones y manifestaciones re-
gistradas. El patrimonio inmaterial forma parte de sistemas concep-
tuales, por lo que habrd que dar un paso mids alld de la clasificacién y
la taxonomia.

Es preciso, a la hora de formular el Inventario, tomar en cuenta las defi-
niciones, los conceptos y las valoraciones de los portadores del patrimo-
nio cultural inmaterial, considerando que el registro de la informacién
deberd hacerse en el codigo comunicativo o la lengua de la comunidad.
Para obtener una visidn integral del patrimonio inmaterial como un
proceso, es importante que en el Inventario se registren no sélo los sig-
nificados y conocimientos, sino la manera como se conciben los bienes
y el proceso de produccién especifico de los mismos, incluyendo el tipo
de conocimientos implicados o que se aplican en su confeccién, ya que
se trata de registrar las manifestaciones desde el punto de vista de su
desarrollo y no sélo de sus resultados. El aspecto recuperable de una
manifestacién cultural reside muchas veces en la capacidad para captu-
rarla en su movimiento o desenvolvimiento.

El Inventario no deber ser sélo un listado de las diferentes expresiones
y manifestaciones que comprenden el patrimonio cultural inmaterial,
sino que deberd tener un caricter sistémico para poder ser lo mis fiel
posible y responder al caricter integral de la cultura y la interpenetra-
cién de sus diferentes dmbitos: el productivo y el ritual; la cosmovision
y los oficios; los mitos y las concepciones sobre la salud y la enfermedad,

etcétera.



6.

N

®

Es fundamental considerar el contexto social, cultural y ambiental (la
relacién estrecha entre cultura y ecosistemas) de las pricticas que se re-
gistren como parte del Inventario, y no de manera aislada.

Considerar el patrimonio inmaterial dentro del marco organizativo de
las comunidades donde se recrea, donde intervienen de manera decisiva
otro tipo de factores como el econémico, el politico y el histérico, ya que
éstos podrian, en un momento dado, permitir que estas manifestaciones
tengan continuidad.

En el 4mbito territorial, el patrimonio de las comunidades se enfocard
no sélo a partir de la circunscripcién formal de las comunidades locales
o jurisdicciones municipales, sino desde el punto de vista de los espacios
que conforman una regién cultural o intercultural. Habra de conside-
rarse también la cultura que se traslada de su territorio originario, pro-
ducto de la movilidad social y la migracién nacional e internacional.

Se registrarin como patrimonio, ademds de los significados y pricticas,
los objetos asociados a ellos; de igual manera, el territorio simbdlico y

los lugares sagrados.

10. Para elaborar el Inventario hay que tomar en cuenta tanto los usos

ancestrales y las tradiciones de larga data, como las nuevas expresiones
que enriquecen y otorgan vitalidad al patrimonio cultural de una comu-

nidad, un pueblo o una nacién.

11. La cultura viva comprende expresiones y manifestaciones que son de

reciente aparicién. Estas adquieren plena vigencia y popularidad, adn
cuando no formen parte de la tradicién o no hayan sido consagradas
y separadas del resto de los bienes para ser objeto de un trato especial
como valores excepcionales y sacralizados. A ello se afiade el hecho de
que actualmente muchos grupos promueven y buscan el reconocimiento
de las précticas mds diversas como un patrimonio legitimo. Ello plantea
la dificultad de definir el limite a partir del cual ciertas manifestaciones
de reciente creacién se pueden considerar como patrimonio inmaterial.
Una alternativa es que las innovaciones o practicas culturales de reciente

cufio puedan considerarse como un patrimonio cultural, cuando, pri-

FIESTAS Y
RITUALES

11363



X ENCUENTRO PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL PATRIMONIO
INMATERIAL DE PAISES IBEROAMERICANOS

mero, hayan sido adoptadas, apropiadas y valoradas por la comunidad,
y segundo, si se confirma que al ser incorporadas a un sistema cultural
contribuyen a su fortalecimiento y continuidad, evitando asi la confu-
sién entre la cultura en general y el patrimonio en particular. Es conve-
niente considerar los procesos de innovacién y el papel de los mismos,
ya que hay casos en que la posibilidad de que una tradicién perdure y no
desaparezca, o adquiera un nuevo sentido, depende de procesos creati-
vos promovidos por las generaciones més jévenes.

12. El Inventario del patrimonio cultural inmaterial no podra tener un ca-
ricter exhaustivo debido a la amplitud del universo cultural del pais. Sin
embargo, deberd ser lo mis representativo posible y deberd actualizarse
de manera permanente. La base de datos del Inventario tendrd un ca-
racter publico, por lo que habra que definir: quién o quiénes serdn las
instancias encargadas de administrar dicha base de datos, cémo partici-
paran las colectividades, portadores del PCI y personas interesadas en
su conﬁguracién, asi como el acceso a la informacién que contendrin. Al
respecto, habrd que iniciar lo mas pronto posible la configuracién de un
Cédigo de Etica vinculado a la presentacién de informacién que impli-
ca conocimientos producidos por colectividades que en ocasiones no es
deseable divulgar, o conocimientos vinculados a la propiedad intelectual,
sobre todo cuando ésta se refiere al 4mbito del conocimiento colectivo.

13. Es importante que en el Inventario se registren no sélo las manifesta-
ciones existentes, sino que se recoja el testimonio del patrimonio cul-
tural que ha dejado de manifestarse o estd en desuso, ya que también
se puede prever su reaparicidn, asi como aquellas manifestaciones en
situacidn critica o que son mds vulnerables ante las presiones externas.

14. Interesa identificar las formas como la comunidad produce sus propios
métodos de asegurar la preservacién y transmisién de los bienes cultu-
rales como resultado de su experiencia y sus tradiciones. También las
formas de preservacién son un patrimonio.

15. Hay que rescatar las experiencias y esfuerzos que ya existen en materia

de catélogos, registros o inventarios.



16. Hay que partir de las practicas culturales para construir el Inventario,
y no al contrario, al tratar de encasillar las expresiones culturales en es-
quemas preconcebidos.

17. Habra que ubicar geogréﬁcamente el Inventario, considerando aspec-
tos medioambientales y ecoldgicos para tener una visidn sistémica del

patrimonio cultural inmaterial.

Por otra parte, cabe destacar que a nivel regional e internacional México
ha incentivado el debate e intercambio de experiencias en relacién con la
implementacidn de la Convencién para la Salvaguardia del Patrimonio Cul-
tural Inmaterial. Prueba de ello lo constituyen las diversas reuniones que se

han llevado a cabo en nuestro territorio:

- Coloquio Internacional Patrimonio Inmaterial y pueblos indigenas de
América. Querétaro, diciembre de 2007.

Paises participantes: Argentina, Brasil, Colombia y Chile.

- La Cocina como Patrimonio Cultural. Criterios y Definiciones. Campe-
che, julio de 2008.

Paises participantes: Argentina, Brasil, Colombia, Perti y Espana.
Resultado: Declaratoria de Campeche sobre cocinas tradicionales.

- Seminario Internacional Compartir el Patrimonio Cultural Intangible:
Narrativas y Representaciones. Oaxaca, enero de 2009.

Paises participantes: Colombia, Francia, Holanda, Japén. Representan-
tes UNESCO.

- Intercambio de experiencias en torno a la elaboracién de Inventarios
del PCI con diversos paises de América Latina como Argentina, Brasil,
Colombia y Chile.

- Colaboracién con el Centro Regional para la Salvaguardia del Patrimo-

nio Cultural Inmaterial de América Latina (CRESPIAL).

Es importante mencionar, a manera de conclusién, que México consi-

dera que para el efectivo fortalecimiento de las culturas originarias y del

FIESTAS Y
RITUALES

11365



X ENCUENTRO PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL PATRIMONIO
INMATERIAL DE PAISES IBEROAMERICANOS

patrimonio cultural inmaterial, es indispensable que éste se fundamente en
un proyecto integral de cultura en el que la educacién sea un factor clave.
Asi mismo, es imprescindible desarrollar vinculos de cooperacién estra-
tégica, e incentivar los ya existentes con los paises de América Latina y el
Caribe, tomando como base el pasado histérico comin, a fin de conformar

un bloque regional con proyeccién internacional.

Francisco LorEz

Arquitecto, egresado de la Universidad Nacional Auténoma de México.
Doctor en Urbanismo de la Universidad de Grenoble II, Francia. Experto
consultor del Comité de Patrimonio Mundial de la UNESCO. Especia-
lista consultor en los expedientes técnicos para inscribir sitios con valor
universal excepcional en la lista de patrimonio mundial. Autor de los li-
bros Arquitectura verndcula en México, El color de la arquitectura mexicana,
Arquitectura funeraria popular en México y La presencia drabe en América
Latina, entre otros. Entre 2001 y 2005 se desempené como director de
Patrimonio Mundial del Instituto Nacional de Antropologia e Historia,
México. Desde 1985 a la fecha es profesor investigador de la Maestria en
Ciencias de Arquitectura en la Escuela Superior de Ingenieria y Arquitec-

tura del Instituto Politécnico Nacional, México.



La salvaguardia del patrimonio inmaterial:
experiencias de una metodologia de participacion

Maria Mercedes Garcia,
Cuba

Introduccion

La labor de formacién de especialistas que ha caracterizado al Centro Na-
cional de Conservacién, Restauracién y Museologia, y a la Citedra de la
Conservacién Integral de los Bienes Culturales para América Latina y el
Caribe, adscrita a esta institucién desde 1993, experimentd un redimen-
sionamiento en sus diversas formas de capacitacién a raiz de la Convencién
sobre la Salvaguarda del Patrimonio Inmaterial de la UNESCO en 2003.
La implementacién de la Convencién en el 2006 y las acciones que realizé
el Ministerio de Cultura con la creacién de la Comisién Nacional de Salva-
guardia del Patrimonio Inmaterial de Cuba nos dieron la oportunidad de
adentrarnos en el tema desde la ptica de la capacitacion.

Existen en Cuba antecedentes de obligada referencia en relacién con la
identificacién de manifestaciones de la cultura popular tradicional, como
lo son: Instrumentos de la misica folclérica popular de Cuba (1997), y el At-
las Etnogrdfico de Cuba, cultura popular tradicional (2000). Realizados por
un equipo multidisciplinario de expertos, atin nos son muy utiles como
herramientas de consulta para las diversas manifestaciones culturales que
estudian. En el momento de su publicacién, y a pesar de que existian re-
comendaciones de la UNESCO encaminadas a la proteccidn de estas ma-
nifestaciones populares, no se consideraban atin hechos relacionados con

el patrimonio cultural. Cuando mads, la cultura popular tradicional se con-



X ENCUENTRO PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL PATRIMONIO
INMATERIAL DE PAISES IBEROAMERICANOS

sideraba un tema de estudios especializados de etnélogos, antropélogos,
lingiiistas y music6logos.

En 2005, y bajo el amparo del “Proyecto bilateral de creacién de capaci-
dades para la proteccién y conservacién del Patrimonio Cultural Tangible
e Intangible’, auspiciado por el Reino Unido de Bélgica y desarrollado en
el CENCREM desde 2002, se realizaron dos talleres sobre patrimonio
inmaterial. La convocatoria al primer taller se orientd a los directivos de
Patrimonio Cultural de toda la isla y se presentd, ya como hecho consu-
mado, el expediente para la declaratoria de Obra Maestra del Patrimonio
Oral e Inmaterial de la Humanidad a la expresiéon Tumba Francesa “La
Caridad de Oriente’, para dar a conocer la metodologia de confeccién de
estos expedientes y para actualizarnos en estas nuevas “formas” de patri-
monio cultural.

El segundo Taller, realizado sélo con tres meses de diferencia, traté de
reunir a expertos que habian trabajado diversas expresiones desde la dptica
del museo, las casas de cultura, los centros de investigacién e institucio-
nes a las que tributaban estas nuevas expresiones del patrimonio cultural:
Fundacién Fernando Ortiz, Instituto de investigacién para la Cultura Juan
Marinello, la Casa del Caribe en Santiago de Cuba, entre otros.

Ambos talleres nos dieron una visién nacional del tema al que nos es-
tibamos enfrentando y nos brindaron un diagndstico del estado en que se
encontraban estas expresiones a lo largo del pais. Hoy, haciendo un analisis
de los mismos, comprendemos que tuvimos la mirada de un espectador, no
de un actor, y aunque nos permitieron un acercamiento a estas expresiones,
nos hemos convencido de que la forma de trabajar, desde el punto de vista
de la capacitacién, debe estar dirigida a la implicacién activa de todos los
actores que tienen relacién con la expresién cultural, lo cual nos confirmala
importancia de poder unir en el pensamiento y en la accién la Convencién
sobre el Patrimonio Cultural y Natural de 1972 y la Convencién sobre
la Salvaguardia del Patrimonio Inmaterial de 2003. Separan a estas con-
venciones mas de 30 afios y el mundo en que vivimos también ha cambia-

do, por lo que es prudente y aconsejable aunar esfuerzos en aras de poder



FIESTAS Y
RITUALES

entender este complejo fenémeno del patrimonio cultural inmaterial, que

11369

dista mucho de ser inamovible.

Hacia una experiencia de accion participativa en el trabajo
metodologico con los actores de la Obra Maestra del Patrimonio
Oral e Inmaterial de la Humanidad Tumba Francesa "“La Caridad
deOriente" y las Comparsas del Carnaval de La Habana

Al lograrse la declaratoria de esta manifestacién musico-danzaria se co-
menzaron a elaborar proyectos en aras de su salvaguardia. En uno de esos
proyectos, rectorados por el Consejo Nacional de Patrimonio Cultural, la
Comisién Nacional de Salvaguardia del Patrimonio Inmaterial de Cuba y
la Oficina Regional de Cultura para América Latina y el Caribe, con el aus-
picio de fondos extra-presupuestarios de Japon, se decidi6 realizar, entre
otras acciones, tres talleres de fortalecimiento de capacidades para los ac-
tores que intervenian en esta expresién. Para tal fin se conformé un equipo
multidisciplinario que partié de presupuestos participativos.

El primer taller, realizado en Santiago de Cuba, demostrd que si se
queria en realidad lograr la participacién era necesario transformar la me-
todologia a aplicar para, de esta forma, conseguir una real y espontdnea
participacién de los implicados. A propuesta del Msc. Pedro Moras Puig,
sicdlogo al frente del equipomultidisciplinar, se redimensiond el posible
alcance de esta accién formativa, dindole a los portadores de la expresion
un rol de protagonistas reales en la misma, no de sujetos pasivos, pues
comprendimos que de otra forma no seria posible alcanzar los objetivos
iniciales propuestos.

Asi las cosas, se decidi6 aplicar una adecuacién de la Metodologia In-
vestigacion-Accion Participativa (MIAP), en la que se podian utilizar re-
cursos mds flexibles y realmente integradores, tratando de lograr relaciones
horizontales de didlogo y permitir el acceso a la toma de decisiones por
parte de los implicados que son, en definitiva, quienes portan esos cono-

cimientos. La investigacidén-accion participativa es un modelo que difiere



X ENCUENTRO PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL PATRIMONIO
INMATERIAL DE PAISES IBEROAMERICANOS

de esquemas tradicionales de investigacidn, en tanto rompe con el distan-
ciamiento entre investigador y poblacidn investigada y con la separacién
entre saberes cientificos y populares, propiciando un auténtico proceso de
capacitacién y educacién popular.

Para aplicar estos recursos nos valimos de diversas practicas de partici-
pacién colectiva donde todos fuimos actores involucrados en la biisqueda
de una realidad. Los resultados de la MIAP, como ya la conocemos, fueron
alentadores. De una actitud inicial hostil y en ocasiones profundamente
rebelde, pasamos a una actitud de colaboracién por parte de los portadores
y se logré sumar el resto de los actores que tienen una relacién profunda
desde sus instituciones con la expresion en cuestién. Incluso el aparente
antagonismo entre Patrimonio material vs. Patrimonio Inmaterial desapa-
recid. Un ejemplo de ello es el enriquecimiento de las colecciones de los
museos de estas tres provincias que, a partir de estos talleres, comenzaron
a recibir de forma voluntaria aquellos objetos utilizados en el baile y que los
portadores consideran que son representativos de su expresién.

Ir “armando” estas colecciones dentro del propio espacio de los talleres
fue una experiencia para los propios facilitadores: los portadores escribian
y depositaban en un aparente “batl de recuerdos” aquel objeto material que
no debia desaparecer de su expresion. Construir este concepto partiendo
de la propia génesis de la palabra“patrimonio” permitié que fueran toman-
do conciencia de la importancia del vestuario y los objetos musicales, y se
llegé incluso a valorizar la propia lengua con que cantan sus canciones: el
creole, lengua que sélo los mds ancianos entienden y pueden hablar. Sus
descendientes replican la palabra, aun con deformaciones del espafiol, en
un intento por imitar a sus mayores en los cantos.

Tras la experiencia de Santiago de Cuba, realizamos dos talleres mas
en otras provincias que poseen grupos portadores de la expresién Tumba
Francesa, donde perfilamos con una mayor experiencia los presupuestos
metodoldgicos que perseguiamos. Los resultados alcanzados nos permi-
tieron instrumentar una accidn de capacitacién para portadores y actores

locales vinculados a expresiones patrimoniales, tendiente a sensibilizar-



los e integrarlos en un didlogo comun. Brindar herramientas de reflexiéon
participativas en la identificacién de problemas y posibles soluciones es el
postulado bésico de esta propuesta que rompe con esquemas académicos
al distanciarse de roles diferenciados entre profesores y alumnos e instru-
mentar un taller en el que todos los participantes interactiian entre si y
elaboran los contenidos a debatir.

Esta modalidad fue validada exitosamente con la expresién Comparsas
del Carnaval Habanero y en una edicién especial con Promotores y Actores
de Desarrollo Local vinculados al trabajo con el patrimonio tanto inmate-
rial como material, pues se incluy6 personal de museos con la intencién de
aproximarlos y estimular su integracién y complementacion.

Esta propuesta para accionar y lograr un acercamiento mds efectivo con
portadores, no es s6lo una actividad docente. En nuestro pais el Consejo Na-
cional de Patrimonio, y el CENCREM como institucién que centra las ac-
ciones de capacitacidn en estos temas, tienen especial interés en destacar su
efectividad como estrategia, que desde una perspectiva socio-psicoldgica y sin
tratar de deslegitimar miradas histdricas y antropoldgicas, propone una visién
holistica que destaca el papel sustantivo de portadores y actores locales en la
salvaguardia de estas expresiones. A su vez, es una via de hacer efectiva la par-
ticipacién de estos, lo cual es, sin lugar a dudas, un presupuesto basico en las

agendas de trabajo y en los programas de desarrollo de nuestros paises.

Recomendaciones

1. Se hace necesario dar seguimiento a la labor comenzada con estas ex-
presiones, tanto en la Tumba Francesa como en las Comparsas de los
Carnavales Habaneros.

2. Continuar la labor iniciada con los actores locales que participaron en la
accién de capacitacién, para evaluar la implementacién de la metodolo-
gia a nivel de las instituciones culturales.

3. Implementar en el pais la capacitacién de actores locales que estin en

estrecha relacidn con estas manifestaciones del patrimonio inmaterial.

FIESTAS Y
RITUALES



X ENCUENTRO PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL PATRIMONIO
INMATERIAL DE PAISES IBEROAMERICANOS

4. Poner en prictica a nivel regional esta metodologia de investigacién-ac-
cién participativa con otras expresiones, tanto en el trabajo directo con

portadores como con los expertos a cargo.

Maria MErceDEs GARrRcCiA

Licenciada en Lenguas y Literatura Hispanoamericana, egresada de la Fa-
cultad de Artes y Letras de la Universidad de La Habana. Realizé estudios
de postgrado en Museologia y proteccidén del Patrimonio Cultural en el
Instituto Superior Politécnico de Museologia. Diplomada en Gestién del
Patrimonio Cultural. Profesora principal del curso de postgrado “El mu-
seo: sus conceptos, definiciones y usos” en el Centro Nacional de Conserva-
cién, Restauraciéon y Museologia, CENCREM. Desde el afio 2004 dirige
el CENCREM, adscrito al Consejo Nacional de Patrimonio Cultural de
Cuba. Autora de los libros Historia de los museos en Cuba. Material de estu-
dio del Instituto Superior Politécnico de Museologia (1985) y Coleccionismo y
museos en Cuba (1986). Preside el Consejo Cientifico del CENCREM.



Politica cultural de Paraguay y el patrimonio
cultural inmaterial, nuevos avances

Gloria Mufioz,
Paraguay

1. Antecedentes

El patrimonio inmaterial del Paraguay, por el caricter de mediterraneidad
del pais y las dificultades propias de intercambio y comunicacién que ge-
nera esa posicion, sumada a la fortaleza identitaria que supone el uso gene-
ralizado del idioma guarani, se ha conservado y transmitido con bastante
fidelidad hasta hace por lo menos cuatro o cinco décadas atris. Natural-
mente, con las pautas impuestas por el “progreso’, el desarrollo de los me-
dios de comunicacién y el vertiginoso avance de la tecnologia que impone
sus propios cinones axioldgicos, implacables e ineludibles, actualmente se

encuentra seriamente afectado en muchos de sus elementos.
2. Politica Cultural de Paraguay y el Patrimonio Inmaterial

La legislacién paraguaya establece, tanto en la Constitucién Nacional co-
mo en la Ley Nacional de Cultura, en virtud de la cual se crea la Secretaria
Nacional de Cultura, pautas para la salvaguarda del patrimonio inmaterial.

La Ley N° 946/82, vigente desde el afio 1982, la incluye como objeto de

proteccion.



X ENCUENTRO PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL PATRIMONIO
INMATERIAL DE PAISES IBEROAMERICANOS

CONSTITUCION NACIONAL
CAPITULO V
DE LOS PUEBLOS INDIGENAS

ARTICULO 62 - DE LOS PUEBLOS INDIGENAS Y GRUPOS
ETNICOS

Nuestra Constitucién reconoce la existencia de los pueblos indigenas,
definidos como grupos de cultura anteriores a la formacién y organizacién

del Estado paraguayo.

ARTICULO 63 - DE LA IDENTIDAD ETNICA

Queda reconocido y garantizado el derecho de los pueblos indigenas a
preservar y a desarrollar su identidad étnica en el respectivo hébitat. Tie-
nen derecho, asi mismo, a aplicar libremente sus sistemas de organizacién
politica, social, econdmica, cultural y religiosa, al igual que la voluntaria
sujecién a sus normas consuetudinarias para la regulacién de la convivencia
interior, siempre que ellas no atenten contra los derechos fundamentales
establecidos en esta Constitucién. En los conflictos jurisdiccionales se ten-

drd en cuenta el derecho consuetudinario indigena.

ARTICULO 64 - DE LA PROPIEDAD COMUNITARIA

Los pueblos indigenas tienen derecho a la propiedad comunitaria dela tie-
rra, en extensién y calidad suficientes para la conservacién y el desarrollo de
sus formas peculiares de vida. El Estado les proveerd gratuitamente de estas
tierras, las cuales serdn inembargables, indivisibles, intransferibles, impres-
criptibles, no susceptibles de garantizar obligaciones contractuales ni de ser
arrendadas; asi mismo, estardn exentas de tributo. Se prohibe la remocién o

traslado de su hébitat sin el expreso consentimiento de los mismos.

ARTICULO 65 - DEL DERECHO A LA PARTICIPACION
Se garantiza a los pueblos indigenas el derecho a participar en la vida
econdmica, social, politica y cultural del pais, de acuerdo con sus usos con-

suetudinarios, esta Constitucién y las leyes nacionales.



ARTICULO 66 - DE LA EDUCACION Y LA ASISTENCIA

El Estado respetard las peculiaridades culturales de los pueblos indige-
nas, especialmente en lo relativo a la educacién formal. Se atendera, ade-
mds, a su defensa contra la regresién demografica, la depredacién de su
habitat, la contaminacién ambiental, la explotacién econdmica y la aliena-

cién cultural.

ARTICULO 67 - DE LA EXONERACION
Los miembros de los pueblos indigenas estin exonerados de prestar
servicios sociales, civiles o militares, asi como de las cargas publicas que

establezca la ley.

CAPITULO VIII - DE LA EDUCACION Y DE LA CULTURA

ARTICULO 73 - DEL DERECHO A LA EDUCACION Y DE
SUS FINES

Toda persona tiene derecho a la educacién integral y permanente, que
como sistema y proceso se realiza en el contexto de la cultura de la comu-
nidad. Sus fines son el desarrollo pleno de la personalidad humana y la
promocién de la libertad y la paz, la justicia social, la solidaridad, la coope-
racidn y la integracion de los pueblos; el respeto a los derechos humanos y
los principios democriticos; la afirmacién del compromiso con la Patria, de
la identidad cultural y la formacién intelectual, moral y civica, asi como la

eliminacién de los contenidos educativos de caricter discriminatorio.

ARTICULO 77 - DE LA ENSENANZA EN LENGUA
MATERNA

La ensefianza en los comienzos del proceso escolar se realizard en la len-
gua oficial materna del educando. Se instruird asimismo en el conocimien-
to y en el empleo de ambos idiomas oficiales de la Republica. En el caso de
las minorias étnicas cuya lengua materna no sea el guarani, se podra elegir

uno de los dos idiomas oficiales.

FIESTAS Y
RITUALES



X ENCUENTRO PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL PATRIMONIO
INMATERIAL DE PAISES IBEROAMERICANOS

ARTICULO 81 - DEL PATRIMONIO CULTURAL

Se arbitrardn los medios necesarios para la conservacion, el rescate y la
restauracion de los objetos, documentos y espacios de valor histérico, ar-
queolégico, paleontolégico, artistico o cientifico, asi como de sus respecti-
vos entornos fisicos, que hacen parte del patrimonio cultural de la Nacién.
El Estado definird y registrard aquellos que se encuentren en el pais y, en
su caso, gestionard la recuperacién de los que se hallen en el extranjero. Los
organismos competentes se encargardn de la salvaguardia y del rescate de
las diversas expresiones de la cultura oral y de la memoria colectiva de la
Nacién, cooperando con los particulares que persigan el mismo objetivo.
Quedan prohibidos el uso inapropiado y el empleo desnaturalizante de di-
chos bienes, su destrucciodn, su alteracién dolosa, la remocién de sus lugares

originarios y su enajenacién con fines de exportacién.

ARTICULO 83 - DE LA DIFUSION CULTURAL Y DE LA EXO-
NERACION DE LOS IMPUESTOS

Los objetos, las publicaciones y las actividades que posean valor signi-
ficativo para la difusién cultural y para la educacién, no se gravarin con
impuestos fiscales ni municipales. La ley reglamentar estas exoneraciones
y establecerd un régimen de estimulo para introduccién e incorporacién al
pais de los elementos necesarios para el ejercicio de las artes y de la inves-
tigacidn cientifica y tecnoldgica, asi como para su difusién en el pais y en

el extranjero.

CAPITULO VIII

ARTICULO 140 - DE LOS IDIOMAS

El Paraguay es un pais pluricultural y bilingiie. Son idiomas oficiales el
castellano y el guarani. La ley establecera las modalidades de utilizacién de
uno y otro. Las lenguas indigenas, asi como las de otras minorias, forman

parte del patrimonio cultural de la Nacién.



FIESTAS Y
RITUALES

LEY N° 946/82 “DE PROTECCION DE LOS BIENES CULTURALES"
CAPITULO Il

De los Bienes Culturales

Art. 5°.- Podrén ser declarados bienes culturales las lenguas indigenas,
las composiciones literarias y musicales de valor histérico o artistico, las
tradiciones, costumbres o creencias populares, asi como los estudios e in-

vestigaciones cientificas sobre ellas.
LEY N° 3051/06 “LEY NACIONAL DE CULTURA"

Art. 4°: Las politicas culturales recaen sobre las siguientes manifestacio-
nes y actividades:

m. Expresiones de comunidades indigenas y sectores populares varios:
rituales, ceremonias, festividades y cualquiera de las manifestaciones enun-
ciadas en los incisos anteriores en cuanto realizadas por esas comunidades

y sectores.
Reestructuracion de la Secretaria Nacional de Cultura

En el ano 2008, cuando asume la actual administracidn, se reestructura
el organigrama de la Secretaria Nacional de Cultura y se crea la Direccién
General de Promocién de Cultura Comunitaria, cuya funcién principal
es el estudio, apoyo y fomento de las manifestaciones culturales y organi-
zaciones de las distintas comunidades, incluidas las indigenas. También
surge la Direccién General de la Creacién y la Diversidad, con el objeto de
prestar especial atencién a los aspectos relacionados con la diversidad.

La Direccién General de Patrimonio Cultural reorganizé las direccio-
nes que la integran creando la Direccién de Catalogacién del Patrimonio
Cultural. Entre sus departamentos estdn el de Patrimonio Intangible, atin
no en funcionamiento por restricciones de disponibilidad de recursos hu-

manos; y la Direccién de Investigacién, Arqueologia y Antropologia, res-



X ENCUENTRO PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL PATRIMONIO
INMATERIAL DE PAISES IBEROAMERICANOS

ponsable de la investigacién y desarrollo de los aspectos antropoldgicos del

patrimonio inmaterial.

Declaracion de Patrimonio Cultural de elementos del patrimonio
inmaterial de Paraguay

Si bien no se disponia de una Ficha de Inscripcién Nacional de Patri-
monio Intangible ni de un Inventario, la Direccién General de Patrimonio
Cultural ha registrado como patrimonio cultural varios elementos del pa-
trimonio inmaterial. Actualmente se estd completando la documentacién
pertinente, conforme a la Ficha Nacional.

RESOLUCION Nr° 16/06/A. “Declarar Patrimonio Cultural de la
Republica del Paraguay el tejido Encaje Yu”.

RESOLUCION N° 16/06/B.“Declarar Patrimonio Cultural de la Re-
publica del Paraguay el Encaje Nanduti”

RESOLUCION Npe 12/06. “Declarar Patrimonio Cultural de la Re-
publica del Paraguay el Tejido Aho-poi, bordado y tejido originario del
Poblado Nuestra Sefiora la Virgen del Rosario de Yataity del Guaird”.

RESOLUCION N° 21/05. “Declarar como parte del Patrimonio
Histérico y Cultural al Sitio Sagrado Pai Tavytera denominado Jasuka
Venda ubicado en la Regién Oriental, Departamento de Amancay, Dis-
trito de Pedro Juan Caballero (23 de latitud y 56 de longitud) con una
superficie de 7.665 hectdreas correspondiente a la Finca N° 1.173 Patrén
Ne 1.219"

3. Nuevos avances institucionales en materia de Patrimonio
Intangible

Las primeras acciones institucionales en este sentido se dirigieron a pro-
seguir la participacién y la oficializacidn de la inclusién de Paraguay en el
CRESPIAL, organizar un programa de capacitacién y elaborar la Ficha

Nacional de Registro del Patrimonio Intangible e Inventario.



a. Inscripcién oficial de Paraguay en CRESPIAL. (Ya oficializada)

b. Capacitacién

- Participacién en el Seminario Internacional “Identificacién del Patri-
monio Inmaterial en Latinoamérica: Construccién de Inventarios en el
Contexto de la Convencién 2003".

- Realizacién del “Seminario Patrimonio Inmaterial’, dictado por la ex-
perta cubana Maria Mercedes Santana, realizado en Asuncién, Paraguay,
apoyado por UNESCO — Montevideo (septiembre de 2009). En la eva-
luacién del mismo se concluyé programar una segunda parte del Semina-
rio con énfasis en las comunidades (trabajo en terreno).

c. Participacién en la“IV Sesién del Comité Intergubernamental del Pa-
trimonio Inmaterial” realizado en Abu Dhabi (Emiratos Arabes) del 28 de
septiembre al 2 de octubre del 2009.

d. Elaboracién y Lanzamiento de la Ficha Nacional de Inscripcidn del
Patrimonio Inmaterial.

e. Elaboracién de la Taxonomia Preliminar del Patrimonio Inmaterial
del Paraguay

Esta taxonomia establece las categorias a utilizar y cumple la funcién
de pre-inscripcién, con base en ella se determina el trabajo de documenta-
cién, investigacién y planiﬁcacién‘ Esta taxonomia se realiza en dos etapas,
la primera con base en los insumos disponibles, bibliografia y aportes de
investigadores y portadores de patrimonio. La segunda incluye la defini-
cién por parte de las comunidades de los elementos que consideran de su
patrimonio. Supone trabajo de convocatoria y participacion en el sitio del
que provienen. Para tal fin estd previsto tomar contacto con gobernaciones,
municipalidades y referentes y organizaciones comunitarias.

f. Constitucién del Equipo Ejecutivo de Patrimonio Inmaterial

Consiste en un equipo compuesto por representantes de las tres direc-
ciones generales de la Secretaria Nacional de Cultura, portadores de pa-
trimonio e investigadores, cuya funcidn es la planificacién de las acciones
tendientes a la investigacién, promocidn y revitalizacién del patrimonio

inmaterial del pais.

FIESTAS Y
RITUALES



X ENCUENTRO PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL PATRIMONIO
INMATERIAL DE PAISES IBEROAMERICANOS

g Avances en la documentacién e investigacién de elementos del patri-
monio inmaterial.

Se han iniciado trabajos relativos a la documentacién e investigacidon
de elementos de nuestro patrimonio inmaterial, con énfasis en los que se
encuentran en situacion de riesgo: Mbeyt Tova, Poncho 60 listas, La Rua,

Camb4 Taangd, Los compuestos.

GLorIA MuKozZ

Licenciada en Psicopedagogia, egresada de la Facultad de Filosofia de la
Universidad Catélica de Asuncién. Desde 1976, fundadora y miembro del
equipo directivo del IDAP, organizacién sin 4nimo de lucro cuyo objetivo
es el fomento de la cultura y la educacién en un marco de compromiso
social, orientando su accién con preferencia hacia el sector rural. Actual-
mente se desempefia como directora de la institucidon. Entre 1999 y 2004
ocupé la direccién general de Patrimonio Histérico y Cultural del Vice-
ministerio de Cultura. Directora general de Patrimonio Cultural de la Se-
cretaria Nacional de Cultura desde el afio 2008. Guionista, en coautoria
con Hugo Gamarra, del documental El portén de los sueos, sobre la vida y
obra de Augusto Roa Bastos. Autora de numerosos libros, entre los cuales
se destacan La expresién corporal en la educacion (1982); Expresion teatral
para docentes, en coautoria con Miguel Gémez (1993); la novela Polca 18
(1999); los libros de cuentos La navaja de Don Ruperto (2002) y Madejas
de Clio (2007); y en teatro: Tragedia de la cdrcel piblica y otras piezas (2000)
y Cenizas desolladas y otras piezas (2006).



SALVAGUARDIA DE LAS FIESTAS Y DANZAS
TRADICIONALES EN URUGUAY



Introduccion

Frédéric Vacheron
Oficina de UNESCO cluster MERCOSUR
Montevideo

Las fiestas son eso: espacio, sonido, color para que las
almas se entiendan

Luis Millones Santa Gadea

Las fiestas tradicionales, conjuntamente con otras expresiones como la ma-
sica, los ritos, los conocimientos tradicionales y las ceremonias, son reco-
nocidas por la Convencién para la Salvaguardia del Patrimonio Cultural
Inmaterial, aprobada en 2003, como manifestaciones del patrimonio vivo
de la humanidad. Actualmente son 114 los Estados Partes de la Conven-
cién. Tras la reunién del Comité Intergubernamental para la Salvaguardia
del Patrimonio Cultural Inmaterial celebrada en Abu Dhabi el pasado sep-
tiembre, se inscribieron 76 nuevos elementos de 27 paises distintos, que
se unieron a las 90 expresiones de Patrimonio Cultural Inmaterial de 70
paises que integraban la Lista Representativa.

Con todo ello se esta logrando concienciar a la comunidad interna-
cional acerca de la necesidad de reconocer las manifestaciones culturales
vivas, entre las que se incluyen las fiestas. En este aspecto se percibe en
paises como Argentina, Paraguay y Uruguay una toma de conciencia en
cuanto a la importancia del patrimonio inmaterial, que se expresa tanto

en la integracion de este patrimonio en la gestién de las politicas publicas



X ENCUENTRO PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL PATRIMONIO
INMATERIAL DE PAISES IBEROAMERICANOS

de desarrollo, como en la formulacién de proyectos provenientes del sector
publico y la sociedad civil.

El Patrimonio Intangible tiene un caricter mutable y dindmico que
constituye a la vez su principal fortaleza y debilidad. Los actuales cam-
bios que estd sufriendo el mundo ponen a las fiestas tradicionales en una
situacién de vulnerabilidad. La permanencia de estas fiestas se ‘encuentra
amenazada por factores como la globalizacidn, el desarrollo econémico, los
desplazamientos voluntarios y forzosos, la escasez de recursos y en algunos
casos por decisiones estatales™. Ante esta situacién aparecen nuevos ries-
gos que deben ser abordados, y que no pueden ser comprendidos de forma
aislada al contexto mundial. Asi, es necesario contener los riesgos impli-
cados en factores tales como la “irrupcién del turismo internacional (...)
la folclorizacion de la fiesta tradicional por decadencia de la sociedad, el
repliegue de la fiesta hacia sociedades mds pequenas, o la infantilizacién™
de las mismas ligadas a un turismo mercantilista.

En consecuencia, la salvaguardia de este patrimonio plantea grandes
desafios, haciendo inevitable el abordaje de una gestién cultural con un
enfoque integral que comprometa de forma inapelable a las autoridades.
A pesar de ello, garantizar la salvaguardia del Patrimonio Cultural Inma-
terial, en especial en el caso de las fiestas tradicionales, no depende tan
s6lo del esfuerzo institucional. La comunidad local jugard también un rol
fundamental en este proceso, tal como lo estipula el articulo 15 de la Con-
vencién de 2003.

Como menciona el antropdlogo francés Marc Augé, es importante re-
marcar el vinculo del espacio con la cultura, y defender el concepto de lugar
antropoldgico en el cual se desarrollan las fiestas tradicionales como 4mbitos
de la identidad, la memoria y los valores de grupo. Estos 4mbitos se contra-
ponen a los no-lugares que son los espacios globalizados de la circulacién, la

distribucién y la comunicacién masiva donde “los procesos identitarios no

1 La Fiesta, la otra cara del patrimonio, valoracién de su impacto econdmico cultural y social. Autores: Olga Pizano
Mallarino, Luis Alberto Zuleta, J., Lino Jaramillo G., German Rey.
2 Ibid.



cuentan y la historia se evapora”. Como explica Adolfo Colombes (Argen-
tina), ‘el no-lugar no constituye en rigor de verdad un espacio publico sino
abierto al puablico, lo que no es lo mismo. Tales espacios carecen de identi-
dad pero no de duefios”. Para el ensayista son lugares que devastan nuestro
imaginario, en los cuales “los pueblos no pueden situar sus valores primor-
diales, los que constituyen su cosmovision y sus niicleos de identidad”.

Es por ello que debe evitarse a toda costa anclar las fiestas tradicionales
en estos no-lugares. Para evitar su escenificacién, foclorizacién y mercan-
tilizacién, las fiestas tradicionales precisan desarrollarse en (sus) lugares
antropoldgicos, puesto que los usos sociales, los rituales y los actos festivos
son actividades fundamentales de las sociedades que estructuran la vida
de las comunidades y de los grupos, siendo compartidas y estimadas por
grandes segmentos de los mismos. Precisamente del hecho de que reafir-
man la identidad grupal o comunitaria de quienes los practican emana su
trascendencia y significado.

Habida cuenta de la complejidad de las fiestas tradicionales como patri-
monio vivo, se hace patente la inevitable necesidad de abordar su gestién
de una forma integral y abierta. En este sentido es pertinente presentar, a
modo de ejemplo de buenas pricticas que adoptan la gestién integral, tres
interesantes experiencias llevadas a cabo en Uruguay. Por un lado Maria
Virginia Cornalino nos hablard de la“Diversidad cultural y fiestas tradicio-
nales como herramientas para el desarrollo local en Canelones’, ala vez que
reflexionard sobre la patrimonializacién. De otra parte, Antonio di Candia
y Federico Estol presentardn la publicacion reciente del libro Fiestas tradi-
cionales en Uruguay, una recopilacién de las fiestas tradicionales uruguayas
con enfoque participativo. Finalmente, tendremos la oportunidad de cono-
cet, de la mano de Diego Rodriguez, el proyecto PRAXIS, una iniciativa
que busca la revitalizacion de las danzas tradicionales, y que en esta oca-
sidn se centrard en el Tango, expresién de Patrimonio Cultural Inmaterial
recientemente incluida en la Lista Representativa gracias a la presentacién

conjunta de Argentina y Uruguay.

FIESTAS Y
RITUALES



X ENCUENTRO PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL PATRIMONIO
INMATERIAL DE PAISES IBEROAMERICANOS

El Patrimonio Inmaterial es vivo y diverso, y de este modo lo refleja la
Convencién de 2003. La inclusidén de las técnicas artesanales tradiciona-
les en el 4mbito del patrimonio inmaterial constituye un reconocimiento
explicito al importante papel desempenado por la creacidn artesanal en la
produccién y reproduccién de los medios de vida de los pueblos a través de
toda la historia. Asi mismo, manifiesta su funcién como elemento de arti-
culacién entre los valores materiales y espirituales de una colectividad. En
la actual “aldea global’, el artesano se aleja eventualmente de las necesidades
y gustos del consumidor. Con la ampliacién de los mercados y el especta-
cular crecimiento del turismo, el contacto tradicional, personal y directo
entre los creadores y los usuarios se interrumpe. El artesano debe consi-
derar ahora la transmisién de su conocimiento teniendo en cuenta el di-
sefio, la produccién y la comercializacién de su producto. En la actualidad
existe un creciente mercado en busca de lo tinico y auténtico: la referencia
a que la autenticidad es lo genuino del patrimonio cultural del artesano, se
contrapone a los productos estandarizados de las grandes corporaciones
con marcas globales, creando un nicho para la creatividad, la innovacién y
lo tnico. En este contexto hay una demanda creciente por el disefio bien
aplicado, gran parte del cual proviene de la cultura local, la imaginacién y la
destreza de los artesanos creativos.

Reconociendo la importancia de este vinculo, y con afin de estrechar los
lazos y contribuir a una cooperacién equilibrada entre las dos disciplinas,
se ha llevado a cabo muy recientemente en Santiago de Chile el “Encuentro
entre Disenadores y Artesanos’, que forma parte del programa de Arte-
sania y Disefio de la UNESCO y quiere dar continuidad a la publicacién
Encuentro entre disenadores y artesania. Guia prdctica. En esta linea se de-
sarrollard el pdnel en torno a la gestién de la artesania tradicional como
expresién del patrimonio vivo. El ejemplo que tendremos la oportunidad
de conocer es el del Programa“Identidades Productivas” en Argentina, que
se presentard antes del inicio del panel “Artesania, disefio y patrimonio in-
material en Argentina’, y que correrd a cargo de las especialistas Cinthya

Vietto, Marta Rueda y Marina Porrda.



FréEpErRIC VACHERON

En 1997 ingres6 en la UNESCO. Desde julio de 2000, especialista de
programa en la Divisién de Politicas Culturales y Didlogo Intercultural
del sector de la Cultura. En febrero de 2004 es nombrado en la Oficina
Regional de Cultura para América Latina y el Caribe de la UNESCO (La
Habana, Cuba), como coordinador del Equipo Cultura. En julio de 2008
asume como especialista del Programa Cultura en la Oficina Multipais de
la UNESCO para Argentina, Paraguay y Uruguay, con sede en Montevi-
deo. Tiene a su cargo la implementacién de varios programas de alcance
nacional y/o subregional sobre los ejes de accién prioritarios de la UNES-
CO: Patrimonio mundial, Patrimonio inmaterial, Museos y tréfico ilicito,

Industrias culturales, Diversidad cultural y Didlogo intercultural.

FIESTAS Y
RITUALES



Fiestas tradicionales y diversidad cultural como he-
rramientas para el desarrollo local de Canelones,
Uruguay

Virginia Cornalino,

Uruguay

Una sociedad se define no sélo por su actitud frente
al futuro sino frente al pasado, sus recuerdos no son

menos reveladores que sus proyectos.
Octavio Paz

Hablar de patrimonios en Canelones nos incita a mirar la herencia del
inmigrante que permanece presente en nuestras formas de produccién y
tradiciones, en las costumbres, en las creencias y en las festividades. Ellas
identifican a cada rincén canario; su valoracién, reconocimiento y renaci-
miento serdn importantes herramientas para la identidad cultural, la pre-
servacién de la diversidad y el sentimiento de ser y formar parte de un
“lugar”, aspectos fundamentales para construir sendas que visualicen y
guien el desarrollo local. La globalizacién nos exige construir estrategias
para que la cultura particular local no se extinga, con la intencién de pro-
piciar espacios que rescaten la diversidad y la tan necesaria pluralidad de
expresiones.

El patrimonio inmaterial sufre el “bombardeo” de costumbres y tradi-
ciones fordneas, consecuencia de la globalizacién econémica y cultural.
Su revalorizacién colabora en la construccién de identidad, en el forta-

lecimiento de la memoria colectiva y en la edificacién de la historia local



y departamental. Canelones posee un pasado exquisito, pleno de lugares,
paisajes, leyendas, personas, historias guardadas secretamente o escondi-
das en el silencio. El desafio para la Comisién Cultural del Patrimonio de
Canelones ha sido develar los secretos y escribir acerca del “ser canario’, de
su magia gestada en un marco natural y cultural tan rico como especifico.
Cada construccién, cada edificio, cada costumbre, cada fiesta y tradicion
nos deleitan y nos empujan a avanzar un poco mds en la bisqueda de un
mayor conocimiento de la cultura departamental.

Desde su gestacién, la Comisidn tiene como objetivo convocar a la co-
munidad a expresar sus ideas, memorias y proyectos; a mostrar y asentar
ciertas costumbres que conmemoran y reivindican las formas de produc-
cién y las historias locales que asociadas a las fiestas tradicionales confor-
man el Patrimonio Cultural Canario.

En estas sendas hemos percibido que en la fusidn entre los patrimo-
nios materiales e inmateriales, cada uno aporta al otro. Aquello que estd,
tiene muchas veces un valor que transciende su materialidad, constituyen-
do nuestro patrimonio cultural, un patrimonio muy diverso que nos habla
de la historia de nuestro pais, de las historias locales, de las costumbres,
de las formas de producir. La politica de nuestra institucién es fundar las
condiciones para que la gente sea quien se apropie del patrimonio, lo de-
sarrolle, divulgue, sostenga y disfrute. Se trata de trascender las fronteras
académicas para constituir el patrimonio cultural desde la mirada de las
comunidades.

Significé un desafio convocar a las comunidades a sentir el patrimonio
en Canelones, ya que éste surge en un dmbito nuevo, sin camino previo,
pues lo patrimonial no estaba presente en la agenda de las instituciones
ni en las politicas departamentales. Canelones se habia acostumbrado a
estar en la periferia, su desafio ahora es pensarse desde un nuevo lugar, y
realizar una mirada mas holistica e integradora que favorezca su propio
desarrollo.

La Comisién del Patrimonio de Canelones visualizé un campo fértil

de investigacién-accién para fortalecer y reivindicar la comunidad canaria

FIESTAS Y
RITUALES



::390::

X ENCUENTRO PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL PATRIMONIO
INMATERIAL DE PAISES IBEROAMERICANOS

tanto a nivel local como nacional. Desde el afio 2006 esta Comisién se ha
propuesto escuchar las voces de los canarios y construir propuestas que
defiendan la identidad cultural, convocando a la extensién universitaria de
investigacién, a los académicos e investigadores locales, a todas esas voces
an6énimas que guardan la memoria local. Con todo ese asombroso mate-
rial empezamos la construccion de uno de los archivos mas fecundos de
la regién. Partimos del convencimiento de que una correcta gestién de los
recursos patrimoniales implica incluirlos en la vida de la sociedad para asi
transitar en busca de la permanencia de “lo nuestro” como factor bésico de

unidad social.
Fiestas tradicionales en Canelones

La investigacidn, la observacién y el caminar por los rincones canarios nos
presentaron un departamento lleno de festividades y tradiciones, activida-
des que relacionadas con las costumbres del inmigrante (italiano y canario,
fundamentalmente), con las fechas patrias, con las actividades productivas
o religiosas, con la danza y el arte, revelaron un departamento muy diverso
culturalmente. Esta realidad nos animé a convocar a cada comunidad al
rescate, a la socializacién y al disfrute de los valiosos patrimonios cultu-
rales inmateriales que laten en las venas canarias, a los cuales hoy en dia la
Intendencia Municipal de Canelones (IMC) toma la decisién politica de
aportarles mds voz y protagonismo.

Canelones es uno de los 19 departamentos en que se divide la Reptblica
Oriental del Uruguay. Se destaca por ser, luego de Montevideo (capital del
pais), el departamento mds poblado y estratégico desde el punto de vista
geopolitico. Es un departamento fundamental para comprender la histo-
ria del pais, entre otras razones porque fue alli donde un 18 de diciembre
nacié el primer Pabellén Nacional. Cada afio la capital departamental con-
memora orgullosa esta fecha. En el afio 2008 tuvimos el honor de celebrar
el 180° aniversario del Primer Pabellén Patrio; para ello la Comisidén del

Patrimonio de la IMC convocé a los vecinos, a las instituciones y a las orga-



nizaciones locales para hacer realidad esta Gran Fiesta Patria. Desde esos
encuentros la voz de la maestra Melba Mozzo, integrante de la 1° Asocia-
cién de Jubilados y Pensionistas de Canelones, fue escuchada y afirmada, y

asi empezamos a preparar “El Gran Pericén”.
¢Por qué fue tan importante bailar El Pericon en Canelones?

Por primera vez Canelones vivid y gest6 una fiesta de estas caracteristicas.
En nuestro departamento y en nuestro pais las danzas tradicionales fueron
dejadas de lado por un periodo bastante largo, estando sélo presentes en
festividades escolares o en el marco de “fiestas criollas” para un reducido
ntimero de personas que las mantuvieron vivas. La historia de El Pericon es
tan rica y variada como su coreografia. Asoma sus cuatro primeras figuras
en los albores de la independencia en la Banda Oriental, donde resonaron
largamente los ecos del Grito de Asencio y el triunfo de Artigas en la Bata-
lla de Las Piedras. Entre los afios 1820 y 1830 asciende al escenario de la
Casa de las Comedias. Es una danza de cuatro figuras: demanda o espejo,
postrera, cadena y cielo. El Pericén tuvo su momento de expansién ya que
se bail6 también en Argentina, Brasil, Chile y las Islas Canarias.

En Uruguay El Pericén fue danza de todo el territorio. Era el baile prefe-
rido, llamado “el Nacional’, considerado como Danza Nacional. Se bailaba
en toda la campina oriental. El niimero de sus figuras fue creciendo a me-
dida que se mantenia de moda, eran figuras pertenecientes a la contradanza
europea; una de esas figuras es el Pabellén Nacional.

La intencién politica de la Comuna Canaria y de la Comisidn del Patri-
monio es valorar el patrimonio de nuestros pueblos, y el Gran Pericén es
un claro ejemplo de esto. Vimos la comunién lograda ante la conmemora-
cién de una Fiesta Patria, llamamos a la comunidad a participar y reunimos
2.150 ciudadanos bailando “El Nacional”, simbolo de nuestra Patria. Se
demostré asi la apropiacidn social del patrimonio, en el entendido que la
participacidn colectiva sirve de eje en la construccidn de identidades y en

la consolidacién de los pueblos. Mediante la apropiacién social del patri-

FIESTAS Y
RITUALES



0:392::

X ENCUENTRO PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL PATRIMONIO
INMATERIAL DE PAISES IBEROAMERICANOS

monio una pluralidad de individuos se reconoce como perteneciente a un
territorio. Esta apropiacidn permite construir identidad, unidad e integra-
cién en las comunidades. Paralelamente, si se logra la apropiacién social
del patrimonio y de la diversidad cultural, se fomentaran estrategias que la
afiancen como perspectiva econdmica para las comunidades, mejorando la
calidad de vida al promover el desarrollo local a escala humana y con el uso

sostenible de aquellos bienes de los que cada comunidad es portadora.
Lo que significo esta apropiacion

Al asumir el Gobierno Departamental de Canelones la decisién politica
de valorar el patrimonio de nuestros pueblos, generando espacios de par-
ticipacidén y de apropiacién social de nuestras tradiciones, convocé a los
ciudadanos con el llamado de: Unite a la Rueda Grande (eslogan usado
para invitar a participar en esta fiesta), y el resultado fue que un inolvida-
ble sibado 20 de diciembre de 2008, bajo un cielo azul y un sol brillante,
2.150 personas vinieron a Canelones a bailar El Pericén.

Participaron grupos de danzas, sociedades nativistas, grupos de estu-
diantes, asociaciones de jubilados, vecinos que se invitaban y convocaban,
autoridades locales, grupos de amigos; de muchas formas se unian en gru-
pos de 6 a 8 parejas y todos, siguiendo la coreografia que coordinaba y
explicaba la profesora de danza Rosana Pratto, ensayaron “El Nacional”.

“De todas partes vienen"... Montevideo, Maldonado, Durazno, Colo-
nia, Lavalleja y Tacuarembé dijeron jpresente! Canelones vivié un dia de
panuelos blancos y celestes, que culminé con el gran Pabellén Nacional
desplegado alo largo de todas las calles donde se bail6 El Pericén, y asi las
franjas de nuestra bandera flameaban ante el llamado de “}Viva la Patria!”

En el sentir de la gente y de la presidenta de la Comisién Honoraria del

Patrimonio, profesora Elena Pareja, estaban estas palabras:

“Trabajamos con mucho gusto, maravillados con la capacidad de

organizacién y participacién de todos los ciudadanos del pais”.



FIESTAS Y
RITUALES

“Era increible ver en los ensayos la alegria y el entusiasmo de todos”
“Bailamos, nos encontramos, nos integramos, todos participaron”.

“Es otra forma de decirle si a nuestra cultura, a nuestras tradiciones”
“Fue El Pericén més grande del mundo y afirmé nuestras tradiciones,

que tenemos que seguir desarrollando”

La comunidad proclamé la institucionalizacién de El Gran Pericén co-
mo Fiesta Canaria en homenaje al Pabellén Nacional. El afio 2009 tendra
lugar el segundo Gran Pericon. Ciertas tradiciones que estaban latentes pe-
ro enmudecidas recuperaron su voz. Y con este desafio seguimos abrazan-
do lo tradicional, el afecto, la memoria... nuestro patrimonio, rescatando

nuestro modo de “Ser Canario”.

En el baile nativo, nuestros camperos
aprenden de memoria sus relaciones,

y cuando puntean los guitarreros,

florecen mds aprisa los corazones.

Es el baile nativo, la danza fiera

del viento en los pliegos de mi bandera,

lo mismo en los triunfos que en las fatigas,
sond en los fogones de nuestro Artigas.

“El Pericén’, Alfredo Zitarrosa

VircgiNia CORNALINO

Profesora de educaciéon media, con especialidad en Ciencias Geogrificas.
Maestra en Educacién Popular de la Multiversidad Franciscana de Mon-
tevideo. Actualmente cursa un postgrado en Educacién y Desarrollo y una

maestria en Educacién Ambiental. Expositora en diversos seminarios aca-



X ENCUENTRO PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL PATRIMONIO
INMATERIAL DE PAISES IBEROAMERICANOS

démicos relacionados con el desarrollo sustentable, la cultura afrouruguaya

0:394::

y la gestidn del patrimonio cultural. Integrante de la Comisién Honoraria
del Patrimonio de Canelones, en las funciones de gestién cultural y organi-

zacidn de eventos patrimoniales culturales.



Salvaguarda del patrimonio cultural inmaterial
desde la sociedad civil

Equipo Praxis,
Uruguay

Uruguay posee un interesante patrimonio coreogréfico. Los trabajos del
musicélogo Lauro Ayestardn se inician con recolecciones de campo en 1943
y vienen a llenar un enorme vacio en cuanto al conocimiento de la tradicién
musical. Fallecido en el afio 66, gracias a la labor de su esposa Flor de Maria
se logr6 reconstruir buena parte de las coreografias practicadas en el terri-
torio rural hasta las primeras décadas del siglo XX. Sobre las tradiciones
coreograficas del siglo XX y en especial sobre las manifestaciones urbanas
(candombe, tango, milonga, etc.) poco pudo avanzar. El legado de Ayesta-
ran permitid incluir un conjunto de danzas en el cuadro de clasificacion de
propuestas taxondémicas de Curt Sachs, marco epistémico de referencia de
la época. Estas danzas provienen del Pacifico, vinculindonos con la zona
andina y del Atlantico con la frontera seca del territorio luso-brasilefio.

La investigacién coreoldgica se estanca desde la década de los 60. Las
propuestas estéticas de recreacién sufren un desgaste considerable que las
aleja de los escenarios importantes. No existen politicas, programas, pro-
yectos, ni siquiera acciones de investigacién, salvaguarda o desarrollo del
acervo danzario tradicional, ni desde el Estado, ni apoyadas por éste; mu-
cho menos desde el ambito universitario, que da la espalda a esta expresion
cultural. La Escuela Nacional de Danzas — Divisién Folklore, creada du-
rante la dictadura militar en 1975, constituye la tinica institucionalidad. Si
bien en sus primeros diez afios la creacién de la Escuela fue un avance que

permiti sistematizar la formacién en un sector de la danza, nunca pudo



::396::

X ENCUENTRO PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL PATRIMONIO
INMATERIAL DE PAISES IBEROAMERICANOS

adaptarse a los nuevos tiempos democriticos, mejorar su insercidn en la
sociedad y en el 4mbito académico, y tampoco establecer una nueva base
conceptual para defender y ensanchar nuestro patrimonio coreogréfico.

Un pequeno grupo de docentes, egresados y profesionales indepen-
dientes de esta drea de actividad comienza en 1981, poco antes de la de-
rrota definitiva de la dictadura (1984/85), a buscar nuevos caminos para
la danza y en particular a revisar su anclaje tedrico y conceptual. En esos
primeros empujes juegan un papel relevante Sheila Werosch y Walter Ve-
neziani. Carentes de apoyo, los colectivos se arman y desarman. Werosch y
Veneziani dedican gran parte de la década de los 90 a la experimentacién
de propuestas innovadoras: en lo escénico a través del grupo PuebloDanza,
y en general al estudio, profundizacién e investigacidn.

Sobre el afio 2000 la situacién en el pais en relacion con la danza tradi-
cional popular ha profundizado su deterioro; se hace necesario construir
desde la sociedad civil una herramienta que genere un modelo diferente
de aproximacidn a esta manifestacién cultural. Surge el Equipo Praxis que
organiza mesas redondas, seminarios, proyectos de investigacién y anima-
cién, publicaciones, etc. El Equipo se concibe como una herramienta en
construccién desde la sociedad civil, con una integracién mévil que par-
tiendo del trabajo de Sheila Werosch y Walter Veneziani, invita a dife-
rentes profesionales a trabajar por proyectos. A partir del 2006 se integra
un grupo estable, sin que ello modifique la posibilidad de participar en
actividades por proyectos.

Persuadidos de que la danza tradicional popular tiene un enorme po-
tencial como expresién de nuestras identidades culturales, el goce estético,
la integracidn social y la mejora de la calidad de vida, y convencidos de
que su situacidn estaba lejos de alcanzar estas posibilidades potenciales, fue
necesario asumir el reto de iniciar un conjunto de acciones que permitieran
nuevos procesos.

Por su parte, el sector de la cultura necesitaba replantear su plataforma
conceptual para cumplir mejor sus cometidos y para encontrar una ubica-

cién mds equitativa dentro del conjunto de las disciplinas y saberes, en el



dmbito nacional y departamental. La ratificacién por el parlamento uru-
guayo de las nuevas Convenciones de la Unesco consagra nuevos derechos
y obligaciones y da un enfoque tedrico para establecer e impulsar desde la
sociedad civil practicas de salvaguarda, proteccion, investigacién y difusién
del patrimonio inmaterial.

El Equipo Praxis, desde la sociedad civil, asume el compromiso de
aportar para cubrir estos vacios y estructura su accién en la siguientes

“ . . ”
direcciones”:

- Académica e investigacidn

- Acciones de docencia prictica

. Formacién docente y artistica

- Divulgacién

- Participacién institucional o civica
. Creacién artistica

- Documentacién y registro

En la prictica cotidiana, estas direcciones estin profundamente entre-
lazadas pues sus integrantes comparten diferentes proyectos; generan ac-
ciones en varios sentidos y los resultados de una direccién influyen en las
otras. Para ejemplificar mencionaremos, de manera muy sintética, algunas

acciones en cada direccién.
Académica e investigacion

Ademis de la extensa carrera docente de Sheila Werosch y de la trayectoria

de Walter Veneziani como periodista especializado y critico de danza en

importantes medios de prensa, sus trayectorias han motivado y permitido

publicaciones como:

- En 2001: Bailar en uruguayo — acercamiento teérico, metodolégico al desa-
rrollo de la danza tradicional. En este afio comienza la investigacién “El

Tango-Danza en el Uruguay”.

FIESTAS Y
RITUALES



::398::

X ENCUENTRO PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL PATRIMONIO
INMATERIAL DE PAISES IBEROAMERICANOS

En 2002 se desarrolla gran parte de la investigacién “Encuesta
danza-identidad”.

En 2003 se presenta, como avance de la investigacién sobre el tema, la
ponencia“Tango oriental, ADN de una danza”.

En 2004 EI Pericén nacional es publicado por el Consejo de Educacién
primaria.

Durante 2005, en el seminario“La danza en la Universidad’, organizado
por la Universidad de la Republica, se presenta el trabajo “Han robado
mi cuerpo”.

A principios de 2006 se aporta un capitulo al libro Avalancha Tanguera,
donde se trata el tema del Paso Bisico en el tango-danza tradicional en
Uruguay.

En ese mismo 2006 se publica Abran cancha, acé baila un oriental — el
tango de los uruguayos, donde se da cuenta de toda la investigacién tema-
tica realizada hasta ese momento.

Durante 2008 se presentaron las ponencias “Forma no-formal’, sobre
opciones pedagégicas de la danza, y“Perfil del docente en arte”.

En 2009, en el marco del 2° Encuentro de Otono de Expertos en Danza
Tradicional que organiza Praxis, se presentd el resultado de la investiga-

ci6én “En busqueda del puablico perdido”.

Acciones de docencia practica

Se trata de una continua aplicacién-experimentacién de nuevos métodos y
criterios en varias instituciones donde se generan diversas practicas especi-
ficas (edad, profesion, patologias). Desde 2006 trabajamos para el progra-
ma “Esquinas de la Cultura” de la Intendencia Municipal de Montevideo.

En ese contexto participamos de:

- Ferias de la Cultura — todos los fines de semana se instala en puntos

de la periferia capitalina una feria donde se ofrecen, en forma gratuita,



talleres de titeres, construccion de instrumentos, teatro, artes plasticas,
etc. El Equipo Praxis realiza los talleres de danza.

- Escuela Esquinera — ofrece formacién de mayor profundidad en tecno-
logias de la animacién socio-cultural. Brindamos entrenamiento sobre
el uso de la danza tradicional como forma de animacién socio-cultural.

- Carpa Cultural — se ubica durante dos semanas en un barrio periférico;
durante la noche se ofrecen especticulos y durante el dia talleres a los
vecinos y a las escuelas e instituciones culturales de la zona.

- Centros Culturales — también en barrios alejados del centro de la ciu-
dad, se crean o reciclan centros y alli formamos grupos de animacién
que toman talleres y varias veces al afio los reunimos para realizar activi-

dades recreativas, educativas y socializadoras.

Cada situacién requiere de una elaboracién colectiva con estudio, diag-
ndstico, propuesta, evaluacién y seguimiento, también colectivos. Cada do-
cente del Equipo realiza pricticas particulares, en la educacién formal y no
formal, donde se aplican criterios similares y se revierten las experiencias
en las instancias de evaluacién del Equipo, como forma de socializar los

conocimientos y el 4mbito de contencidn y auto-formacién.
Formacion docente y artistica

La accién inaugural del Equipo Praxis se enmarca en la tarea de reflexién y

formacion de los profesionales de este sector de actividad.

- En 2000 se organiza un ciclo de mesas redondas denominado“La Reva-
lorizacién de la Danza Folklérica en el Uruguay”.

- Enelano 2002 y luego en 2004 se realizan los “Seminarios de desarrollo
escénico I y II” para directores de grupos de danza tradicional.

- El afio 2004 se desarrolla el “Ciclo de Actualizacién Docente” para el

interior del pais.

FIESTAS Y
RITUALES



22400

X ENCUENTRO PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL PATRIMONIO
INMATERIAL DE PAISES IBEROAMERICANOS

- En el 2007, las “Jornadas de Actualizacién Docente” de la seccién dan-
za de la Inspeccién Nacional de Musica del Consejo de Educacién
Primaria.

- En 2007y 2008, los “Seminarios de actualizacién docente” que organiza
la Escuela Integral de Arte de la Intendencia Municipal de Maldonado
fueron el marco de conferencias especializadas.

- En 2008 se dictaron los cursos intensivos “Puesta en escena” y “Diddc-
tica de la Danza Tradicional” en las ciudades de Salto y Tacuarembé
respectivamente, incorporados a las actividades del programa “Cultura
integra” de la Direccién de Cultura del Ministerio de Educacién y Cul-
tura, dirigido a profesionales del interior del pais.

. También en 2008 y en 2009, en el marco del proyecto “Ayestarin en
Danza” se generan varias acciones de formacién y autoformacion, al inte-

rior de los “Encuentros de otofio para expertos y jovenes especialistas”.
Eventos de divulgacion
Entre ellos se destacan:

. Los“Talleres para Maestros” de Educacién Primaria (2001 — 2002).
- En 2002 - 2003, el cursillo “Intensivo para Maestros’.
. Durante 2005 “La Danza re-creada”.

- En 2007, el ciclo de divulgacién “Bailar en Uruguayo”.

Y se suman intervenciones con talleres, mesas redondas, foros, etc., para

numerosas instituciones publicas y privadas.
Participacion institucional o civica
Convencidos de que el trabajo cultural es una forma de construir ciuda-

dania, tanto desde el Equipo como desde la actividad particular de cada

uno de los integrantes, mantenemos una vinculacidn activa a instituciones,



organizaciones, asociaciones y eventos que buscan la construccién de insti-
tucionalidad y de socializacién. Valoramos este trabajo desde lo civil como
una direccién que obliga y a la vez posibilita caminos de cooperacién.
Participamos de los debates de la Asamblea Nacional de la Cultura
(2004 a 2006), proceso de discusiones populares sobre la cultura que se
realiz6 en varias etapas cubriendo todo el pais y que lamentablemente no

tuvo continuidad.

« Pertenecemos a la ADDU (Asociacién de Danza del Uruguay), orga-
nizacidén gremial de los trabajadores de la danza, que a su vez integra
la Intergremial de las Artes Escénicas. Con esta herramienta gremial se
han impulsado importantes avances legislativos como la Ley de seguri-
dad social para los artistas escénicos, la Ley de cooperativas de artistas y
la Ley de patrocinio e incentivos fiscales para los proyectos culturales.

- Integramos la Coalicién Uruguaya para la Diversidad Cultural, que for-
ma parte de la Federacién Internacional de Coaliciones, la cual tiene
como cometido velar por la aplicacién de la Convencién sobre la Diver-
sidad de las Expresiones Culturales.

- Formamos parte de Valorarte, cooperativa de artistas de teatro y danza
recientemente creada por las organizaciones gremiales a fin de organizar
el trabajo en funcién de la nueva Ley sobre la seguridad social de los
artistas.

- Participamos del Debate Educativo, proceso asambleario sobre educa-
cién que se impulsé desde el gobierno para recoger las opiniones del
conjunto de la sociedad que culminé con la nueva Ley de Educacién ya
aprobada.

- Creamos, en el marco del proyecto Ayestarin en Danza, un Comité
Académico de la Danza Tradicional y un Comité Certificador de Co-

reografias Patrimoniales.

FIESTAS Y
RITUALES

22401



X ENCUENTRO PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL PATRIMONIO
INMATERIAL DE PAISES IBEROAMERICANOS

Creacion artistica

Damos especial importancia a esta direccién de trabajo, que impulsamos
a través del Colectivo Artistico PuebloDanza, bajo la direccidén y aporte
coreografico de Sheila Werosch y Walter Veneziani, integrado con parte
de los miembros del Equipo y también por bailarines invitados. Hemos

producido:

- “Una novia para Zoilito”, obra de danza teatro para nifos (2008). Y
preparamos un repertorio de coreografias de dilos y parejas con base en
nuestra tradicién coreogrifica pero en busqueda de un didlogo renovado
con nuestra contemporaneidad.

- “Para quedarnos”, trabajo de tango sobre musica del compositor, direc-

tor y musico uruguayo Juan Schellemberg.

Documentacion y registro

En Uruguay es escasa la memoria institucional, el registro, coleccién o
cualquier mecanismo que permita tener una idea de lo que se bailaba hace
una o dos décadas. Por supuesto hay recuerdos y acervos personales, pero
no se pueden sistematizar. El Equipo Praxis ha trabajado para concretar un
convenio de cooperacidn con el Centro de Investigacién, Documentacién
y Difusién de las Artes Escénicas del Teatro Solis de la Intendencia de
Montevideo y crear un acervo documental debidamente conservado, don-
de se puedan reunir fotos, notas de prensa, grabaciones, instrumentos, par-
tituras, notaciones coreograficas, filmaciones, vestuario, utileria, etc. Esta
futura coleccién serd posible de ser ordenada, clasificada y puesta a dispo-
sicién de investigadores, artistas y publico en general a través de muestras

y exposiciones.



Gestion por proyectos

La estructura que permite ordenar, planificar y evaluar estratégicamente
nuestra labor es la de las “Direcciones de trabajo’, que nos permite desarro-

llar proyectos como:

- El Colectivo Artistico PuebloDanza, que es en si mismo un proyecto,
se encuentra en la etapa de construccién de una propuesta coreografica
para 2010, con giras dentro del pais y en el exterior.

- El Programa Esquinas de la Cultura de la Intendencia de Montevideo
es muy importante porque nos enriquece en la labor social; es un campo
de experimentacién y andlisis para nuevos desarrollos metodoldgicos en
la ensefianza y difusién y, no menos importante, implica una parte signi-
ficativa de los ingresos econdémicos de la agrupacién.

- Carpeta de lugares de ensayo es un programa con la Intendencia de
Montevideo para facilitar el acceso a salas de ensayo para muchos gru-
pos que carecen de estos espacios.

- Abran cancha, acd baila un oriental... es una publicacién donde se di-
vulga la investigacién que los directores del Equipo desarrollaron du-

rante cinco afos sobre la forma tradicional de bailar el tango en el pais.

Sin duda, nuestro proyecto mds importante en curso es Ayestardn en
Danza. Este proyecto tiene por objeto llenar el vacio que representa la ca-
rencia de un registro claro y preciso de las formas coreograficas de valor
patrimonial que se han practicado en el territorio nacional. Enfrentamos
varias dificultades: vacios y baches en la investigacién, poca critica cienti-
fica e incertidumbre sobre la veracidad de las recopilaciones existentes.
Asi, por ejemplo, las de Flor de Maria Rodriguez o de otros investigadores
avalados por ella, insertadas en el curriculo de la Escuela Nacional, al no
estar registradas, filmadas o anotadas, han sufrido desgastes tras sucesivas

generaciones. Se afiade el hecho de que un conjunto importante de quienes

FIESTAS Y
RITUALES

11403



1404

X ENCUENTRO PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL PATRIMONIO
INMATERIAL DE PAISES IBEROAMERICANOS

practican y difunden tales coreografias no pasaron por la Escuela Nacional
y por lo tanto tienen a su vez otras versiones modificadas.

Convencidos del reto que esta problemdtica encierra, convocamos al
Primer Encuentro de Otofio (2008): con expertos y jovenes especialistas
de cuatro intendencias y de la Escuela de Danza. De alli surgi6 el Comité
Académico y se vio la necesidad de llegar a un consenso para certificar las
danzas que se fueran a filmar a través de la aplicacién de un protocolo.
Formamos también el Comité Redactor del Protocolo, que trabajé varios
meses. Se hicieron varias reuniones con directores de elencos en varios de-
partamentos para explicarles el proyecto e invitarlos a participar y se hicie-
ron las gestiones en busca de recursos para proseguir con el proyecto. Este
afio, en el Segundo Encuentro de Otofio (2009), presentamos el Protocolo
de Certificacidn y se cred el Comité de Certificacién que supervisara la
aplicacién del Protocolo.

Se hizo un llamado a jévenes bailarines para integrar un elenco cuya
base es PuebloDanza, que estd ensayando y filmard a fines de diciembre
de 2009. Las coreografias se bailarin con un vestuario neutro. Por sepa-
rado se grabardn tomas que informen visual y documentalmente sobre los
vestuarios tradicionales de época, apoyados por especialistas del medio. Se
incluirdn tomas con personas mayores que por tradicién han danzado du-
rante buena parte de sus vidas. Puesto que este proyecto apuesta al futuro,
la generacidn actual de bailarines que hard las coreografias alternara con la
generacion de mayores y con dos grupos de nifios y adolescentes. Aspira-
mos tener el trabajo completo a principios de 2010 para distribuir el C.D.
en centros educativos y culturales de todo el territorio, acompanando la
distribucién con una serie de charlas explicativas y demostraciones coreo-

graficas en vivo.

Los objetivos que nos fijamos al principio de 2008 fueron:

- Lograr un mayor intercambio de saberes en el ambito de la danza tradi-

cional y popular.



- Vincular el 4rea de la danza tradicional y popular con los procesos de
evolucidn del arte y la cultura en el conjunto de la sociedad.

- Integrar formas de cooperacién entre distintos sectores estatales en pro
de un objetivo y un bien comun.

- Promover el desarrollo tedrico-prictico de la danza tradicional y
popular.

- Crear eventos que en el corto plazo puedan poner el tema de danza tra-
dicional y popular en la agenda cultural.

- Generar estructuras estables que sean fuerzas constructivas en el media-

no y largo plazo.

Sentimos que los vamos cumpliendo aunque el desafio es grande, pues
no contamos con recursos estables y dependemos de la articulacién de
apoyos de las Intendencias vinculadas (Montevideo, Florida, Canelones y
Maldonado), el Ministerio de Educacién y Cultura, la Comisién Nacional

de la UNESCO, AGADU (Asociacién General de Autores), el Teatro

Solis y algunas (pocas) empresas privadas.
El futuro de la danza tradicional popular

Somos conscientes del enorme desafio que significa para el Equipo Praxis
y para toda la comunidad de la danza tradicional uruguaya ensanchar las
posibilidades de futuro de esta actividad que no sélo queremos hasta el
punto de dedicarle nuestra vida y mejor esfuerzo, sino que ademds puede
aportar muchisimo a la mejora de la calidad de vida, la reafirmacién de
nuestras identidades y la construccidn de la representacion simbdlica de
nuestra sociedad.

Como parte integrante de nuestro patrimonio cultural inmaterial, mis
alla de las particularidades inherentes a los recambios poblacionales vin-
culados a nuestros procesos migratorios, existe un sustrato de continuidad
no lineal, a veces fragmentada, entre el ayer y el hoy. La percepcién de esta

continuidad nos permite sostener que las construcciones culturales de las

FIESTAS Y
RITUALES

11405



1406

X ENCUENTRO PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL PATRIMONIO
INMATERIAL DE PAISES IBEROAMERICANOS

diferentes comunidades que han poblado en la antigiiedad el territorio y
las de quienes lo venimos poblando hasta hoy, estin profundamente en-
trelazadas y la comprension de ellas nos permite conocer mas cabalmente
nuestra propia multiculturalidad y aportar nuestro perfil propio al didlogo
entre la globalidad y la localidad.

Por supuesto, este nivel de comprensién implica el desarrollo del estudio
cientifico de nuestra tradicién y el andlisis critico de lo que hemos dado
por sabido o consolidado, a fin de superar errores. Es asi como registrar,
inventariar, documentar, difundir y poner en valor, pasan a ser objetivos
necesarios y compartidos. Estos objetivos requieren el apoyo del Estado, de
los sectores académicos, de las instituciones internacionales, pero por sobre
todo del involucramiento de las comunidades portadoras de esos bienes
culturales, ya sea porque forman parte de su tradicién cultural directa o
porque asi lo han asumido por opcidn de vida.

Como forma de socializacién y de recreacidn, nuestro trabajo de ani-
macién socio-cultural nos ha permitido ver claramente el potencial socia-
lizador, terapéutico y cultural de formar grupos para bailar y compartir
esfuerzos, alegrias y frustraciones, porque en definitiva muchas veces se
trata de construir redes sociales solidarias, capaces de generar contencidn
y pertenencia en un mundo agresivo y alienante. Pero es muy importan-
te tener en cuenta que si bien una buena plataforma de rescate, difusion
y ensanche de los contenidos patrimoniales ayuda muchisimo a la mejor
realizacién y comprensién de este nivel, existe una débil y a veces fetichista

conexién entre un nivel y otro.

La danza ha sido a través de todas las épocas un profundo canal por el
que fluye la sensibilidad de los seres humanos. Bailar forma parte de

las tradiciones de todos los pueblos que han habitado el planeta, los
hombres y mujeres siempre han encontrado y probablemente siempre
encontrardn que es el vehiculo insustituible para canalizar buena parte
de sus necesidades emotivas y expresivas. La danza tradicional y popular

contiene mensajes que vienen de los confines de los tiempos en largas



cadenas a las que cada generacién, de cada comunidad, de cada pueblo,
ha aportado su parte. Mensajes que sélo en ella podremos encontrar y
que son imprescindibles al momento de conjugarlos con otros para lograr
la més completa idea de identidad, evolucidn, herencia y transformacién
de las culturas y de las personas que las forjaron. (S. Werosch y W.

Veneziani, Bailar en Uruguayo, 2001, p4g. 9).

Si bien consideramos certera esta afirmacién, también es necesario re-
flexionar sobre el hecho de que bailar es una necesidad basica del ser huma-
no, en especial bailar con otros, y por lo tanto a la vista de otros, tal como
lo entendimos en la 1* Convencién Nacional de Danza. Yendo un poco
mds alld, vemos como la represion social, una y otra vez a lo largo de las
edades, inhibe la realizacién de esta necesidad debido al altisimo nivel de
exposicidn personal que bailar implica: es mi propio cuerpo, sin mediacidn,
el que se muestra y, en definitiva, mi cuerpo soy yo mismo.

Esta vision agrega un sentido accesorio a toda la historia de danzas ri-
tuales, ceremoniales, totémicas, de incorporacién o de representacién. La
danza nos permite vincularnos con una espiritualidad diferente y muchas
veces el culto al tétem, espiritus o ancestros nos permite ‘enmascarar” la
necesidad de bailar ante otros. Gracias a nuestro rol de representacién del
animal totémico, podemos saltar y danzar ante los pares. La sociedad mds
evolucionada y secular, las formas de religiosidad y de ausencia de religiosi-
dad actuales, impiden para algunos este camino y entonces tomamos como
figura totémica la identidad cultural, asumimos un vestuario que creemos
vinculado a nuestra pertenencia y logramos satisfacer ese deseo. Si la re-
presentacién coreografica, el vestuario y la contextualizacién son las mds
adecuadas o no, termina siendo una preocupacién secundaria ya que la
“pulsién” por bailar es més fuerte. Si desde nuestro lugar logramos com-
prender esta dialéctica, podemos aprovechar esta pulsion, propender a su
satisfaccién y a la vez mejorar social, cultural e identitariamente la calidad

de vida de los bailarines.

FIESTAS Y
RITUALES

21407 ::



1:408::

X ENCUENTRO PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL PATRIMONIO
INMATERIAL DE PAISES IBEROAMERICANOS

Como posibilidad de creacién artistica, el patrimonio coreogrifico pue-
de, sin duda, dar pie no sélo a la recreacién lisa y llana de las formas crea-
das por diferentes comunidades en su momento, sino que permite también
usarlas, respetuosamente, como materia prima para nuevas creaciones y
elaboraciones que enriqueceran la representacion simbdlica de nuestra so-
ciedad. Una vez mds se requieren esfuerzos conjuntos para generar 4mbi-
tos de formacién profesional y de realizacién de la produccién artistica de
raiz tradicional, ponerlos en valor y poder compartirlos dentro y fuera de

las fronteras nacionales.

EQuiro Praxis

Equipo Praxis es una organizacién no-oficial dedicada al estudio y a la
investigacién histérica, estética, pedagdgica y social de la danza en todas
sus manifestaciones. Funciona a partir del afio 2000 como denominador
comun de las actividades realizadas por sus fundadores, los profesores
Sheila Werosch y Walter Veneziani. Desde el afio 2006 se ha conformado
un equipo permanente de integrantes: Sylvia Moreira, Diego Rodriguez,
Ernesto Veneziani, Javier Peluffo, Paola Carazo, Silvia Rodriguez, Gime-
na Pefia, Alfonso Silvestri y Alejandro Carazo. Equipo Praxis articula su
trabajo en maltiples direcciones: la creacién artistica a través del “Colectivo
artistico PuebloDanza’, la docencia, la formacién de docentes de arte, la

investigacién, la documentacion y la divulgacién.



Didactica para la creatividad con identidad.
Una herramienta social para la produccion’

Marina Porrua, Marta Rueda y Cinthya Vietto,
Argentina

El Grupo de extensién “Cultura y Diseno” de la FAUD dicta desde el afio
2003 el “Plan de Capacitacién en Disefio para la Produccién’, destinado
a grupos de potenciales emprendedores cuya meta sea la superacién en la
calidad de los objetos que producen con el fin de modificar su insercidén
en las estructuras sociales y de comercializacién. Para ello ha sido funda-
mental comprender y asumir la diferencia entre la educacién en el marco
académico universitario y la educacién no formal. El perfil heterogéneo de
los grupos se convirtié en el primer objetivo de adaptacién pedagdgica. Los
grupos estdn integrados por gente cuyos rangos de edad, alfabetizacién, gé-
nero, origen, formacién y trayectoria son de una gran diversidad. Ello obli-
gano s6lo a definir qué ensenar, sino sustancialmente cémo se debe ensefar.
Mientras en el imbito de la educacién superior estamos comprometidos en
la formacién particular de cada individuo, fuera de los claustros universi-
tarios creimos oportuno redefinir el sujeto del aprendizaje, arribando asi a
la decisién de que nuestro sujeto seria colectivo. Se pasaria de la sumatoria
de producciones individuales a un sistema organizado de objetos de pro-

piedad colectiva.

1  Trabajo desarrollado en la Facultad de Arquitectura, Urbanismo y Disefio de la Universidad Nacional de
Mar del Plata por Marina Porrta, Marta Rueda, Marco Bernich, Hernan De Filippis, Cristian Ruth Moyano y
Lucia Ducombs, y presentado en Lima por Marina Porrua, Marta Rueda y Cinthya Vietto.



X ENCUENTRO PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL PATRIMONIO
INMATERIAL DE PAISES IBEROAMERICANOS

Descripcion del trabajo realizado

La Capacitacién en Disefo para la Produccién culmina en la creacién de
una coleccién de objetos con grado de innovacién que conjuga la contem-
poraneidad y la identidad del contexto en que se la genera. La colecciéon
es el emergente material visible del proceso colectivo que construyen los
participantes entre si y, también, con las instituciones. Dicho proceso estd
basado pedagdgicamente en el reconocimiento y entramado estratégico de
los recursos humanos con los materiales, las formas de produccién y los
signos de identidad provincial o regional. Para que esto sea asi, no debe
perderse de vista que no se estin formando disefiadores, sino otorgando
herramientas a un grupo de personas para dar a sus objetos un grado de
novedad y singularidad.

El discurso que puede coser todo es la identidad, aquellos rasgos co-
munes que hacen que a las personas que habitan un territorio se las vea
como idénticas. Debe surgir del propio grupo el enunciado y distincién de
aquellos hechos, paisajes, objetos, leyendas y rituales que los caracterizan
y diferencian de otros. Si bien es sencillo compatibilizar la relacién con el
entorno natural, no resulta igual hacerlo con la ocupacién de dicho territo-
rio y las construcciones culturales que se han hecho en el mismo, donde las
estrategias politicas a través del tiempo han dejado huellas en los sistemas
econdémicos y sociales.

En general, en todas las provincias cohabitan comunidades de pueblos
originarios, inmigrantes y migrantes, cuyas historias, visiones y posiciones
son concurrentes en este espacio de ensefianza-aprendizaje. Este terreno,
por complejo y controvertido se constituye en un eje de incalculable rique-
za argumental para que el conjunto de objetos emergentes estén articula-
dos en el marco de un discurso comuin.

De dicha identidad forman parte también los materiales y técnicas pro-
pias o apropiadas por esas personas que representan al conjunto provin-
cial. Teniendo definidos todos los pardmetros de la identidad, se deben

buscar los modos de traducirlos morfoldgica y técnicamente a los futuros



objetos. Para definirlos, se comienza por reconocer los existentes e ir rede-
finiéndolos desde cada una de sus dimensiones constitutivas: la forma, la
funcién, la técnica, el material y el significado. Dejando fijas una o dos de
estas variables, en un proceso de exploracién se van modificando las otras,
experimentando libremente la recombinacién de las variables en juego.
Surgen nuevos objetos que conservan algtin vinculo con los originales (en
la técnica, el material, la funcidn, la forma o el significado). La habilidad o
conocimientos de unos son completados por los otros. Todo se entrelaza,
se vincula, y el resultado se potencia y es compartido. Ello permite que to-
dos se sientan co-responsables de todo y que experimenten la sorpresa en
la generacidn de respuestas creativas que creen hasta aqui, reservadas para
personas con talentos especiales.

La modalidad de taller, que siempre ha caracterizado la ensefianza en
las carreras de arquitectura y disefio, es la que se ha trasladado a estas ca-
pacitaciones. Esta estrategia resulta la mis apropiada ya que constituye el
espacio propicio para que se desarrollen los intercambios, las articulaciones
y las producciones antes planteadas. Este espacio horizontal de trabajo
habilita a todos por igual para opinar, proponer y desarrollar los ejerci-
cios. Cada cual se expresa como puede. Se dibuja o se recorta y pega, el
que domina técnicas de expresién representa lo que otro sabe, no es un
competidor sino un aliado. La diversidad, una vez mis, es la fortaleza. Los
ejercicios se suceden unos a otros, se expone, se reflexiona, se debate, se
concluye, y luego los resultados son entremezclados o fusionados, comple-
tados y desarrollados por otros. Los que se expresan mejor con muestras
materializadas, realizan maquetas. La gréfica en las paredes, las maquetas
en las mesas, las imagenes proyectadas, caracterizan un espacio dindmico
de involucramiento comin.

Conceptos del disefio industrial son traspolados a la produccién arte-
sanal o semi-industrial. Conocer la légica productiva de serie, linea y co-
leccién, permite ordenar y potenciar los resultados. La Coleccién sera el
argumento comun de la identidad provincial, las lineas representardn cada

una un eje temdtico de dicha identidad, y las series, variantes morfoldgicas

FIESTAS Y
RITUALES



X ENCUENTRO PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL PATRIMONIO
INMATERIAL DE PAISES IBEROAMERICANOS

de una misma idea. Cada linea poseera objetos de diferente indole: pro-
ductos, textiles, indumentaria. La diversidad dependerd de cada grupo:
muebles, vajillas, indumentaria, accesorios, joyeria, etc., realizados con los
materiales y técnicas posibles para el mismo grupo. La presentacién publi-
ca de de la Coleccién cierra un ciclo de capacitacién. El primer tramo de la
red se ha construido. El vinculo entre ellos y con otros grupos capacitados,
el Grupo de extension “Cultura y Disefio” y la Direccién de Identidades
Productivas seguirdn construyendo esa red mayor con nuevas provincias

y nuevas metas.
Conclusiones

Los trabajadores, artesanos, productores, docentes de artes y oficios, dise-
fiadores, artistas y ciudadanos que acceden a la capacitacidn, poseen la cu-
riosidad, la inquietud y, fundamentalmente, la necesidad de encontrar una
manera de mejorar sus producciones. Un conjunto de personas que no se
conocian previamente comparte un espacio de ensefianza-aprendizaje que
rapidamente se convierte en un lugar de interaccidn, donde todos ensefian
y todos aprenden. Nace asi el germen de un espacio productivo y laboral
con sentido de desarrollo.

Desde el primer dia de reunidn se pone todo a la vista, las producciones
individuales, las actitudes, los origenes, las expectativas, las aspiraciones,
la gente comun, lo que en comiin tenemos todos. La tarea conjunta de re-
visién y recopilacion sobre la identidad provincial pone en marcha la co-
nexién. A partir de alli, con la actividad en torno al disefio como novedad y
de la identidad como una nueva mirada sobre si mismos, empieza la tarea
mids profunda. Reconocer al otro y con él desarrollar un proyecto es una
meta que supera la individualidad.

La estrategia pedagdgica de base, pensada en lo académico para estimu-
lar las respuestas creativas, en el trabajo con este tipo de grupos resulta ser
el motor para que se alcance un estado de respeto, tolerancia, valoracién

propia y del otro. La especificidad disciplinar es la excusa para que un con-



junto de personas recuperen la esperanza de que construir una realidad
mejor es posible.

La “Capacitacién en disefio para la produccién de objetos” (Etapa 1)
es la propuesta pedagdgica que el grupo “Cultura y Diseno” elaboré para
desencadenar, desde la conformacién de un grupo productivo como autor
colectivo, el proceso de creacién de un sistema de objetos con identidad y
escala provincial. De este proceso emerge la Coleccidn, pero mis importan-
te que esto es el efecto transformador que éste tiene sobre los participantes.
Y es que el disefio como prictica de aprendizaje es la accién que conecta
a las personas, y en esas vinculaciones va constituyendo el grupo y le da
forma, lo exhibe y le permite reconocerse como individualidad y colectivi-
dad, generando asi la primera red sobre la cual se comienza a construir. La
fortaleza de ese sostén estd fundada en una trama indisoluble entre saberes
incorporados y existentes, propios y ajenos, en la validacién e interrelacion
amplia de todos sus miembros. Juega un rol fundamental en esta amalga-
ma el reconocimiento de la identidad (muchas veces no reconocida) como
esencia para distinguir los objetos.

Durante este proceso proyectual, en el que se involucran no sélo alum-
nos y docentes, sino también instituciones gubernamentales de escala na-
cional, provincial y municipal, se construye una fuerza colectiva particular
que es parte indisoluble del argumento de identidad que soporta los ob-
jetos de la Coleccién. La red, como sistema de organizacién y comunica-
cién, es el modelo que posibilita la interaccién de las variables en juego, y
el disefio, actividad relacional por excelencia, contribuye en buena medida
ala configuracidn natural de esta red. Tanto el proceso de configuracién de
objetos de la coleccién (disefio), como el de configuracién del grupo hu-
mano (colectividad), van autoconstruyéndose apoyados en el concepto de
red como esquema apropiado para establecer relaciones multiples. La red
se va construyendo y constituyendo a la par del sistema de objetos y, segin
ha demostrado la experiencia, al final de este proceso, la unidad y la siste-
maticidad son cualidades, tanto de los objetos que componen la coleccién,

como de los sujetos que la disefian.

FIESTAS Y
RITUALES



X ENCUENTRO PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL PATRIMONIO
INMATERIAL DE PAISES IBEROAMERICANOS

Los objetos son instrumentos para el desarrollo de actividades que en
su totalidad poseen algiin grado de ritualidad y a las que ellos acompanan,
poseyendo por lo tanto un poder de significacién. Los objetos son signos
comprensibles, al menos para quienes los generan y sus grupos de perte-
nencia. La modernidad y sus procesos industriales de produccién han pro-
vocado la separacién en compartimentos estancos de los productores de
objetos, de quienes los idean o proyectan y de los usuarios que los consu-
men. Los objetos producidos por comunidades de pueblos originarios son
la expresion de la cosmovisién que los genera con el fin de desarrollar sus
rituales, tanto domésticos y de supervivencia como religiosos. Hombres,
creencias, entorno y objetos constituyen un todo indisoluble.

El capitalismo ha puesto el acento en los objetos, sacralizindolos como
entes auténomos. Esta fragmentacién ha ocasionado que las produccio-
nes indigenas sean deseadas y adquiridas como objetos bellos, sofistica-
dos, exéticos, misteriosos. Poseerlos permite imprimitles el relato mistico
que se quiera. Asi, los objetos pierden su significado original y su sustento
ideolégico. Este modo de posesién ha ocasionado que sus autores queden
condenados a reproducir lo que este mercado demande, generalmente in-
mortalizando los objetos mds lejanos en el tiempo, quedando presos en la
antigiiedad e impidiendo una evolucién que les sea culturalmente natural.

Esta desnaturalizacién que pondera los productos, elimina los procesos
generativos. La valorizacién de lo tangible, prescindiendo de la globalidad
cultural que lo genera, ha motivado esta fragmentacién que con la mejor
voluntad aceptamos como valida, la necesidad de la categoria de patrimo-
nio inmaterial para completar un todo que otros separaron. Debemos estar
convencidos de la restitucién de esa unidad para re-ligar los fragmentos,
pero para no seguir construyendo sobre falacias, debemos dejar que sus ac-
tores construyan. Los podremos acompafiar desde adentro, contribuyendo

a la generacién de un marco que contenga a todos.



FIESTAS Y
RITUALES

Dia 1

Presentacién del programa

Presentacién de personas y sus producciones

Muestran orgullosos sus objetos, se ponderan entre ellos. La jornada se
convierte en un ritual inicidtico, de interminables ofrendas, que pasadas

las horas vuelven a ser objetos para vender.

Dia 2

Construccién del listado de identidad

Catarata de palabras que sin ningin orden enuncian elementos natu-
rales (paisajes, flora, fauna), comidas, fiestas, bailes, canto, musica, proce-
res, edificios, monumentos, fabulas, etc. Si bien los docentes, en superficie,
estamos trabajando en la comprensién, orden y jerarquizacién de esos
elementos, el trabajo profundo es el intento de comprender qué se dice,
cémo se dice, quién lo dice, cémo se mueven las personas entre ellas y en
el espacio.

Debaten, disienten, confrontan o acuerdan. Comienza un ritual de
socializacién, de unién de individuos y grupo, que perdurara y se perfec-
cionard con el correr de la capacitacién. Se debe observar, escuchar, involu-
crarse, mediar y también opinar, para datle asi valor a la opinién de todos.

El docente va a ser uno més del grupo, no impone, opina.

Dias3y 4

Se establece el ritmo de trabajo, una secuencia de ejercicios va demos-
trando en la préctica la relacién de los temas de identidad con su trans-
ferencia a los objetos. Comienza el ritual de la produccién. La didéctica
debe posibilitar la expresién de todos, no deben existir prejuicios, todos
estdn habilitados para proponer, no debe ser un impedimento la falta de
supuestas destrezas imprescindibles (que por otro lado son impuestas co-
mo vélidas y excluyentes).

En general, todos buscan la aprobacién del docente, necesitan ir tan-

teando si su respuesta es la esperada. Se debe, sin desalentar, mostrar la



X ENCUENTRO PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL PATRIMONIO
INMATERIAL DE PAISES IBEROAMERICANOS

mayor o menor coherencia con la consigna planteada e ir marcando lo in-
correcto de intentar respuestas conocidas y que se presupone son las que
espera el docente.

La produccién se va colgando en las paredes, éste serd nuestro paisaje
de ahora en més. Se produce el primer acto de desprendimiento y de lucha
contra el individualismo y la competencia. Empiezan a visualizar el poder
de significado de la forma, y el docente, que estimula su pensamiento la-
teral, se convierte en un hechicero morfoldgico. Apelando a la experiencia
pedagdgica para las respuestas creativas, la innovacién fluye. Se comienza a
construir la confianza, en apariencia de la gente a los docentes, pero la real
es la confianza en ellos mismos. La forma es generosa, nos abre una puerta
mdgica que, tenemos claro, es sélo un umbral, la piel. Una vez adentro de la

fe, iremos al corazén, alla donde fluye la esencia.

Dias 5/6, 7/8, 9/10, 11/12, 13/14, 15/16

El grupo se fortalece con la circulacién de los trabajos, se comparten
técnicas, informacién, secretos. La capacitacion se ha convertido en un ri-
tual de colectividad, de autoestima con el otro como espejo, respetando
a pesar de las diferencias, que no se anulan ni se suman, se integran. Los
dominios técnicos que eran preexistentes se potencian con los del otro. El
trabajo colectivo es posible, la creatividad colectiva es mds potente que la
suma de individualidades. Hay un descubrimiento colectivo que nos in-
cluye. Se empieza a comprender, a través del disefio, que la forma buena
es solo un emergente de la buena convivencia. Esa red que sofiamos toma
forma. La urdimbre estd montada y se empiezan a pasar los primeros hilos

de la trama.

Dias 17/18, 19/20

Se acerca el cierre de una etapa. Las pruebas deben convertirse en reali-
dad. Objetos que funcionen desde lo estético, productivo, funcional y signi-
ficativo. El ritual de la fertilidad llega a su ciclo final. Temor, incertidumbre,

ansiedad y dudas. ;Podremos? ;Llegaremos? ;Estard bien? ;Estard tan bien



como las otras Colecciones Provinciales concluidas? Algunos ensayan una
posicién pesimista como para dar una oportunidad a la claudicacién. Los
docentes alentamos, reprendemos y desafiamos. {Qué dificil cerrar un ci-
clo, llegar al fin y exponerse al juicio del otro, de ese medio que hasta hoy
fue hostil! Se comienza a pensar en el después, se lo ve como un estado de

orfandad. Un nuevo desafio.

Dia 21

Es el dia, hoy se mostrari el resultado: una Coleccién de objetos con iden-
tidad. Las tltimas horas, contra reloj, el trabajo articulado, ocho, diez manos
terminando el mismo objeto. Se puede. Cada pieza encaja en su lugar.

Estamos comenzando el ritual de pasaje, aquel en que todos atravesa-
remos un momento significativo de nuestras vidas y que nos brindard la
proteccién necesaria frente a las amenazas del mundo. El grupo comunica
al mundo que ha parido y muestra su descendencia. Hoy estardn alli, todos
juntos como espectadores. Es el momento en que ven con sentido de todo
articulado aquello que tanto costé. Hay un argumento, un encadenamien-
to, un relato que los contiene a todos. Sus creencias, sus deseos, sus cono-
cimientos, su sabiduria, su identidad; est4 todo ahi, plasmado en objetos.
También estdn la musica y la danza. Los fragmentos ya estdn en contacto,
se previsualiza el todo. Ya vendra el momento de amarrar las uniones.

Comienza la celebracién. La comida compartida, el baile, todos los rit-
mos. Las risas, las ligrimas. No es un suefio, tampoco el éxito en términos
del mundo de la moda. Es un hecho humano, comin, hecho por gente
comun. Es s6lo el principio de una historia, una historia mas de trabajo, de
recuperacién de la dignidad del trabajo, escrita por gente excluida del siste-
ma que hoy mostré que puede contribuir a escribir las reglas de un nuevo

sistema, s6lo por haber encontrado la manera de incluirse en el vigente.

Los dias que siguen
Siete provincias concluyeron hasta hoy sus Colecciones, siguen cons-

truyendo la red, todos juntos deciden como serd ese nuevo ligamento, una

FIESTAS Y
RITUALES



X ENCUENTRO PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL PATRIMONIO
INMATERIAL DE PAISES IBEROAMERICANOS

Coleccién con identidad nacional. Una Coleccién Argentina en el Bicen-
tenario, que ya estd en marcha. Un todo nuevo empez6 a construirse con
la certidumbre que ya no se pasard por el mismo lugar, que el esquema
no es circular sino una espiral que se ramifica y entrecruza para adquirir
solidez.

La celebracién, el festejo, el encuentro en la capacitacién, se han con-
vertido para todos nosotros en el lenguaje efectivo a través del cual las
esperanzas y los temores humanos se articulan y permiten estructurar la
posibilidad de cambio y renovacién de la vida cotidiana. Nuestro encuen-

tro, el ritual de los rituales.

MarTA RUEDA

Arquitecta, egresada de la Facultad de Arquitectura y Urbanismo de la
Universidad Nacional de Mar del Plata. Profesora adjunta de dicha insti-
tucién. Entre sus multiples publicaciones de caricter didactico figuran“Or-
ganizacién de la forma textil’, “El tejido plano’, “Estampado, su historia’,
“Continuidad, ocupacién del campo, necesidad tecnoldgica” y “Técnicas de
representacién visual” En coautoria con Marina Porrta ha publicado, entre
otros, “Procesos de disefio’, “Disefio textil’, “Simulacién espacial en el dise-
fio bidimensional” y “Configuracién formal, ritmo y repeticion modular en
el disefio bidimensional”. Forma parte del Seminario Iberoamericano de
Griéfica Digital, de la Sociedad de Estudios Morfoldgicos y del Colegio de

Arquitectos de Argentina.

MARINA PORRUA

Arquitecta, egresada de la Facultad de Arquitectura y Urbanismo de la
Universidad Nacional de Mar del Plata. Profesora titular de dicha uni-

versidad. Entre sus multiples publicaciones de caricter didictico figuran



“Analisis morfolégico’, “Materiales textiles para la indumentaria. I y II,
“La comunicacién a través de la indumentaria. Las funciones del vestido”y
“Sistemas de formas. Serie: identidad y diferencia”. En coautoria con Mar-
ta Rueda ha publicado, entre otros, “Procesos de disefio’, “Disefio textil’,
“Simulacién espacial en el disefio bidimensional” y “Configuracién formal,
ritmo y repeticidn modular en el disefio bidimensional”. Hace parte del
Seminario Iberoamericano de Grifica Digital, de la Sociedad de Estudios
Morfoldgicos de Argentina y del Colegio de Arquitectos de la Provincia de

Buenos Aires.

CiNTHYA VIETTO

Profesora de artes visuales, con especializaciones en Técnica de animacién
digital y Produccién de moda para medios grificos en Alemania e Italia,
respectivamente. Desde el ano 2002 coordina el programa “Identidades
productivas” para la Secretaria de Cultura de la Presidencia de la Nacién y
hace parte del staff creativo de Pequeno editor. Ha colaborado como ilus-
tradora para las editoriales Estrada, Kapeluzs, Santillana y Puerto de Pa-

los, asi como para la revista Lépiz japonés y el diario Clarin, entre otros.

FIESTAS Y
RITUALES



Conclusiones

El Taller UNESCO/ CRESPIAL “La Convencién del patrimonio inma-
terial: avances en la regién” tuvo como objetivo debatir las politicas na-
cionales y las modalidades de participar y beneficiarse de la Convencién.
Contd con la asistencia y presentaciones de varios paises de la regién que la
han ratificado: Argentina, Colombia, Cuba, México, Paraguay, Pert, Uru-
guay y Venezuela.

Desde el marco legal propuesto por Fernando Brugman, especialista
en Cultura de la Oficina Regional para América Latina y el Caribe de la
UNESCO, con sede en La Habana, los representantes de los paises arriba
citados compartieron sus ponencias acerca de las diversas experiencias, lo-
gros, desafios y problemas que han tenido que enfrentar quienes han sus-
crito la Convencidn y participan de sus objetivos.

Entre los aspectos que provocaron polémica y debate podrian sefalarse

los siguientes:

- ¢Qué pasa cuando la comunidad no quiere salvaguardar algo que el
Estado considera importante? ;:Cudl es la manera de re-significar la
memoria?

- Se senala una preocupacién por el juego conceptual sobre lo comunita-
rio y la comunidad. Aunque la Convencién no define la comunidad o el
grupo, éstos pueden ser definidos por la propia expresién del patrimo-
nio cultural, al ser las personas quienes las identifican como parte de su
patrimonio e identidad cultural.

- Otro punto se refiere a la capacidad institucional de los paises: no es

suficiente con tener un marco legal o indicativo de politica si no existen



FIESTAS Y
RITUALES

los medios técnicos y financieros para aplicatlo. En este contexto se puso
también en evidencia que existen vacios en el conocimiento institucional
sobre los beneficios de la Convencidn, como la posibilidad de solicitar y
obtener asistencia del Fondo del Patrimonio Inmaterial.

- Se plantea la tensién sobre los actores que intervienen en el proceso
de patrimonializacién: urge una metodologia, mis que un instrumen-
to, para producir el acercamiento Estado— Sociedad civil- expertos
y/o investigadores sociales, al tiempo que se hace necesario dilucidar
una postura clara entre una nocién esencialista del patrimonio y otra
constructivista.

- Igualmente surge la preocupacién por el impacto de una declaratoria de
Patrimonio Inmaterial, pues ésta podria interrumpir la cotidianidad de
las comunidades o de los grupos detentores de un patrimonio y darle un
valor distinto, a veces mercantil. Se sefiala entonces la linea muy delgada
que pone en peligro la sostenibilidad de un bien patrimonial cuando
se cruzan intereses entre la idea de su preservacién y salvaguardia y las
necesidades del turismo y la economia.

- Finalmente, se constata que la toma de conciencia de las comunidades
en proceso de patrimonializacién genera crisis y tensiones que, atravesa-
das por las realidades politicas y culturales de cada pais, deben tenerse

en cuenta sin que ello signifique eliminar las diferencias.

El Taller “Salvaguardia de las fiestas y danzas tradicionales en Uruguay”
se inicié con la puesta en escena de la danza picaresca y la dulce recreacién
de los bailes tradicionales del Uruguay por parte del Equipo Praxis. Luego

siguieron las exposiciones sobre:

- “Fiestas tradicionales en Uruguay’, de Federico Estol y Antonio di
Candia.
- “Fiestas tradicionales y diversidad cultural como herramientas para el

desarrollo local de Canelones’, de Maria Virginia Cornalino.



X ENCUENTRO PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL PATRIMONIO
INMATERIAL DE PAISES IBEROAMERICANOS

- “Salvaguardia del patrimonio cultural inmaterial desde la sociedad civil’,
del Equipo Praxis.

- “El programa de Identidades Productivas en Argentina: artesania, dise-
flo y patrimonio inmaterial’, presidido por Cinthya Vietto, Marta Rue-

da y Marina Porrda.

“Las Fiestas Tradicionales en Uruguay’, proyecto de investigacién etno-
gréfica realizado durante dos afios a través de un recorrido por todo el pais,
desembocé en la publicacién del libro Fiestas del Uruguay. Este esfuerzo
académico es particularmente importante dado que contribuyé a develar
el poco conocimiento que se tiene en este pais sobre los pueblos indigenas
y tradicionales, asi como la constatacién de que muchas de las fiestas son
relativamente nuevas, gracias a la reapertura democritica que permitié que
la gente se volviera a reunir, a armar grupos, a construir colectivo y tejido
social después de la dictadura militar. Esta realidad contextual conlleva
unas marcas de representacion que se lograron sistematizar y traducir en
una clasificacién de las fiestas segtin categorias relacionadas con lo religio-
s0, lo étnico, lo patridtico, la produccién, el folclor, la tradicién gaucha y los
carnavales, entre otras.

Dos asuntos bisicos se desprenden de este trabajo: de un lado la vi-
sibilizacién de las comunidades rurales, al romper con una concepcién
centralista de la cultura, y de otro, entender el inmenso valor de la apro-
piacién participativa del sentido y significado de la fiesta como condicién
de sostenibilidad. Una conclusidn final se destaca en esta presentacién:
las fiestas son dindmicas, se mueven y mueven a las comunidades. Lo-
gran sentido de grupo, convivencia, reconocimiento de si mismos y de
un territorio particular. Y, de manera especial, acttian como niveladores
sociales en la medida que vinculan a toda la comunidad, son incluyentes
y democratizadoras.

La ponencia “Fiestas tradicionales y diversidad cultural como herra-
mientas para el desarrollo local de Canelones’, puso en consideracién otros

aspectos particulares del ritual y la fiesta en Uruguay. La recuperacién del



baile de EI Pericén, en el marco de la celebracién de los 180 afios de la
creacién del primer Pabellén Patrio, signific6 rememorar una fiesta que
entrd en decadencia con la dictadura, como tantas otras expresiones colec-
tivas que fueron reprimidas por este régimen politico. Llama la atencién
que el departamento de Canelones haya sido el centro de la fiesta y que
haya congregado a tanta gente, teniendo en cuenta que esta ciudad no tiene
fiestas locales. Por lo tanto, el mayor logro de la fiesta fue lograr que bai-
laran muchas personas tras el llamado de “Unite a la rueda grande” desde
el gobierno departamental. Fue un llamado “oficial” que la gente asumié
con alegria y entusiasmo en un lugar donde conviven lo urbano y lo rural.
La Comisién de Patrimonio de esta comunidad canaria decidié ir a cada
localidad a buscar lo que identifica a cada una y logré unir lo académico,
lo oficial y lo vivencial, reafirmando, en palabras de Octavio Paz, que “los
recuerdos de una sociedad no son menos reveladores que sus proyectos”.

De otro lado, la presentacién del Equipo Praxis,“Salvaguardia del patri-
monio cultural inmaterial desde la sociedad civil, mostré c6mo una orga-
nizacién de la sociedad civil, que se entiende a si misma como herramienta
para la salvaguarda de la danza y la expresién coreografica tradicional, asu-
mi6 la patrimonializacién de un bien cultural activo. Esta experiencia es
bastante reveladora en cuanto a las busquedas de identidad llevadas a cabo
en este pais, en el marco de las acciones promovidas a partir de la promul-
gacién de la Convencidn para la Salvaguarda del Patrimonio Inmaterial.

Persuadido de que la danza tradicional popular tiene un enorme poten-
cial identitario y de goce estético, el Equipo Praxis resuelve desentrafar
y resignificar esta expresion en funcién de su contemporaneidad e imple-
mentar un conjunto de acciones en pro de la recuperacién de su patrimonio
coreografico, llenando el vacio que hasta la década de los cincuenta habia
sido ocupado acriticamente por otras formas musicales importadas de los
paises vecinos, especialmente de Argentina.

Vistas en conjunto, estas tres experiencias son relativamente jovenes, lo
que dio pie a dos preguntas centrales del publico asistente: ;qué patrimo-

nializar y cudnto tiempo tiene que pasar para que algo sea patrimonializa-

FIESTAS Y
RITUALES



X ENCUENTRO PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL PATRIMONIO
INMATERIAL DE PAISES IBEROAMERICANOS

ble? O, en sentido figurado, ;cuil es “la edad” de las expresiones y pricticas
patrimoniales?

El panel “Identidades productivas en Argentina: artesania, disefio y pa-
trimonio inmaterial’, presidido por Cinthya Vietto, Marta Rueda y Marina
Porrtia, se centrd en la presentacién de dicho Programa, que se plantea
como propuesta de desarrollo para comunidades portadoras de patrimo-
nio cultural inmaterial, y consiste en la creacién de disefios colectivos a
partir del concepto estético, las técnicas artisticas y la cosmovisién y ba-
gajes culturales de las comunidades involucradas. La presentacién destacd
bisicamente una propuesta pedagdgica de construccién colectiva de di-
sefios textiles y manufactura, a partir de una reflexién sobre la identidad
como eje para la configuracién de objetos. Con esta idea se trabaja desde
la integracién de diversas corrientes artisticas, tradicionales y/o forineas
arraigadas, procedentes del mundo urbano contemporineo y/o del mundo
rural tradicional.

En un encuentro creativo entre lo urbano y lo rural, lo contemporineo,
lo moderno y lo tradicional, el juego creativo propuesto pretende conver-
tirse en opcién para la construccidn colectiva de estrategias de produccién
y comercializacién, orientadas al mejoramiento de la calidad de vida de las
personas y colectivos involucrados. Esta exposicién generd una rica discu-
sién alrededor de dos puntos basicos: de un lado, se advirtieron los posibles
riesgos de exotizacién y descontextualizacién de los bienes culturales y ex-
presiones propias de las comunidades, frente a un posible afin mercanti-
lista. Del otro, quedan preguntas en cuanto a las posibilidades de convertir

estas propuestas de disefio en alternativa real de desarrollo sostenible.



ACTIVIDADES PEDAGOGICAS



Introduccion

Todos los Encuentros precedentes se han estructurado, metodoldgica-

mente, de una forma similar:

- Mesas de trabajo, de caricter académico. Tienen por objeto compartir los
avances e investigaciones alrededor del tema central de cada Encuentro.
. Talleres gratuitos, de caracter esencialmente practico. Buscan generar es-
pacios de acercamiento a técnicas, conocimientos y saberes tradicionales
y empiricos; asi como intercambios vivenciales y conceptuales entre ar-

tesanos, musicos, bailarines y cocineros.

El X Encuentro no fue la excepcién. La programacién se inicié con un
“Pasacalle” hacia el parque de La Amistad en el barrio limefio de Surco.
Alli se reunieron 500 integrantes de los grupos musicales de los paises in-
vitados para esta Fiesta y compartieron publico y escenario con los grupos
peruanos.

En esta ocasién los talleres se organizaron alrededor de tres ejes

centrales:

- Musica y danza.
. Artes tradicionales.

. Gastronomia.

Los talleres de musica y danza, por si solos, fueron una fiesta perma-

nente: flamenco, sevillanas, tango, danzantes de tijeras, cabestreros, porros,



X ENCUENTRO PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL PATRIMONIO
INMATERIAL DE PAISES IBEROAMERICANOS

fandangos, puyas, mapalé, chirimia, jarana y murga animaron la rumba y el
especticulo hasta el cierre del Encuentro.

Bajo el titulo “Lo que nos une’, todos los musicos y danzantes se reunie-
ron durante una manana espléndida en el Taller denominado “Laboratorio
de interculturalidad’, cuyos resultados resonaron durante horas en el Mu-
seo de la Nacién,

Los Talleres de Arte Tradicional, asi como la exposicidn y venta del tra-
bajo de artesanos provenientes de varios paises tuvieron lugar en el Patio
del Pisco del Museo de la Nacién, donde se acondicionaron espacios apro-
piados para tal fin.

El artesano Mario Ricardo Garcia, de Bolivia, exhibié ceramica con mo-
tivos de la cultura Tiahuanaco.

Por Colombia, Maria Concepcién Ospina, de la zona wayuu, mostrd el
arte de la cordoneria y Leticia Lépez exhibi la técnica de tejido de mani-
llas proveniente del departamento de Vaupés, zona amazdnica colombiana
esencialmente indigena‘

Epifanio Bernal, de Cuba, exhibi6 el arte del hilo engomado, ganador
del Sello de la Excelencia para la Artesania de Latinoamérica y el Caribe,
otorgado por la UNESCO.

Por Ecuador, Javier Valencia mostré las artesanias hechas en la zona de
Esmeraldas.

André Jean Pierre, de Haiti, presentd sus creaciones con base en papel
maché y cordones.

De Venezuela, Mario Calderén exhibié sus trabajos de jugueteria tradi-
cional en madera.

En representacién de Perti se presentaron los siguientes artistas: Te6filo
Araujo, maestro ayacuchano, mostré el arte de la hojalateria.

Pompeyo Berrocal exhibi6 la costura, el tejido y la pintura del pueblo
de Sarhua.

Elena Chavesta presenté los bordados populares del pueblo de
Monseft.



Primitivo y Benuca Evanin exhibieron la pintura tradicional de las ta-
blas de Sarhua.

Julio Gélvez trajo sus trabajos de talla en piedra de Huamanga.

Flaviano Gonzales present? los juguetes y trabajos en madera de la zona
de Molinos, Jauja.

Alfredo Lépez mostré lo mejor de la imagineria ayacuchana.

La Organizacién de Comunidades Fronterizas del Cenepa mostré el
arte ancestral del pueblo awajin.

Dora Panduro expuso trabajos de Kené, disefio milenario de la etnia shi-
pibo-conibo. Mamerto Sinchez mostré la cerdmica tradicional del pueblo
de Quinua, Ayacucho. Tater Vera expuso la cerdmica vidriada de Cuzco.

A la par con estas exhibiciones, se realizaron talleres demostrativos de
artes tradicionales durante tres dias. Su finalidad fue la de abrir un espa-
cio para que el publico asistente presenciara el proceso de creaciéon de las
diferentes expresiones artesanales. Este espacio se convirtié también en el
lugar de intercambio entre los artesanos invitados, quienes compartieron
las diversas técnicas, utensilios, insumos y contenido cultural que cada arte
posee.

El taller “Elaboracién de Juguetes de Madera’, dictado al aire libre por los
maestros Flaviano Gonzales (Pert1) y Mario Calderén (Venezuela), suscité
gran interés. A esta actividad, que contd con herramientas y maquinaria
profesional, asistieron quince personas durante tres dias; los participantes
pudieron elaborar una gran diversidad de juguetes que tuvieron enorme
acogida por parte del publico visitante.

Por dltimo, los Talleres de Gastronomia, bajo el titulo “Comida y Ri-
tualidad”, combinaron también los conocimientos y las practicas, el saber
empirico y la investigacién académica.

El simposio “Comidas y culturas — La fiesta” motivé varias ponencias
que registramos en razon de su interés y poder testimonial acerca de una
de las formas de expresion del patrimonio inmaterial que dia a dia adquiere

mayor vitalidad y nuevos sentidos.

FIESTAS Y
RITUALES



Conferencia magistral

Rituales, identidades, comidas y bebidas:
patrimonializacion, usurpaciones simbadlicas
y comensalias

Ramiro Delgado,
Profesor de la Universidad de Antioquia, Colombia

El presente analisis pretende exponer los referentes centrales alrededor del
universo de la comida y la bebida como estructurales de los seres humanos
en su condicién fisiolégica y simbélica y, por ende, de su identidad, a través
de la cual nos centraremos en el tema de la fiesta, las comidas y la identidad
y luego ilustraremos este tema a la luz del patrimonio de los pueblos en
dos casos colombianos como son el Carnaval de Barranquilla y el Espacio
Cultural de San Basilio de Palenque, declarados por la UNESCO en los
tltimos afios como Obras Maestras del Patrimonio Oral e Intangible de la
Humanidad.

1. A manera de entrada o abrebocas

La condicién humana y por ende simbdlica de la comida y la bebida es el
terreno sobre el cual girardn algunas reflexiones en las que el nodo de las
fiestas serd el referente de contextos culturales y geogrificos que ilustrarin
la relacién de la comida con el cuerpo fisiolégico y con el cuerpo simbélico,
y de las fiestas, celebraciones o rituales como momentos de comensalia y
reconexién con la comunidad, los amigos, conocidos y parientes.

El universo de la comida y de la bebida permite referirse en esencia a
uno de los dmbitos privilegiados a la hora de pensar las identidades y la
cultura de un colectivo, de una localidad, de una regién; la fundamental

relacién entre nacer y morir pone la comida en el centro de una historia



cultural que la convierte en estructural, irremplazable, vital y, a su vez, llena
de sentidos y significados.

Si miramos con lupa el devenir cotidiano y de celebraciones de una so-
ciedad podriamos decir casi sin equivocarnos que estos tiempos estdn arti-
culados por momentos que giran alrededor de las comidas y las bebidas, lo
cual va construyendo en cada grupo humano un orden de procedimiento,
un protocolo a desarrollar en el cual se inserta de forma central el universo
de la comida: lugares, personas que se convocan, protocolos, maneras de
mesa, orden de las comidas y bebidas, en fin, muchisimos asuntos giran al-
rededor del dia a dia y las celebraciones en las que la comida y la bebida son
los invitados centrales, y esos saberes y sabores constituyen el patrimonio
culinario de las personas, localidades, familias y regiones.

Tanto el dia a dia como los momentos especiales, los momentos sagra-
dos o trascendentes estin sostenidos por vitales, estructurales, imprescin-
dibles, variados y abundantes universos de comidas y bebidas que transitan
y entretejen redes y rutas. En ese contexto es relevante ubicar los referen-
tes territoriales sobre los cuales se construye el universo de la comida y la
bebida, y alli se lee el mundo de adentro y de afuera, en otras palabras, lo
privado y lo publico, la casa y la calle, y tras este orden territorial se ven las
acciones del preparar y el comer: se come en casa, se come en la calle, en un
restaurante, en una cafeteria, en una heladeria, en un mercado. Se preparay
come en casa, se compra comida preparada para llevar a casa, se come fuera
de la casa. Se come en ciertas partes en el dia a dia, a diferencia de donde se
come en los momentos de la fiesta o de la celebracién.

La fiesta estd impregnada de comidas y bebidas que inyectan a cada par-
ticipante la energia vital y simbélica que permite la realizacién de dichas
comensalias, teniendo en cuenta que el acto de comer abarca no sélo el
momento de la ingestién del alimento, sino ademds una serie de procesos
y momentos que le dan sentido al mismo. En ese sentido evocamos a Jack
Goody, quien nos recuerda que la comida pasa por una secuencia de accio-
nes que tienen que ver con la produccién de los insumos para la comiday la

bebida, con las maneras de distribucién, acopio y adquisicién de éstos, con

FIESTAS Y
RITUALES



X ENCUENTRO PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL PATRIMONIO
INMATERIAL DE PAISES IBEROAMERICANOS

la preparacidn y el consumo de la comida y la bebida, cerrando la secuencia

con los procesos de sobras y residuos que quedan de éstas.

2. El Carnaval de Barranquilla,
sus fuentes de energia y la patrimonializacion de las identidades:
sabores y saberes carnavaleros

Hablar de los carnavales que tienen lugar dias antes del Miércoles de Ce-
niza del calendario catdlico, es hablar del tema de la celebracién de la carne
como momento previo a la abstinencia del tiempo de cuaresma. En este
dmbito tiene sentido abordar las comidas y las bebidas de estas fechas, en
su calidad de energia fisiolégica y simbdlica de las celebraciones. Las co-
midas y las bebidas forman parte de todo el proceso del Carnaval de Ba-
rranquilla, desde la preparacién del mismo como de los momentos previos
y de realizacién del carnaval como tal. Siempre estin en actividad unos
circuitos carnavaleros que van desde los fogones de las casas de quienes
viven y gozan el carnaval, es decir desde el adentro, hasta el afuera y las
ventas callejeras, fijas y moviles, de comidas y bebidas que nutren el alma
del carnaval: de las casas a las calles, a los barrios, a las plazas, las avenidas,
los parques, los clubes y las casetas.

Tomando como punto de partida la frase “El Carnaval se hace con
Aguila’, introduzco el tema de las bebidas alcohdlicas que alimentan el
espiritu carnavalero y que son parte sustancial de esta celebracién. La be-
bida estd siempre presente en el circuito carnavalero, tanto para quienes
van a ver los desfiles y sus eventos desde la calle y los palcos, como para
quienes hacen el carnaval, lo viven y hacen parte de desfiles como la Gran
Parada y la Batalla de Flores, entre otros. La misma Lectura del Bando
por parte de la Reina del Carnaval involucra el “ron” como ejemplo de las
multiples bebidas alcohdlicas que es posible tomar durante estas cele-
braciones, permitiendo los excesos en las bebidas y en las comidas a tal
punto que la expresidn “mamar ron” se siente y se vive de forma intensa

en estos tiempos.



En este contexto del carnaval debo referirme al tema de los barrios de la
ciudad de Barranquilla, en los cuales se encuentran los nodos centrales de
las celebraciones carnavaleras, pues es en estos territorios en los que trans-
curren los meses de preparacion y los dias previos al carnaval, asi como se
vive el carnaval mismo. Alli las comidas y las bebidas, las comidas caseras
y las fritangas callejeras brindan la energia necesaria para los ensayos, las
reuniones previas de organizacién y las verbenas para recoger fondos para
los disfraces, las comparsas y los instrumentos.

El sancocho de guandul, frijol propio de la regién de posible origen afri-
cano, es uno de los platos representativos de estas celebraciones ya que la
fecha movil en la que el carnaval se realiza coincide con la cosecha del guan-
dul. No sé6lo hay una receta especifica de dicho sancocho, sino que éste
ademds se ve acompanado de otros hervidos y cocidos que dan la fuerza
y la energia para vivir y gozar el carnaval en sus cuatro dias centrales que
inician con la Batalla de Flores y terminan con el Entierro de Joselito el
martes vispera del Miércoles de Ceniza.

También quiero mencionar el tema de las ventas callejeras y de los pues-
tos de fritos, que son otras fuentes de comida y bebida para que se pueda
vivir el carnaval. Entre los vendedores callejeros esta el vendedor de bu-
tifarras, quien con su palangana y su sartal de butifarras va anunciando
con el golpe del tenedor que las sabrosas butifarras de Soledad (Atlantico)
estan listas para ser comidas con su tajadita de bollo de yuca, su poquito
de sal y a veces con su pedazo de huevo cocido. Y si nos acercamos a los
puestos de fritos la carimafiola o caribafiola ocupa un punto central entre
otros fritos como la arepa’ehuevo, los bufiuelitos de frijol cabecita negray
los patacones con queso frito. La yuca cocida y molida o bien triturada se
arma como una especie de bufiuelo alargado y se rellena con queso costefio
rayado o con carne molida guisada y luego se frie en una paila caliente en la
que también se frien las arepas de huevo y los patacones.

Como las rutas carnavaleras conectan los barrios con la calle 40 y otras
avenidas, casetas y centros festivos de la ciudad, en todos estos trayectos

encontramos las diversas ventas callejeras fijas o moviles, pero, ademas, los

FIESTAS Y
RITUALES



X ENCUENTRO PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL PATRIMONIO
INMATERIAL DE PAISES IBEROAMERICANOS

hacedores del carnaval llevan consigo distintas bebidas y comidas para po-
der resistir las largas jornadas. En este circuito de las rutas carnavaleras
diversos medios de transporte (como los carritos de los supermercados,
entre otros) se engalanan para brindarle a cada comparsa comidas y bebi-
das que llevan las marcas de las comidas que salen desde las casas y desde
los fogones de quienes hacen el carnaval; a su vez, diversas bebidas tanto
alcohélicas como no alcohdlicas hidratan el cuerpo y el espiritu a través de
estas distribuciones méviles de energia.

Un Carnaval de Barranquilla sin sancocho de guandul con carne salada
y sin ron no es un carnaval, y estas cocinas barriales y familiares son las
que de adentro hacia afuera permiten la energia vital de una celebracién
de cuatro dias en los que las 24 horas son tiempo de carnaval. Cocinas de
las mujeres de los integrantes del carnaval que durante muchos meses del
afio alimentan a quienes por cuatro dias protagonizan la celebracién del
carnaval. Al respecto, la tia Elsie Parra, de Barranquilla, retomando recetas

de sus amigas comenta:

Las butifarras se comen con bollo de yuca. Las carimafiolas o caribaiolas
se hacen poniendo la yuca a cocinar, luego moliéndola, se le pone el
punto de sal, se le da la forma y se rellena con queso costefio rayado pero
también puede ser con carne molida y se frie en aceite caliente. A la masa
se le puede agregar un poquito de aceite para que no se pegue al amasar.
El guandul se deja en remojo de un dia para otro, luego se pone a hervir
con diez plitanos maduros hasta que ablande; la carne salada se desala
en agua. Se pone a cocinar con cebolldn, cilantro, aji dulce, ajo, hojas de
col, cebolla en rama. Para seis libras de guandul se emplea una libra de
cebollén, una libra de aji dulce, dos cabezas de ajos, una libra de cebollas
en rama, cinco libras de carne salada, y de cerdo, igual. Se acompafia con
arroz blanco, aguacate y agua de panela; se sirve en totumas o recipientes
de barro. Cuando esta todo blando se le echa la vitualla, yuca, papa, se
tiene picado de cebollén con cilantro que se agrega en el momento de

servir. Esto alcanza aproximadamente para 60 personas con buen apetito.



3. El Festival de Tambores y Expresiones Culturales de San Basilio
de Palenque: identidades patrimonializadas en saberes y sabores
palenqueros

San Basilio de Palenque, en el departamento de Bolivar, Colombia, es un
corregimiento del municipio de Mahates y su Espacio Cultural ha sido re-
cientemente objeto de una declaratoria de patrimonio inmaterial por parte
de la UNESCO. Territorio simbdlico de las luchas libertarias de los africa-
nos esclavizados en Colombia, y contexto afro diaspdrico significativo para
el pais, para América y el mundo. Alli, en medio de un evento que convoca
musicas y danzas de todo el pais, y en el contexto de las patrimonializa-
ciones de las identidades locales como patrimonios de la humanidad, se
realiza una “Muestra Gastrondémica” en la que los asistentes tienen la posi-
bilidad de conocer las comidas y bebidas identitarias de la comunidad.

En el festival no sélo estd presente la “Muestra Gastronémica’, sino que
diversas ventas ambulantes, viajeras y fijas de diversas comidas y bebidas,
fritos y demds preparaciones, estin distribuidas en las zonas centrales del
mismo, ofreciendo una gran diversidad de oportunidades para que propios
y extrafios coman y beban mientras transcurre el evento. Al leer la oferta de
la“Muestra Gastrondmica’, encontramos platos como “Pollo a la Cha Inés’,
“Mojarra a la Catalina Luango” y “Carne en salsa de Batata’, entre otras
preparaciones de sal y de dulce que constituyen el universo de la comida y
la bebida palenquera. Sin embargo, y a propésito del tema de la identidad,
llama la atencién como estos tres platos estin apellidados con nombres
de personajes simbdlicos para la comunidad palenquera que poco o nada
tienen que ver con la preparacién de un pollo, un arroz o una mojarra, y
que por el contrario ponen en escena simbolos trascendentes y puntos de
referencia de la comunidad. A lo mejor en ocasiones venideras podremos
tener “Mazamorra a la Benkos Biohd” o “Arroz con bleo a la Gracela” y
quizés hasta “Neque Pambel¢”.

Cha Inés, Catalina Luango, Batata, asi como Benkos Bioh6, Gracela o

Antonio Cervantes Kid Pambelé son palenqueros y africanos que han he-

FIESTAS Y
RITUALES



X ENCUENTRO PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL PATRIMONIO
INMATERIAL DE PAISES IBEROAMERICANOS

cho la historia de la comunidad. En el sentido amplio de la palabra son
“patrimonio de la comunidad palenquera’,“héroes miticos fundadores del
palenque’, “tesoros regionales vivientes” que ahora entran a formar parte
de un universo global de patrimonializacién y de las dindmicas locales
que generan las rutas externas sobre el patrimonio, con preguntas con-
cretas alrededor de los lugares del patrimonio, el sentido de la patrimo-
nializacidn, la apropiacién de ésta por las comunidades de base y, mds
preocupantemente, alrededor del tema festivo, la comida, la bebida y las
usurpaciones simbdlicas a raiz de las transgresiones de sentido de los
referentes de identidad.

Es necesario contrastar en este ejemplo el sentido de celebraciones
locales como la Fiesta Patronal de San Basilio y el Festival de Tambores
y Expresiones Culturales potenciado a la luz de la declaratoria de la
UNESCO, y bajo el imaginario del tambor, la identidad y el simbolo
que éste tiene para las poblaciones africanas, para la didspora africana
y para las poblaciones afrocolombianas, haciendo memoria de familias
de tamboreros y cantadoras que encerraban y encierran en sus musicas,
cantos y bailes las memorias africanas de unas identidades cimarronas,
reinventadas y reelaboradas en terrenos americanos. Las comidas y las
bebidas estdn a flor de piel en esta comunidad, mixime que sin ellas
el dia a dia y los momentos especiales de las celebraciones o fiestas no
serian posibles.

A propésito de las fiestas como patrimonio inmaterial en accién, San
Basilio de Palenque, sus comidas y bebidas, son motivo de una mirada
atenta a la luz de las rutas de la patrimonializacion, y de quienes son los
responsables de estos procesos. En qué medida es un asunto mds de las
rutas del poder y de las hegemonias globalizadoras de las identidades;
en qué medida es un asunto liderado y motivado por rutas nacionales,
regionales y locales que se articulan al proceso global de las industrias
culturales del patrimonio; y en qué medida realmente éste es un proceso
realmente dinamizado, promovido, gestionado, apropiado y vivido por

las comunidades propietarias de dichos saberes y sabores.



4. A manera de postre, sobre las fiestas, las comidas, las bebidas
y el patrimonio

Si bien el titulo de esta conferencia evoca muchas palabras quizas subver-
sivas, quiero, a manera de cierre, llamar la atencién a propésito de lo ex-
puesto sobre San Basilio de Palenque, y en conexién con el Carnaval de
Barranquilla, sobre las inquietudes que es necesario plantear en los contex-
tos actuales sobre las identidades, los patrimonios, las comidas, las bebidas
y las dindmicas glo-cales.

Recientemente convocado a participar en “Sabor Barranquilla’, uno de
los multiples encuentros sobre gastronomia que tan de moda estin en el
pais y en el mundo, fui invitado a un sancocho de guandul en el Barrio
Abajo en la ciudad de Barranquilla. Alli, desde la llegada casi masiva, como
desde las diversas actitudes de los variados asistentes, entre ellos chefs de
reconocida trayectoria nacional, académicos, cocineros y cocineras y demds
personal se vivi una convocatoria alrededor de una puesta en escena res-
paldada por un delantal que llevaba bordado tanto el escudo de la Repu-
blica de Colombia como los textos de Premio Nacional de Gastronomia y
del Ministerio de Cultura.

Mis de una vez el delantal de la sefiora ganadora de una mencién en este
premio nacional sirvié de estandarte o garante del almuerzo al que habiamos
sido invitados. Todo estaba previamente dispuesto en diversos lugares como
si se tratara de una “muestra gastronémica” al estilo de la relatada en San
Basilio de Palenque o de las que a veces se hacen viajeras de las identidades
locales en el pais, en el continente o en cualquier lugar del mundo. El perso-
nal responsable de las comidas y las bebidas estaba debidamente uniformado
y realizando de manera supremamente programada la atencién de las largas
mesas tendidas de manteles uniformados de identidad local. Todo parecia
parte de un guién previamente montado, que minuto a minuto se iba desa-
rrollando, teniendo en cuenta estéticas imaginadas, proporciones, cantidades
y utensilios que parecian extraidos de un museo del patrimonio. No sélo el

almuerzo en su plato central, el sancocho de guandul, era lo que en este patio

FIESTAS Y
RITUALES



X ENCUENTRO PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL PATRIMONIO
INMATERIAL DE PAISES IBEROAMERICANOS

sucedia, sino que en la medida en que el tiempo avanzaba iban entrando en
escena algunas de las danzas emblema de la identidad carnavalera, y a su
vez empezaban a sonar ritmos profundamente sensibles de estas fechas; las
marimondas del Barrio Abajo, la danza del garabato, y algunas tonadas de
cumbias, porros y vallenatos interpretados por una orquesta, danzantes y
disfraces se confundian en un patio en el que a duras penas cabria un buen
grupo de carnavaleros que llegando de una larga noche de carnaval o que pre-
pardndose para una larga jornada de desfiles comparten un sabroso sancocho
de guandul con carne sal4, y donde un buen equipo de sonido, un buen picé o
quizés algtin grupo musical conformado por los mismos comensales ofrecia
tonadas para darle ritmo y continuidad a la celebracidn carnavalera definida
por la frase: “Quien lo vive es quien lo goza”.

Las anteriores descripciones ponen en este marco de referencia un con-
junto de llamadas de atencidn sobre cémo se estin viviendo los temas del
patrimonio, los asuntos de las declaratorias globales y los reales efectos de
estos procesos en los propietarios de dichos patrimonios. Es necesario re-
tomar el debate alrededor de la identidad y el patrimonio, y acerca de cémo
se usan estrategias globales para que esto que es de unos se vuelva objeto
de consumo de otros. Se manipulan los componentes de estos sistemas
simbdlicos tanto en el 4mbito de las fiestas, rituales y celebraciones, como
en el del universo de las comidas y bebidas, esencia de las identidades y de
las sociedades. Rutas devastadoras y usurpadoras de sabores y saberes ca-
balgan inmisericordemente por territorios multiculturales y pluriétnicos,
como si se tratara de objetos de estudio que s6lo buscan insertar de forma
desarticulada y como una usurpacién simbélica los gustemas y los tecne-
mas en cuya alma se centra la identidad culinaria de familias, parientes,
locales, vecinos y paisanos.

Nos estamos refiriendo a un tema de moda en el mundo global: la gas-
tronomia, la comida gourmet, la comida de autor, de fusién, de decons-
truccién y quizis hasta virtual, conjunto de términos que aparecen como
una amenaza a los procesos de autodefinicidn y autoreconocimiento de los

pueblos iberoamericanos. Es urgente adelantar andlisis profundos sobre



estas nuevas rutas a las que nos estamos enfrentando en momentos en que
la Convencién de la Unesco sobre el Patrimonio Inmaterial es objeto de
reglamentaciones y toma de decisiones por parte de multiples Estados que
la han firmado, lo cual a su vez viene generando diversas acciones, promo-
ciones, programas y planes en los que las comidas y las bebidas aparecen
en forma de premios, congresos y multiples disertaciones en donde los ms
ajenos a estos asuntos y propietarios de estos saberes y sabores resultan
involucrados y quizds afectados.

Espero que estas ideas sean motivadoras para abordar en préximos en-
cuentros los debates a fondo sobre el tema de las comidas y las bebidas, los
procesos de patrimonializacion y gastronomizacién de las mismas, y, por
otro lado, las rutas de las usurpaciones simbélicas que afectan los senti-
dos locales, parentales, familiares y regionales de estos saberes culinarios.
Por el contrario, estas situaciones actuales alrededor de la identidad y el
patrimonio deberfan generar referentes de fortalecimiento y gestién que
aporten a estos contextos culturales elementos de identidad, de suerte que
las comensalias sagradas y cotidianas, los encuentros, celebraciones, fiestas
y rituales se vuelvan a vivir para avanzar en los procesos de autoreconoci-

miento y autoreferenciacién a través de las comidas y bebidas.

Bibliografia

DELGADO SALAZAR, Ramiro (dir.) Documentacién del Patrimonio
Cultural de San Basilio de Palenque: un proyecto educativo desde la historia
oral. Fondo para el Patrimonio Cultural de la Embajada Americana- Co-
munidad de san Basilio de Palenque- Universidad de Antioquia: CODI,
Departamento de Antropologia y CISH. 2001-2004. Informe Final

(dir.) Cuerpo y Carnaval de Barranquilla: indumentaria, dan-
zas, comidas y bebidas. Colciencias- Universidad de Antioquia: CODI;
INER, Departamento de Antropologia. 1998-2000. Informe Final.

FIESTAS Y
RITUALES



1440

X ENCUENTRO PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL PATRIMONIO
INMATERIAL DE PAISES IBEROAMERICANOS

ELIAS, Norbert. 1994. La Teoria del Simbolo: Un ensayo de antropologia
cultural. Peninsula: Barcelona.

GUERRERO ARIAS, Patricio. 2004. Usurpacion simbélica, identidad y
poder. AbyaAyala: Quito.

Ramiro DeELGcaDO

Antropdlogo de la Universidad de Antioquia con Maestria en Estudios de
Asia y Africa de El Colegio de México. Docente e investigador del Depar-
tamento de Antropologia de la Universidad de Antioquia y director del
Laboratorio de Comidas y Culturas de la misma universidad. Ha realizado
investigaciones en el tema de la comida y la cultura como Una aproxima-
cién al universo de la comida entre los Manjaco de Bachile, Guinea-Bissau,
Africa Occidental; Cuerpo y Carnaval en Barranquilla: indumentaria, comida
y danza; Documentacién del Patrimonio Cultural de San Basilio Palenque:
Una propuesta educativa desde la bistoria oral; y Memorias culinarias de los

migrantes colombianos.



Principios del sabor en |la gastronomia peruana

Sergio Zapata,
Peru

Para propios y extrafios, el sabor es la caracteristica mds sobresaliente de la
gastronomia peruana. En ese sentido, el estudio del Nivel de satisfaccién del
turista extranjero 2006, realizado por PromPer, sefala también el sabor
de la comida peruana como el atributo de mayor puntaje obtenido, segui-
do por la variedad de platos. Este aspecto sensorial, si bien de naturaleza
compleja, juega un papel decisivo en la aceptacién o no de los alimentos y
comidas.

Elsabor estd constituido por una serie de impresiones sensoriales capta-
das por nuestros sentidos, como por ejemplo: el gusto (dulce, salado, 4cido,
amargo, umami o delicioso”); el aroma (formado muchas veces no por cien-
tos, sino miles de compuestos volitiles muy diferentes desde el punto de
vista quimico); la textura (dureza del chocolate, granulometria del manjar
blanco, suavidad de un puré); la viscosidad (consistencia de la mayonesa);
la astringencia (sensacién de “sequedad” de un membrillo o del té, vinos
tintos “dsperos”); las sensaciones pseudotérmicas (frio de las mentas, calor
del jengibre); la pungencia (picor del ajf); el color (en un jugo de naranja, de
tomate); el sonido al masticar (las papas fritas y las galletas de soda crocan-
tes, la turgencia de la manzana, del apio) que provocan los alimentos al ser
consumidos. Ademds, existen factores propios del ser humano (sexo, edad,
sensibilidad individual); el estado fisiolégico (salud), psicoldgico y otros
aspectos subjetivos (creencias y tabties) que influencian directamente la

percepcién del sabor. Se trata pues de un concepto integral que comprende

4410



X ENCUENTRO PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL PATRIMONIO
INMATERIAL DE PAISES IBEROAMERICANOS

varios de nuestros sentidos, donde queda claro que el gusto y el aroma,
entre otros elementos, forman parte sustancial del sabor (Zapata, 2003).
La evolucién de los reconocimientos olfativos ha sido estudiada por En-
gen (1987), quien muestra en la siguiente figura el porcentaje comparativo
del reconocimiento de olores relacionados con el tiempo de la experiencia
ocurrida. Asi, por ejemplo, podemos observar que la memoria olfativa es

mids duradera que la visual.

Figura 1.- Comparaci6n de la evolucién del reconocimiento de olores del

laboratorio, asociados a episodios reales vs. im4genes (Engen, 1987)

Existen numerosos ejemplos en la literatura universal sobre “recuerdos”
debidos a la memoria del sabor. Busslinger (1983) sefiala que ‘el perfume es
la forma mis tenaz del recuerdo. De todos nuestros sentidos es el olfato el
que mejor puede despertar en nosotros la nostalgia. Tiene un elevado valor
emocional”. Ahora bien, los olores de los alimentos que han sido “archiva-

dos” en nuestro cerebro como apetecibles permiten, al repetir su captacién,



prepararnos fisiolégicamente para una mejor ingestién y digestion (VVAA,
2000). M4s atin, toda vez que se trata de sensaciones aprendidas podemos
asociarlas con alguna preparacién en particular y ésta con una determina-
da cocina regional o nacional. Recapitulando, resulta posible encontrar un
nexo directo entre los alimentos y las culturas que los generaron.

Como sefiala Cruz Cruz (2002), la percepcidn de los alimentos y comi-
das se da como “objetos diferenciados, internamente estructurados”y preci-
samente esta cualidad de totalidad perceptiva hace posible la identificacién
de las diferentes cocinas. De lo que se trata, entonces, es de lograr combi-
naciones armoniosas desde el punto de vista del sabor, donde se obtengan
ante todo afinidades y el realce entre los ingredientes escogidos. Se buscari
y preferira la sinergia entre ellos.

De acuerdo con Armelagos (1997) la cocina tiene cuatro componentes:
“Los alimentos que se seleccionan del medio, la forma de prepararlos, el
principio del sabor y las reglas sobre el comer”. De éstos, el principio del
sabor nos permite asociar el concepto de cultura (identidad) con una de-
terminada cocina. Podriamos preguntarnos entonces, ¢por qué los perua-
nos tenemos una predileccién por la canela y el clavo de olor en los postres?
¢Por qué nos gusta tanto la acidez en conjunto con el picor del aji en salsas
y preparaciones como el cebiche? ;Qué tiene el huacatay (Tagetes minuta)
que hace distintas y tnicas a ciertas salsas y picantes? O también, ;por qué
es tan exitosa la preparacién “a la chorrillana’, que va mas alld de ser una
preparacién exclusiva de la cocina criolla de Lima?

Pues bien, la respuesta se encuentra en la existencia de una estructura
propia del sabor (Fournier, 2004), conformada por la mezcla o combina-
cién de ciertos ingredientes (productos, especias, condimentos, hierbas
aromadticas, etcétera), que sumada a determinadas materias primas defi-
nen el cardcter sdpido de las preparaciones, y que a su vez hacen posible
que nosotros podamos reconocer la pertenencia o no de tales comidas a
una gastronomia en particular. Comparativamente, el sabor, al identificar
la pertenencia de una preparacién culinaria, serfa el equivalente al ADN

de una cocina.

FIESTAS Y
RITUALES

1443



X ENCUENTRO PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL PATRIMONIO
INMATERIAL DE PAISES IBEROAMERICANOS

En este trabajo haremos hincapié tanto en el escabechado como en la
combinacidn, cocida o no, de alidceas (ajos y cebollas) junto al tomate, aji,
sal, ademds del vinagre, que ha sido registrada y practicada desde el siglo
XVII, y que constituye en la cocina limena (y criolla) una mezcla cldsica.
Este estilo, conocido actualmente bajo la denominacién de “a la chorrilla-
na’, es utilizado en la preparacién de comidas que comprenden carnes, aves,

pescados u otros productos.
De los “escabeches” coloniales al lomo saltado

El sébado 26 de febrero de 1645 (AAL, 1645) las monjas de la Santisima
Trinidad, monasterio limefio, prepararon una suerte de escabeche de pes-

cado fresco, compuesto de los siguientes ingredientes:

Cuatro reales de pescado fresco, dos reales de tomates, medio de cebollas
y medio de perejil, un real de aji verde, un real de orégano, dos reales
de manteca, dos reales de vinagre, un patacén [moneda de ocho reales,

equivalente a un peso] de aceite.

Otras listas de ingredientes que tomamos a manera de recetas de La
cocina monacal en Lima colonial (Dargent, 2006), del mismo convento, pre-
paradas el 19 y 23 de marzo del mismo afio, fueron: la primera con ancho-
vetas y la segunda con corvinas (Cuadro N° 1),

El escabechado era practicado habitualmente en los conventos limefios
del siglo XVII. En cuanto al escabeche, diremos que originalmente es una
manera de conservar las carnes y pescados. Esta milenaria técnica, cuya
particularidad radica en el uso del vinagre u otros agentes 4cidos, fue uti-
lizada por los romanos tal como se observa en la receta que aparece en el
libro de cocina de Apicio (Flower y Rosenbaum, 1980) y que data de los
primeros siglos de la era cristiana: “Para conservar los pescados fritos: una
vez fritos y retirados se les afiade vinagre caliente”. Ludorff (1963) define el

escabeche de la siguiente manera:



FIESTAS Y
RITUALES

Se entiende por escabeche el pescado adobado y aderezado por medio
de un tratamiento con vinagre y sal. La primera fase de su elaboracién
la constituye el adobo. El semiproducto obtenido se trata después con

liquidos de diversos tipos y condimentos vegetales.

Con el pescado precocido y luego marinado se consigue mejorar la con-
servacién y afirmar la textura. Un ejemplo de este proceso estd en la receta
del “Escaveche de Atiin” que se encuentra en el Arte de Cocina, Pasteleria,
Vizcocheria y Conserveria de Martinez Montifio, libro de cocina muy di-

fundido en Latinoamérica y editado en Madrid a inicios del siglo XVII:

Este attin fresco en escaveche lo podras hacer lonjas de dos libras, y
sazonar de sal, y asarlohas, y dexarlo enfriar, y puedes hacer escaveche con
su vino, y vinagre, y especias, y un poco de hinojo, y asienta el atiin en el
barril, y cebalo con el escaveche, y tapalo, y de esta manera podras hacer

el sollo.

Una cita de interés donde se hace notar la diferencia entre el escabeche
espafiol y el limeno a fines del siglo XIX figura en el Nuevo Manual de la
Cocina Peruana. Escrito en Forma de Diccionario por un Limeiio Mazamo-
rrero, en la receta que precisamente lleva por titulo “Escabeche al estilo de
Lima":“El escabeche, aunque de origen espafiol, se prepara en Lima de una
manera muy distinta; siendo en esta capital el aceite la base del guiso, en
tanto que en Espafa entra en gran proporcidn el vinagre”.

Continuando con las pitanzas del monasterio de la Santisima Trinidad,
para el Jueves Santo de 1646 (AAL, 1646, 48), un “guisa[do] de tollos”

comprendid lo siguiente:

(...) tollos, cincuenta que costaron doce patacones, cuatro reales, un
patacon de pimienta, seis reales de canela, una onza de azafran, doce

reales de ajos, cominos y cilantro. Tres reales de tomates, dos de aji verde,

1445



X ENCUENTRO PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL PATRIMONIO
INMATERIAL DE PAISES IBEROAMERICANOS

medio de perejil. Dos reales de membrillos, cuatro reales de pepitas para

espesar, doce reales de manteca, un real de vinagre.

Una receta de camarones, similar a las de pescado, que incluye también
“agi berde’, fue preparada en abril de 1645 (Cuadro N° 1). En las listas de
ingredientes que entraban para la preparacién de estas comidas se observa
el uso frecuente del achiote. Es interesante mencionar aqui a las menestras,
como por ejemplo las preparaciones de lentejas, habas secas, garbanzos y
los nativos pallares (Phaseolus lunatus). En abril de 1647, el Jueves Santo
(Dargent, 2006) nuevamente las monjas de la Santisima Trinidad prepara-

“ . ” . ) )
ron un ‘guisado de pescado” con los siguientes ingredientes:

Diez patacones de pescado, dos tomates, uno de aji verde, un real de
membrillos, otro de manzanas, media onza de azafrin, un real de achiote,
medio real de cebollas y perejil, medio de ajos y cominos, medio de

cilantro, dos de pan para espesar, un patacén de manteca.

El comin denominador de estas preparaciones se encuentra en el ori-
ginal escabeche, asi como en la combinacién de ingredientes que confor-
man una ‘estructura’ de sabores. Podriamos hablar entonces de indicadores
gustativos que afirman y delimitan la identidad y pertenencia culinaria a
un determinado territorio (Contreras, 1993). Estas combinaciones de in-
gredientes de indole diversa aportan el caricter y definen el sabor final de
estas comidas.

En el Cuadro N° 1 se observan preparaciones (guisos, estofados y esca-
beches) “antecesoras” del lomo saltado, con la combinacién de ingredientes
que conforman este plato, que incluye: materia grasa, aji, tomate, cebolla,
ajos y vinagre. Entre las especias y hierbas aromdticas complementarias
figuran, entre otras, el orégano, la pimienta y el perejil.

En las“recetas” que se realizaron en el monasterio de la Santisima Trini-
dad entre los afios de 1645 y 1647 se usé aji verde (amarillo o escabeche)

generalmente junto al aji seco, ademds de pan o harina para espesar. Mds



Cuadro N° 1

Preparaciones o recetas precursoras del lomo saltado

FIESTAS Y
RITUALES

Otros
Receta Ano Fuente Materia grasa | ingre-
dientes
Anchovetas 1645 | La cocina monacal Manteca Orégano
Manteca, Orégano,
Corvinas 1645 La cocina monacal
aceite perejil
Camarones 1645 | La cocina monacal Manteca Perejil
Lentejas 1645 La cocina monacal Manteca Achiote
Lentejas 1645 La cocina monacal Manteca Achiote
Perejil,
Habas secas 1645 | La cocina monacal Manteca achiote,
culantro
Garbanzos 1645 | La cocina monacal Manteca Achiote
Achiote,
Garbanzos 1646 | La cocina monacal Manteca
comino
Orégano,
Estofado de lujo | 1867 | La mesa peruana Manteca
pimienta
Orégano,
Estofado de
1867 | Lamesaperuana | ------- perejil,
corvina

pimienta

447



X ENCUENTRO PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL PATRIMONIO

INMATERIAL DE PAISES IBEROAMERICANOS

Orégano,
Lechuga con perejil,
1867 | Lamesa peruana | -------
carne (salpicén) pimiento,
pimienta
Ensalada de Orégano,
1867 | La mesa peruana Aceite
pallares pimienta
Escabeche de Orégano,
1867 | La mesa peruana Aceite
corvina pimienta
Pimienta,
Escabeche de hierba-
1918 | Lecciones de cocina | Manteca
corvina buena,
apio
Orégano,
Pescado ala
1918 | El cocinero peruano | Manteca aji verde y
chorrillana
colorado
Cocina prictica mo-
dernay econdémica a
Pescado ala Orégano,
1928 la francesa, espafiola | Manteca
chorrillana pimienta
eitaliana con la
criolla del Pert
Arrimado de Cocina prictica,
1928 Manteca Orégano
coles (...) criolla del Pert




Pescado ala ) Orégano,
] 1947 | Cocinay reposteria Manteca
chorrillana pimienta
Escabeche de Lecciones de cocina ) Orégano,
) 1953 ) Aceite
corvina por una limena pimienta
Escabeche de “La Tapada” Cocina )
1961 Aceite Orégano
pato o pescado y reposteria.
Cocina peruana por Orégano,
Carne saltada 1964 o Manteca
Misia Peta pimienta
Bistec a la cho- Cocina peruana por
] 1964 o Manteca Orégano
rrillana Misia Peta
) Ama de casa 86. ) Culantro,
Lomito saltado | 1986 | ; Aceite
Monterey pimienta
Pimienta,
) Cocina peruana. Re- ) comino,
Lomito saltado | 1994 o Aceite
cetas tradicionales perejil,
culantro
Cocina peruana. Aceite, man- | Pimienta,
Lomo saltado 1999 . )
Unica y maravillosa | teca perejil

(Zapata, 2009 b)

FIESTAS Y
RITUALES

1449



Cuadro N° 2

X ENCUENTRO PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL PATRIMONIO
INMATERIAL DE PAISES IBEROAMERICANOS

Recetas a base de carne de res, lomo o bistec

Nombre Afo Fuente Observaciones
. Nuevo manual de la cocina ) . ,
Lomito de vaca 1895 “ala chorrillana’
peruana
. . Nuevo manual de la cocina * vinagre
Bistec a la chorrillana 1910 . ,g
peruana orégano
.
. . . vinagre
Bistec a la chorrillana 1918 El cocinero peruano. . &
orégano
. .,
) vinagre, aji
Carne saltada 1918 El cocinero peruano .y gre 2 .
pimienta, comino, laurel
.o s
. aji, ajos
Lomo saltado 1918 El cocinero peruano **J ’ ! .
pimienta
Cocina practica, moderna
. . econdémica a la francesa * vinagre
Bistec a la chorrillana 1928 yecon o s &
, espafiola e italiana con la orégano
criolla del Perti
. .
. . i vinagre, ajos
Lomo a la chorrillana 1947 Cocina y reposteria . g ¥ ,
pimienta, orégano
Cocina peruana por Misia * aji
Carne saltada 1964 p . ,
eta pimienta, orégano
. . Cocina peruana por Misia
Bistec a la chorrillana 1964 P P ** orégano
Peta
. Reportaje al Pertt“La *vinagre, ajos
Lomos a la chorrillana | 1964 porea - gre 3 ,
Prensa’ pimienta, orégano
. Ama de casa 86.“Monte- _
Lomito saltado 1986 B ** pimienta, culantro
rrey
. Cocina peruana. Recetas **pimienta, perejil, culan-
Lomito saltado 1994 . P L P 7 perejt
tradicionales y pricticas tro, comino
Cocina peruana. Unica * ajos, vinagre
Lomo saltado 1999 2P Y **J, ", 8 .
maravillosa pimienta, perejil
k% s 4
. . imienta, orégano
Lomo saltado 2001 La mejor Cocina Peruana P » Oregane,

pimentdn, perejil, sillao

* no lleva; ** lleva

(Zapata, 2009 b)



adelante, entre las recetas de La mesa peruana o sea el libro de las familias
(andénimo, 1867), impreso arequipefio, encontramos estofados, ensaladas
y un escabeche. Estas preparaciones son complementadas con orégano, pi-
mienta y perejil. La relacién completa de recetas incluye escabeches, pesca-
do“ala chorrillana’, o el arrimado de coles, demostrando asi la popularidad
de esta combinacién de ingredientes. Es importante anotar el uso frecuente
del aceite en la segunda mitad del siglo XX, manteniéndose el empleo re-
gular de la pimienta y orégano. Resalta igualmente la aparicién de recetas
de carne, lomo y lomito saltado ademds del bistec “a la chorrillana” en los
tltimos recetarios consultados. En el Cuadro N° 2 la base de las recetas
es la carne de res, presentindose una relacion de recetas pertenecientes al
siglo XX, donde se mantiene basicamente la misma combinacién de in-
gredientes, aunque el vinagre no siempre esté incluido, asi como los ajos,

mientras que la pimienta junto al orégano son utilizados frecuentemente.

La quimica del sabor en el lomo saltado

En el siguiente Cuadro se presentan los componentes quimicos iniciales
del sabor mds importantes presentes en los ingredientes frescos, atin sin
ser acondicionados o procesados, que intervienen en la condimentacién y
preparacién del lomo saltado.

Elaromay acritud que presenta el ajo se debe a la presencia de compues-
tos azufrados que se forman una vez que las células sufren un proceso de
destruccién mecanica, por ejemplo: cortado o molienda. Se trata de proce-
sos enzimdticos donde participan las aliinasas al actuar sobre el S-(2-pro-
penil)-L-cisteina sulféxido, compuesto precursor, originando tiosulfinato
de dialilo y 4cido sulfénico (Crouzet, 1992). La descomposicion del tio-
sulfinato de dialilo (alicina) con la coccién, da como resultado metil alilo y
dialilo disulfuros (Lindsay, 1996) y la fritura generard compuestos aromd-
ticos ademds de caramelizacién por la presencia de aziicares (fructosa).

Yamaguchi y Ninomiya (2000) muestran un contenido de 51 mg/ 100

g de 4cido glutdmico libre en cebollas. En esta alidcea, como resultado de la

FIESTAS Y
RITUALES

1451



X ENCUENTRO PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL PATRIMONIO
INMATERIAL DE PAISES IBEROAMERICANOS

accién enzimdtica de la aliinasa actuando sobre S-(1-propenil)-L-cisteina
sulféxido se originard amoniaco, piruvato y 4cido sulfénico. Este tltimo
generard compuestos aromdticos ademds del S-tiopropanal 6xido, que es
una sustancia lacrimégena (Lindsay, 1996). Con el tratamiento térmico se
producen dimetiltiofenos y caramelizacion.

Los tomates maduros presentan un contenido de dcido glutdmico que
alcanza el 0.3% de su peso (MacGee, 2004), asi como compuestos aromé-
ticos azufrados que complementaran el sabor de las carnes. El tomate es
una fuente importante del gusto umami. Segtin Hosking (2001), “El uma-
mi seibun (el factor de lo sabroso) se identifica especificamente con ciertos
aminoécidos y nucledtidos, por ejemplo el glutamato monosédico (GMS),
el inositato sédico y el guanilato sédico. No cabe duda de que, por un lado,
los tres son importantes potenciadores del sabor y, por otro, los tres reuni-
dos multiplican los efectos que tendrian cada uno por separado hasta ocho
o nueve veces. El furaneol, compuesto heterociclico presente en el tomate
maduro contribuye sustantivamente al aroma de éste. Ahora bien, una vez
sometidos a procesos térmicos (fritura en aceite), los tomates perderdn el
perfil aromdtico del frescor, generando compuestos voldtiles a partir de los
carotenoides presentes, y su sabor se verd intensificado con el afiadido de
4cido al incorporar el vinagre en la preparacién.

En las comidas, los ajies aportan picor (producido por los capsaicinoi-
des), el aroma y sabor caracteristicos (debidos a las pirazinas) de acuerdo
con la variedad utilizada, ademds de provocar un aumento en la palatabi-
lidad, redondeando los sabores con notas calidas. El aji verde, amarillo o
escabeche (Capsicum baccatum L.) es empleado en la preparacién de salsas
y platos nacionales tan caracteristicos como la causa, el aji de gallina o los
escabeches (Zapata, 2009 a). Sobre la costumbre del uso de aji en el Pert,
ademads del picante, gastronémicamente hay que tomar en cuenta también
la contribucién de la fraccién aromdtica y del color (carotenoides).

Como se sabe, la sal es el condimento saborizante por excelencia y uno
de los cinco gustos percibidos. Es importante sefialar que la asociacién del

glutamato monosédico, presente en varios de los ingredientes, y el cloruro



FIESTAS Y
RITUALES

Cuadro N° 3

11453

Compuestos quimicos del sabor en los productos frescos que
comprenden la combinacion en estudio

PRODUCTO FRESCO

COMPUESTOS

Ajo
(Allium sativum)

S-(2-propenil)-L-cisteina sulféxido

Cebolla
(Allium cepa)

S-(1-propenil)-L-cisteina sulféxido
Acido glutdmico

Ajf amarillo
(Capsicum baccatum)

Capsaicinoides
Pirazinas
2-heptanetiol

Tomate
(Lycopersicon esculentum)

Acido glutdmico
Furaneol
Acidos organicos

Cis-3-hexenal

Papa
(Solanum tuberosum)

Acido glutdmico
Metiltio-3-propanal

Geosmina

Carne de res
(Bos taurus)

Acido glutdmico
Péptidos
Nuclestidos (IME, GME, AMF*)

Acidos grasos

Vinagre

Acido acético, ésteres

*IME Inosinato 5 monofosfato; GME guanilato

5 monofosfato; AME, adenilato 5 monofosfato

de sodio provoca sinergia, con la necesidad de una menor concentracién
de éste ultimo, favoreciendo de esta manera la elaboracién de dietas bajas

en sodio.



X ENCUENTRO PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL PATRIMONIO
INMATERIAL DE PAISES IBEROAMERICANOS

Las bayas maduras del pimiento blanqueado constituyen al secarse la
pimienta negra, cuyo perfil aromdtico se debe a la presencia de compuestos
hidrocarbonados como los monoterpenos (70 a 80%) y los sesquiterpenos
(20 230%), ademas de un pequefio porcentaje de compuestos oxigenados
(4%) (Heath, 1978). El sabor acre es el resultado de la accién de la piperi-
na, una amida y derivados de ésta (Lindsay, 1996).

La presencia del 4cido acético, compuesto originado por fermentacidn y
uno de los componentes del vinagre, le confiere poder conservante, siendo
el principal ingrediente en los escabeches. El vinagre, ademds de ser un
buen solvente para el sabor de las especias y hierbas aromdticas, contribuye
con la acidez y aroma en su forma molecular no disociada. Las papas con-
tienen 10 mg/100g de 4cido glutdmico libre segtin Yamaguchi y Ninomiya
(2000), pudiendo este valor cambiar de acuerdo con la variedad. Para el
lomo saltado, las papas fritas que forman parte de la preparacién aportan
gusto umami, los aromas formados por la reaccién de Maillard (entre ami-
nodcidos y azticares reductores) y la textura de la variedad elegida. La va-
riedad de papa amarilla, por su color, consistencia arenosa y sabor delicado
es generalmente la elegida.

Dependiendo del tiempo y tipo de coccidn de la carne de res aumentard
el aroma cdrnico formado a partir de compuestos voltiles y precursores
no volétiles (péptidos, amino4cidos, nucleétidos, aztcares, dcidos grasos).
En ese sentido, la fritura de la carne y posterior mezcla con el tomate en
la preparacién del lomo saltado, genera un sabor mis intenso, viéndose
favorecido por el contenido natural de nucleétidos. Asi mismo, en la prepa-
racidn del plato se suele practicar el flameado por unos segundos con el fin
de lograr un sabor ‘quemadito’, generando multiples aromas relacionados

con las reacciones de Maillard y otras que involucran a los lipidos.
Discusion y conclusion

Los ingredientes que conforman la estructura basica de las preparaciones

conventuales que datan del siglo XVII (Archivo Arzobispal de Lima; Dar-



gent, 2006) estan constituidos por manteca o aceite, vinagre, tomate, cebo-
lla y aji. Complementarios a éstos se encuentran en menor medida otros
productos como: ajos, achiote, comino y orégano (ver Cuadro N° 1). Estas
preparaciones tienen como ingredientes principales a pescados, camarones
o menestras (lentejas, habas, garbanzos y pallares), observindose en gene-
ral el uso de la manteca y una combinacién de aji verde y seco.

Posteriormente, en el recetario La mesa peruana o sea el libro de las fa-
milias encontramos una receta de pescado “a la chorrillana” que citamos
en el Cuadro N° 2. Se observa también en esta época el uso del orégano
y la pimienta que complementa la estructura bisica que proponemos; sin
embargo, son varias las recetas que no utilizan el vinagre debido a la natu-
raleza del potaje (sopas y chupes). Las demds recetas mantienen la men-
cionada combinaci6n, variando en la utilizacién de algunos condimentos
especificos secundarios.

A fines del siglo XIX aparece el Nuevo manual de la cocina peruana (Ané-
nimo, 1895), y en él encontramos la receta del lomito de vaca, preparacién
que presenta dos variantes, una de las cuales indica que se puede preparar
“ala chorrillana’, significativo testimonio que sostiene la tesis del origen del
platillo que con el nombre de lomo saltado constituye hoy una preparacién
clasica de nuestra gastronomia. En 1918, en el volumen El cocinero perua-
no. El mds completo y variado manual del cocinero, dulcero y repostero escrito
en forma clara y precisa por un nieto de iio cerezo, es donde se registra por
primera vez con el nombre de “lomo saltado”. Otras recetas relacionadas
con la combinacién de ingredientes y condimentos (aunque sin vinagre)
son: “bisté a la chorrillana’, chupe limefio y pescado “a la chorrillana”. En
estas preparaciones se usa pimienta y orégano. Posteriormente, en 1928,
las recetas de Cocina prictica moderna y econdmica a la francesa, espafiola e
italiana con la criolla del Perd, de Juan Boix Ferrer, incluyen la férmula del
“pescado a la chorrillana” que hace uso de la combinacién de ingredientes
originales, ademds de una serie de recetas que podemos clasificar en chu-
pes, escabeches, guisos, y un bistec “a la chorrillana” muy similar a la del

lomo saltado. En general, en estas tlltimas no se incluye el vinagre. También

FIESTAS Y
RITUALES

1455



X ENCUENTRO PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL PATRIMONIO
INMATERIAL DE PAISES IBEROAMERICANOS

se puede observar que la manteca ha sido parcialmente reemplazada por
aceite.

La edicién de Cocina y reposteria de Baylén (1947), presenta una receta
de pescado “a la chorrillana” y otras de chupes y sopas, ademds de un lomo
“ala chorrillana” que si bien no incluye vinagre, tiene similar estructura. Es
pertinente sefalar que en algunas recetas este ingrediente es sustituido por
vino o chicha. En recetarios posteriores, Lecciones de cocina por una limena
(Anénimo, 1953) y La tapada (Garland, 1961), se observa en dos recetas
el mismo patrén de condimentacion: el escabeche de corvina en el primero
y el escabeche pescado. Cocina peruana. Recetas de arte culinario por Misia
Peta, de 1964, incluye dos recetas: de carne saltada y bisteca la chorrillana’,
que mantienen la combinacién original. La técnica del saltado no aparece
mencionada en las preparaciones de las recetas estudiadas, ms bien la fri-
tura se utiliza tanto para las papas como para la carne e ingredientes. Todo
indica también que el uso del sillao (salsa fermentada de origen chino, a ba-
se de soya y rica en 4acido glutdmico) en la preparacién del lomo saltado es
reciente (Chuquillanqui, 2001). La técnica del saltado en wok y el flameado
que adquieren aceptacién en la actualidad son, ademds del uso del sillao y
el culantro, validas modificaciones que buscan, teniendo en cuenta tenden-
cias gastrondmicas actuales, ‘optimizar” las caracteristicas organolépticas
de un plato cuyos origenes hispano-americanos se remontan al siglo X VII.
Esto demostraria que no necesariamente la forma de preparar una comida
corresponde a la influencia que participé fundamentalmente en la creacién
de la preparacién.

A manera de conclusién se observa, tanto en recetas conventuales colo-
niales como en actuales estudiadas, un patrén de combinacién de produc-
tos y condimentos que se ha mantenido a lo largo de todo este periodo de
tiempo. Esta exitosa combinacién estuvo originalmente relacionada con la
preparacién de “escabeches” que influyeron, con el paso del tiempo y la di-
ndmica culinaria, en el desarrollo de platos mestizos muy conocidos como
la carne y el pescado “a la chorrillana” y el lomo saltado. De manera mas

general, esta estructura de condimentacién, que incluye materia grasa, ajo,



cebolla, tomate, aji, sal y vinagre, ha sido utilizada en preparaciones como:
alifios, chupes, sopas, caldos, sudados, guisos, salsas cocidas y ensaladas.
Los sabores, en el caso del lomo saltado por ejemplo, son potenciados con
la presencia de compuestos que forman el gusto umami, ademds de otros
asociados a la reaccién de Maillard y también de lipidos, el conjunto redon-
deado con el picor, aroma y color del aji amarillo, en una lograda prepara-
cién que permite identificar su pertenencia a la culinaria peruana y criolla

en particular.

Bibliografia

ANONIMO. 1867. La mesa peruana o sea el libro de las familias. Arequipa:
Primera edicién. Imprenta de la Bolsa.

ANONIMO. 1895. Nuevo Manual de la Cocina Peruana. Escrito en For-
ma de Diccionario por un Limenio Mazamorrero. Lima: Libreria Francesa
Cientifica y Casa Editora J. Galland.

ANONIMO. 1910. Nuevo Manual de la Cocina Peruana. Escrito en For-
ma de Diccionario por un Limeiio Mazamorrero. Lima: Libreria Francesa
Cientifica Galland. E. Rosay, Editor.

ANONIMO. 1918. El cocinero peruano. El mds completo y variado manual
del cocinero, dulcero y repostero escrito en forma clara y precisa por un nieto
de 710 cerezo. Lima: P. Acevedo, Editor.

ANONIMO. 1918. Lecciones de Cocina. Contienen las mds deliciosas y faci-
les recetas de cocina, como también consejos prdcticos para el hogar, escritas
por una limeia. Lima: Imprenta del Estado.

ANONIMO. 1953. Lecciones de cocina por una limena. Séptima edicién.
Lima: Editorial Lumen S.A.

ANONIMO. 1986. Ama de casa 86. Monterrey. Lima: Ed. Labrusa S.A.

FIESTAS Y
RITUALES

1457



X ENCUENTRO PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL PATRIMONIO
INMATERIAL DE PAISES IBEROAMERICANOS

ARCHIVO ARZOBISPAL DE LIMA (AAL). 1645. Monasterio de la
Santisima Trinidad. Legajo I'V, Expediente 2.

ARCHIVO ARZOBISPAL DE LIMA (AAL). 1646-48. Monasterio de
la Santisima Trinidad. Legajo IV, Expediente 3.

ARMELAGOS, G. 2003. “Cultura y contacto: el choque de dos cocinas
mundiales”. En: Conquista y comida. Consecuencia del encuentro de dos
mundos. Janet Long (coordinadora). México, D. E.: Universidad Nacio-
nal Auténoma de México.

BAYLON, Francisca. 1947. Cocina y reposteria. Lima: Editorial P. T. C. M.,

BOIX FERRER, ]. 1928. Cocina practica moderna y econémica a la francesa,
espafiola e italiana con la criolla del Perd. Lima: Librerfa e Imprenta Gil.

BUSSLINGER, N. 1983. Armonia de fragancias. El maravilloso mundo del
perfume. Barcelona: Tusquets Editores.

CHUQUILLANQUI, Julio (Compilador). 2001. La mejor cocina perua-
na. Diario Ojo. Lima: Quebecor World Peru S.A.

CRUZ CRUZ, Juan. 2002. Teoria elemental de la gastronomia. Pamplona,
Espana: Ediciones Universidad de Navarra. S. A.

DARGENT, Eduardo. 2006. La cocina monacal en Lima colonial. Tesis de
maestria. Lima: Universidad de San Martin de Porres.

ENGEN, T. 1987.“Remembering odors and their name”. American Scien-
tist, 497-503. En: Sauvageot, F. LEvaluation sensorielle apliquée aux
ardmes. Chap. 2. Les aromes alimentaires. 1992. Richard, H. et Multon,
J-L. coordonnateurs. Tec & Doc — Lavoisier. Paris.

FLOWER, B.y ROSENBAUM, E. 1980. The roman cookery book. A criti-
cal translation of the Art of Cooking by Apicius for use in the study and the
kitchen. London: George Harrap.

GARLAND de PEREZ-PALACIO, Laura. s/f ;19617 “La Tapada”. Co-
cina y Reposteria. Lima: Primera edicién.

HOSKING, Richard. 2001. Diccionario de la cocina japonesa. Ingredientes
y cultura. Barcelona: Ed. Zendrera Zariquiey S. A.

HUAPAYA, Simén “Cholo” 1999. Cocina peruana. Unica y maravillosa.
Lima: Editorial Escuela Activa S. A.



MARTINEZ MONTINO, E 1760. Arte de Cocina, Pasteleria, Vizcoche-
ria y Conserveria. Madrid: Duodécima impresién. Pedro Joseph Alonso
y Padilla.

MISIA PETA. 1964. Cocina peruana. Recetas de arte culinario por Misia
Peta. Lima: Primera edicién. Editorial Mercurio.

OCAMPO, Teresa. s/f :1994? Cocina peruana. Recetas tradicionales y prdc-
ticas. Lima,

YAMAGUCH], S. y NINOMIYA, K. 2000. “Umami and Food Palat-
ability”. Journal of Nutrition. 130: 9215-926S.

VV. AA. 2000. Larousse del perfume y las esencias. Grafos, S. A. Espafia.

VVAA. 2007. Nivel de satisfaccion del turista extranjero. PromPert. 2006.
Lima.

ZAPATA, Sergio. 2003.“El sabor en la gastronomia”. Revista Canatur. 30:
8 -10. Lima.

ZAPATA, Sergio. 2009. Diccionario de Gastronomia Peruana Tradicional.
Lima: Universidad de San Martin de Porres. Segunda edicién corregida
y aumentada. Gréfica Biblos.

. 2009. “Contribucién al conocimiento de patrones gustativos en

la gastronomia peruana: un caso ilustrado de mestizaje culinario hispa-
no-americano ocurrido desde el siglo XVII. En: 53° Congreso internacio-

nal de americanistas. México, D. F.

SERGIO ZAPATA

Director del Instituto de Investigacién de la Escuela Profesional de Tu-
rismo y Hoteleria de la Universidad de San Martin de Porres. Ingeniero
en Industrias Alimentarias (UNALM), obtuvo la Maestria en Tecnologia
de Alimentos y el Doctorado en Ciencias Agronémicas (Especialidad en
Ciencia de Alimentos) en la Université Catholique de Louvain, Bélgica.

Es autor de varios articulos relacionados con la ciencia y tecnologia de

FIESTAS Y
RITUALES

1459



X ENCUENTRO PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL PATRIMONIO
INMATERIAL DE PAISES IBEROAMERICANOS

alimentos, el desarrollo agroindustrial y la gastronomia. El Diccionario de
Gastronomia Peruana Tradicional es su primer libro dedicado a la cultura

culinaria nacional.



Comida ritual en los funerales
de los indigenas wayuu'

Natividad “Tivi" Lopez,
Colombia

Los ritos' funerarios wayuu implican el sacrificio de ganado y el consumo
de alimentos como la carne que tienen multiples significados (Saler, 1988).
El alma de los animales sacrificados en el funeral se unird con las de los
difuntos en Jepira, el mundo sobrenatural de este grupo indigena, con el fin
de asegurar la continuidad del estatus social del fallecido. Las actividades
realizadas durante los velorios estin asociadas con el cuerpo mitico, la or-
ganizacién social, y con el valor simbdlico del tipo de alimentos que deben
ser consumidos.

El objetivo de esta ponencia es ilustrar las relaciones existentes entre el
consumo de la carne preparada durante el primer y segundo entierro y los
significados miticos del rito funeral mismo. De esta manera, sostenemos

que el consumo de alimentos, asociados al mundo de lo doméstico, durante

1 Los conceptos de rito y ritual son nociones normalmente confundidos e intercambiables entre si, asociadas a
meras practicas estereotipadas, repetitivas y aferradas a la exaltacion del pasado. Contrario a lo anterior, en esta ex-
posicién es imperioso diferenciar las dos nociones, ambas de suma importancia para entender el segundo entierro de
los wayuu y las acciones de los individuos que participan en él. Siguiendo a Valbuena y Garcia (2007), el rito hace
referencia a una organizacién contextual, la cual engloba el conjunto de los comportamientos y actividades en la que se
comprometen los actores en un espacio-tiempo, donde las relaciones (orden/desorden, integracién/desintegracion)
existen bajo una superposicién de lo sagrado y lo profano. Es decir, no son un grupo de actos para conmemorar algtin
evento, un rito es todo un ente contextual, un conjunto de actividades y comportamientos donde se superpone lo coti-
diano y lo sagrado. Asi mismo, los ritos permiten mostrar la creatividad de los sujetos sociales que los estdn creando, es
decir, no siempre apuntan a una reactualizacién del lejano pasado, también hacen evidente la invencién sociocultural
del grupo en la contemporaneidad. Por otra parte, los rituales son aquellas actividades, gestos, palabras y personajes
que acttian dentro del contexto creado por el rito (Garcia, 2007). Para el caso del rito funerario que constituye el se-
gundo entierro, las actividades como la reparticién de la comida, las etapas que se siguen, la limpieza de los restos y el
segundo enterramiento del difunto son rituales, mientras que en conjunto el segundo entierro constituye el rito.

11461



X ENCUENTRO PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL PATRIMONIO
INMATERIAL DE PAISES IBEROAMERICANOS

los rituales funerarios es un elemento esencial para el desenvolvimiento
y comprensién del complejo espacio social que representan estos ritos en
su totalidad, dentro del discurso representativo de la organizacién social
y la naturaleza wayuu. Asi mismo, se afirma que los rituales funerarios
constituyen una exaltacién de la carne en sus multiples sentidos: la carne
consumida de los animales sacrificados, la carne congregada de la unidad
de parientes uterinos reunida en torno a la carne destruida de los parien-
tes fallecidos. Los animales sacrificados y repartidos entre los asistentes
dejan de ser sélo un conjunto de elementos materiales para convertirse
en seres no humanos con los que se tienen relaciones de afecto y protec-
cién que ayudan a comprender las transformaciones histéricas del grupo
étnico wayuu y la valoracién social del grupo familiar anfitrién en los

funerales.
¢Quiénes son los wayuu?

Anteriormente reconocidos por los viajeros del siglo XIX y algunos etné-
grafos del XX como guajiros, los indigenas que actualmente se llaman a s
mismos wayuu residen en la peninsula de La Guajira (ubicada en el extre-
mo norte de Sudamérica), en los cursos medio y bajo de los rios Rancheria
y Limén en Colombia y Venezuela, en algunas zonas urbanas de Mara-
caibo, en la Serrania de Perijd y otras dreas rurales del estado del Zulia. Si
bien estos indigenas constituyen un grupo étnico muy diverso (en términos
lingiiisticos, territoriales y econdmicos) entre los 530.000 individuos que lo
conforman (Guerra, 2008), diferencian tajantemente a los extrafos al gru-
po bajo el termino alijuna. En este sentido, los wayuu, pese a sus diferencias
y conflictos internos, tienen un fuerte imaginario colectivo y de pertenencia
a su territorio, por lo cual se entienden como una nacién. Aunque existen
muchos aspectos introductorios sobre los wayuu que deberian presentarse,
para el propdsito de esta exposicién nos limitaremos a profundizar sobre
un hecho histérico relevante (y sus consecuencias) para la sociedad wayuu:

la introduccién del ganado caprino.



Introduccion del ganado

La actividad econémica tradicional mas importante entre los wayuu es el
pastoreo, especialmente de cabras y ovejas, aunque los indigenas disponen
de vacas, caballos, asnos, cerdos y distintas aves de corral (Guerra, 2000).
Saler (1988) ha considerado que los wayuu més que ser auténticos pastora-
listas tienen una propensién pastoril que los lleva a representar la riqueza y
la posicién social en términos de simbolos pastorales. Entre los siglos XVI
y XVII los indigenas de la peninsula de La Guajira obtuvieron numerosos
rebafos de ganado caprino, los cuales fueron obtenidos por saqueo de los
hatos ganaderos de los vecinos europeos, el rescate o trueque pacifico con
aquéllos y la captura de animales cimarrones. Sin embargo, el pastoralismo
trajo consigo una serie de consecuencias: a) la mds destacable es el surgi-
miento de desigualdades sociales con base en el nimero de animales y ele-
mentos de Occidente que se posefan y b) la pérdida de la autosuficiencia,
y con ello, la inclusién en el sistema econdémico colonial; c) la creacién de
circuitos de intercambio intraétnico que permitieron el flujo de los nuevos
elementos; d) la complejizacion del sistema normativo tradicional; y por

tltimo, e) el reforzamiento de su autonomia politica (Guerra, 2000).
Los ritos funerarios

Los eventos sociales mds importantes para los wayuu son las ceremonias
funerarias, aquellos funerales retinen a numerosos individuos cercanos al
difunto: parientes, afines o aliados. En el rito se sacrifican numerosas reses,
cabras y ovejas, dependiendo de la disponibilidad de recursos materiales
del grupo familiar de la persona fallecida. La extensién de estas reuniones
puede durar varios dias, durante los cuales invitados y anfitriones se trasla-
dan a las enramadas situadas cerca de los cementerios, donde se consumen
licor y alimentos. Al pasar varios afios se celebra un segundo entierro, cere-
monia que es nuestro objeto central de estudio, con igual o mejor sacrificio

de animales que en el primero. Los restos del difunto son exhumados y

FIESTAS Y
RITUALES

1463



X ENCUENTRO PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL PATRIMONIO
INMATERIAL DE PAISES IBEROAMERICANOS

depositados en un osario familiar junto con sus ancestros, donde pasard a
ser parte de un colectivo para el reforzamiento del clan.

Los entierros son fenémenos colectivos y complejos que nos muestran
las particularidades del grupo étnico wayuu, su organizacidn politica y eco-
némica. No obstante, al ser practicas sociales no son acciones estiticas. En
otras palabras, los ritos funerarios que actualmente celebran los wayuu no
son una imagen del pasado sobre aquellos indigenas de La Guajira, ances-
tros de los wayuu. Por el contrario, los elementos que conforman el primer
y segundo entierro son producto tanto de las tradiciones del pasado como
de las innovaciones hechas a través del tiempo.

Por tltimo, es necesario anotar que si no se cumplen los rituales esta-
blecidos (la reparticién de la carne, el lloro colectivo y otros rasgos esen-
ciales del funeral) se tendrdn graves consecuencias, pues los difuntos no
podran realizar adecuadamente las pautas de su viaje a Jepira. Conse-
cuentemente, los parientes que no realizaron la ceremonia o no sacrifi-
caron un nimero adecuado de animales tendrdn graves represalias por
parte de las almas de los difuntos. Esta regla es aplicable para el primer

y segundo entierro.

Diferencias entre el primer y sequndo entierro

Ambos eventos poseen una importancia fundamental en el devenir del
alma del difunto, el prestigio familiar y la seguridad de los encargados
del funeral. Ahora bien, existen numerosas (e importantes) diferencias
miticas, organizativas y ontolégicas entre el primer y segundo entierro;
no obstante, para esta exposicién senalaremos la diferencia gastronémi-
ca: la reparticiéon de la carne (que en si misma tiene, sin duda alguna,
repercusiones sociales econémicas y supranaturales). Mientras que en el
primer entierro sdlo se reparte carne cruda luego de haber enterrado al
difunto, en el segundo entierro la reparticién de la carne cruda se hace
atin sin haber hecho la exhumacién y el consecuente enterramiento del

difunto.



Animales de las ceremonias: simaluna y miiriit

Siguiendo a Descola (2001), para entender las representaciones que dis-
tintos grupos étnicos elaboran sobre su medio ambiente fisico y social es
necesario tener en cuenta las teorfas locales sobre el funcionamiento del
cosmos, las sociologias y ontologias de los seres no humanos, de los domi-
nios sociales y no sociales. Para el caso de los ritos funerarios wayuu, los
seres no humanos que en él se presentan (chivos, vacas y pollos) poseen
un significado que excede el simple hecho de ser repartidos y consumidos
entre los miembros de la reunién.

El antropédlogo Weildler Guerra (2008) presenta una nocién taxond-
mica del grupo étnico wayuu, donde muestra que estos indigenas conciben
dos tipos de animales: simaluna y miiriit. Los simaluna son animales no
domésticos, aquéllos que no han sido criados por el grupo familiar en su
hogar, por el contrario, son extraidos de espacios que no son controlados
en su totalidad por los humanos. Estos animales son mamiferos, reptiles,
insectos, peces y aves, que al ser parte de un espacio ajeno al familiar no tie-
nen mayor incidencia en los velorios. De hecho, la presencia de platos como
el chucho y el arroz de camarén en estos ritos son innovaciones realizadas
por los individuos en tiempos recientes.

Los miiriit son, por otra parte, aquellos animales considerados domésti-
cos criados por el grupo familiar sobre un espacio socialmente controlado.
Esta categoria de animales estd conformada por mamiferos (vacas, caba-
llos, mulas, asnos, cabras y ovejas) y aves de corral. Son seres no humanos
de vital importancia en los rituales funerarios, matrimonios y entrega de
compensaciones por disputas interfamiliares. Los animales domésticos o
domesticables pueden llegar a considerarse como familia, de alli que los
wayuu les llaman en términos como tamiiliiin, tekeejiiin, tariileejiiin, tasachi-
rat, porque establecen un vinculo especial en el orden social, de relaciones
sociales o de resoluciones de conflictos. Estos animales conforman un mo-
do de relacién particular, la de proteccién (Descola, 2001), aquella relacién

configurada entre humanos y seres no humanos donde se crea una mutua

FIESTAS Y
RITUALES

11465



X ENCUENTRO PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL PATRIMONIO
INMATERIAL DE PAISES IBEROAMERICANOS

dependencia para la reproduccidn y bienestar de ambos. Esa proteccién
implica una cadena de dependencias relacionadas bajo distintos niveles on-
tolégicos. Mas importante ain, los animales se hallan tan estrechamente
vinculados a los humanos, de manera individual o colectiva, que se mues-
tran como miembros genuinos de una sociedad.

Corolario de lo anterior, la relacién del wayuu con sus miiriits no se li-
mita a una relacién de consumo, donde el animal es el préximo alimento
del individuo; tampoco es un vinculo que se limite al plano mitico, pues
también tiene un lado material de mutuo beneficio donde, como lo ha afir-
mado Perrin, el rebafio es la imagen de la familia y la familia es la imagen
del rebafio. Asi pues, la carne, alimento principal en el entierro, evidencia la
importancia del ganado como miembro de la sociedad indigena y la mane-

ra particular en que éste se presenta dentro de la sociedad.
La carne consumida

En el segundo funeral se sacrifica igual o mayor niimero de animales; no
obstante, los platos que en él se sirven no son diferentes del primer funeral:
licores y alimentos derivados de los animales miiriit, ademas de las innova-
ciones gastrondmicas que se estdn presentando en algunas familias: chucho
y arroz de camarén. Siguiendo los lineamientos de Finol (2007), sabemos
que el alimento consumido durante la ceremonia es un elemento esencial
para el desenvolvimiento y comprensién del complejo espacio social que
representa el rito funerario. Todos los alimentos presentados durante el
funeral giran en torno a la carne derivada del miiriit. Asi pues, los alimentos

principales podriamos organizarlos en las siguientes categorias.

1. Friche y guisos (de visceras y carne).
2. Cecina y asado (todas las carnes de los animales miiriit).
3. Arroces (arroz de cecina, arroz de carne).

4, Sopas (de espinazo o cecina).



Los animales considerados miiriit afiaden a su valoracién como alimento
la condicién de poder ser entregados como elementos del conjunto mate-
rial en las compensaciones por disputas. Pueden, ademds, ser aportados en
el pago matrimonial a los parientes de la novia y preparados en los velorios.
Su carne, valorada y polisémica, es la que se brinda en los funerales.” La
caza y la pesca justamente se encuentran limitadas para aportar esos ele-
mentos. En cambio, el modo de relacién que los humanos establecen con
los miiriit no es de reciprocidad ni rapacidad sino de proteccién. Este tipo
de relacién predomina, segiin Descola® (2001), cuando una gran coleccién
de no humanos son percibidos como dependientes de los humanos para su
relacién y proteccién.

Pese a que todos los alimentos son derivados de la carne del animal do-
méstico, no hay que entender la presencia de la carne del miiriit como un
limitante gastrondmico, pues los wayuu conforman un grupo heterogéneo
muy diverso en platos propios, los cuales son particularmente creativos.
Asi, en tiempos recientes las aletas secas de algunas especies marinas de
escualos como las rayas pueden someterse a un proceso de salado y se-
cado y luego desmenuzarse pareciéndose en su presentacidn a una carne
desmechada. Antes bien, se debe comprender aquella presencia como una
focalizacién en un tipo especifico de carne, la cual posee un significado muy
particular para los personajes que hacen parte del rito. Dicho significado

puede entenderse al ahondar en la polisemia de la nocién de la carne.
La carne congregada

El término estricto para designar a un clan wayuu es eiruku, lo que literal-
mente quiere decir carne. En ese orden de ideas, cuando a un individuo se
le pregunta a qué clan pertenece se le esta interrogando literalmente a qué

“carne” se halla asociado. Esto se encuentra ligado a lo que Goulet (1978)

2 Weildler Guerra, La construccion de la naturaleza entre los wayuu, manuscrito inédito.

3 Descola Philippe y Gisli Palsson. Naturaleza y sociedad. Siglo XXI Editores, México, 2001.

FIESTAS Y
RITUALES

467



X ENCUENTRO PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL PATRIMONIO
INMATERIAL DE PAISES IBEROAMERICANOS

ha llamado la teoria de la procreacidn entre los wayuu, en la que los padres
realizan durante ese proceso diversas aportaciones a la constitucién corpo-
ral del ego como la sangre activa y la sangre pasiva y el envoltorio corporal
de éste. Esto implica grados de obligaciones distintas entre los parientes
uterinos y los parientes uterinos del padre de un individuo.

La organizacién de los funerales debe recaer principalmente, segtin el
modelo social imperante entre los wayuu, entre los parientes uterinos de
ego, entre los miembros de su eiruku que aportardn los animales que se
sacrificardn y repartirdn, organizaran el cementerio y habilitardn las enra-
madas requeridas. En la practica los hijos de una persona fallecida pueden
contribuir con un niimero importante de animales y apoyardn en las tareas
logisticas, pero no asumirdn el liderazgo en la preparacién y direccién de
los funerales, dado que estos roles corresponden a los sobrinos y hermanos
del difunto. El grupo de parientes uterinos es, pues, metaféricamente ha-
blando, carne congregada en torno a la carne destruida o transformada de

los parientes fallecidos.

Carne destruida o transformada

Durante el segundo entierro la carne del difunto es separada de los huesos,
estos tltimos son lavados cuidadosamente y colocados en un recipiente pa-
ra ser enterrados definitivamente. La persona que manipula tanto la carne
como los restos 6seos queda contaminada y deberd ser alimentada en la
boca por otra persona. La carne destruida o transformada hace referencia
a la transformacién de la personalidad del difunto y el viaje que atraviesa
su alma,

Para los wayuu, el alma del individuo realiza un viaje complejo y largo
(que tiene incidencia en el mundo real) mediante el cual sufre una serie de
transformaciones. Aquella alma (ain) muere dos veces, una en el mundo
fisico-natural y una tltima en Jepira, motivo por el cual se realizan dos
entierros (Perrin, 1976). Cuando el wayuu muere en este mundo, su alma

deambula por el mundo fisico y tiene serias repercusiones sobre los vivos.



Cuando esas almas llegan a Jepira se transforman en Yoluja. Ahora bien,
Jepira es la tierra de los muertos, y existen distintas concepciones sobre la
forma que tiene (algunos la ven como una isla y otros como un cerro).

Independientemente de la concepcién del terreno, todos coinciden en
ver a Jepira como un espacio donde se reproduce la misma organizacién
social y las actividades que se realizaban cuando estaban vivos. Por tan-
to, la conservacién del estatus socio-econémico del individuo se mantiene,
pues sus posesiones viajan con él. Esta es una razén por la cual se sacrifican
y consumen animales durante los ritos funerarios, pues la cantidad de ali-
mento repartido y consumido durante estas ceremonias debe ser propor-
cional al prestigio y estatus socio-econémico que tuvo el individuo cuando
estaba vivo. Por otra parte, yoluja es aquella alma de los difuntos, referida
muchas veces como sombra, que habita en Jepira; es “una segunda imagen
del alma”. La yoluja sufre un proceso de despersonalizacién progresiva, don-
de el individuo va perdiendo los rasgos que le distinguian en vida (Saler,
1988).

La segunda muerte acontece en Jepira, la yoluja se transforma en juya o
waniilii| en ambos casos un ser andénimo cuyos rasgos son indistinguibles a
cémo eran cuando estaba vivo. La juya es la lluvia y de cierta forma vuelve a
esa nueva entidad que antes era yoluja en un ser benéfico, pues se convierte
en un fenémeno que nutre la tierra. En cambio, el waniili es mayormen-
te conocido como un espiritu maligno que causa enfermedades, claro estd
que waniilii es un concepto polisémico, por lo que varian mucho las con-
cepciones que sobre él se tienen. Las razones por las que una persona se
trasforma en juya o waniilii varian seguin el investigador, pues varios autores
alegan la existencia de una influencia del cristianismo en las concepciones
que los wayuu tienen sobre el devenir de las almas.

A modo de conclusién, podria sostenerse que la comida ritual y su for-
ma de circulacién entre las poblaciones wayuu estin fuertemente vincu-
ladas con el pensamiento mitico y la organizacién social wayuu. En otras
palabras, la preparacién, reparticién y consumo de un friche, una cecina o

un asado en un entierro wayyu nos habla tanto del viaje supranatural que

FIESTAS Y
RITUALES

11469



X ENCUENTRO PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL PATRIMONIO
INMATERIAL DE PAISES IBEROAMERICANOS

estd realizando el alma del difunto, como de la organizacién social de su

1470

carne eriuky, la relacion de ésta con otros miembros wayuu y sobre el esta-

tus econdmico de la persona fallecida.

Bibliografia

DESCOLA, P. 2001. “Construyendo naturalezas. Ecologia simbdlica y
préctica social” (101-123). En Naturaleza y sociedad. Perspectivas antro-
poldgicas. México D.F: Siglo veintiuno editores, s.a.

FINOL. 2007. Etnografia del rito: reciprocidad y ritual funerario entre los
guajiros. Obtenida del sitio de web: http://www.joseenriquefinol.com/
index.php?option=com_content&task=view&id=698&Itemid=18

GOULET, J. 1978. El idioma guajiro: sus fonemas, su ortografia, y su mor-
fologia. Serie Lenguas indigenas de Venezuela 19. Universidad Catdlica
Andrés Bello, Instituto de investigaciones Histéricas, Centro de Len-
guas Indigenas. Caracas: Editorial Arte.

GUERRA, W. 2000 (mayo 28): “Adaptacion de los Wayuu a la vida del
desierto”. Articulo presentado en la Conferencia del Museo de Oro, Bo-
gotd D.C.

2008. “El poblamiento del territorio guajiro”. En: El Po-

blamiento del territorio Guajiro. (pp.14- 37). Bogotd: I/M Editores.

PERRIN, M. 1976. El camino de Los Indios Muertos. Caracas: Monte Avila
Eds.

SALER, B. 1988.“Los Wayu” (guajiro). En Coppens, W. (ed.) Los abori-
genes de Venezuela. Fundacién La Salle de Ciencias Naturales. Instituto
Caribe de Antropologia y Sociologia. Caracas: Monte Avila Editores
C,A (25-147).

PICON, Francois-René. 1996. “From Blood Price to Bridewealth. Sys-
tem of Compemsation and Circulation of Goods among the Guajiro
Indians (Colombia and Venezuela)” En Fabietti, U & Salzman, P (eds.)


http://www.joseenriquefinol.com

The Anthropology of tribal and Peasant Pastoral Societies (3ra Ed., pp307-
319).Pavia: Collegio Ghislieri.

VALBUENA, C y GARCIA, Nelly. 2006. “La fiesta de la Purisima: Re-
fundacién y negociacién de identidades de migrantes colombianos en

Venezuela”. Aguaita, (15-16) pp. 78- 90.

Nativipap “Tivi” LoprEzZ

Cocinera tradicional con investigaciones gastrondémicas en el Pueblo
Wayuu. Profesora de la Escuela de Cocina de Cartagena y de la Escuela de
Verano de la Universidad Tecnolégica de Bolivar. Particip6 en 2008 en el
IX Encuentro para la Promocién y Difusién del Patrimonio Inmaterial de

los Paises Iberoamericanos realizado en Cartagena, Colombia.

FIESTAS Y
RITUALES



Venezuela y su diversidad cultural

Carlos Navarro,
Venezuela

La gastronomia de Venezuela es muy variada, y resulta de la mezcla de los
alimentos europeos (Espafa, Italia, Francia) e indigenas. Quiz4s nuestro
plato mds conocido es la arepa, que se utiliza principalmente como acom-
panante de otros platos o rellena de otros alimentos. Otros platos muy
conocidos son el pabellén criollo, la hallaca, el sancocho y, bajo la influencia
de otras latitudes (Espafa e Italia), tenemos el pasticho, la fabada y la pasta
en general.

Venezuela posee una diversidad gastrondémica importante y poco o
casinada de ella se ha perdido, debido a que sus guardianes, la poblacién
indigena, los habitantes de los distintos pueblos y ahora el Ministerio de
la Cultura con el Centro de la Diversidad Cultural, trabajando con gran
mistica y dedicacién no lo han permitido. Hoy citamos en este trabajo
algunas de las manifestaciones culturales que se realizan en Venezuelay,
en lineas muy generales, algunos elementos tipicos de la cocina de cada
estado.

En Oriente, Guayana y Caribe predomina el pescado de mar y de rio,
mariscos y langostas, tubérculos como fiame, papas y ocumo chino, maiz
y carne de res en la zona sur-llanera, donde también hay produccién de
quesos frescos suaves (guayanés, de mano, crizneja, mozzarella criollo,
etc.), comidas cotidianas de pescado frito o guisado acompanado con yuca,
arroz, plitanos en varias preparaciones y algunas comidas maritimas de

tendencia europea (paellas, etc).



Al contrario que en la zona citada anteriormente, en Occidente y Zulia
predomina el consumo de carne como la de chivo, cabra y conejo, siendo
extensiva la produccién de quesos y la tendencia a los platos autéctonos
con amplia influencia indigena y europea.

En el centro del pais, por estar en el centro de las zonas productivas y
por la carencia de regiones agropecuarias importantes, el mayor consumo
es de pollo, carne, pescados guisados o asados, arroz, pasta, ensaladas y
una gran influencia de gastronomias internacionales (tendencia espanola,
italiana y otras de influencia europea).

En los llanos venezolanos la gastronomia es parecida a la de las zonas
llaneras o pampeanas de Brasil, Uruguay y Argentina, con consumo habi-
tual de carne de res y animales de caza (venados, chigiiire, lapa, morrocoy,
etc.) en parrillas, asados y carne en vara, utilizacién del maiz en cachapas y
una gran produccién de quesos y derivados de la leche.

En los Andes venezolanos la cocina estd relacionada con los Andes co-
lombianos. Predomina el uso de papas, trigo, tubérculos y carne de res,
oveja, pollo y poco pescado, exceptuando la trucha cultivada, orientacién
mas europea y tipica de la regién andina sudamericana. Es de destacar que
vegetales frescos o marinados son muy consumidos como acompanantes
en la gastronomia venezolana (berenjenas, calabazas, papas, etc.)

Los llanos guariquefios son una regién muy conocida por lo exquisito
de sus quesos, en especial el queso de mano, y el casabe. En los valles de
Orituco encontramos la dulceria con su inigualable pan de horno, suspiros,
jalea de Mango, de guayaba, de plitano y lechosa, de pifia con lechosa y
cascos de guayaba, entre otros. Igualmente son muy famosas en esta regién
las tortas de ahuyama, plitano, parchita, cambur, pan, mango, pifa, coco
y naranja.

En el estado Bolivar, al sur de Venezuela, en el llamado Paseo Orinoco
se realiza la Feria de la Zapuara; es un especticulo bien interesante ver a los
pescadores tender sus redes. La riqueza culinaria de la zona estd basada por
lo regular en peces de rio como la ya nombrada zapuara o el jau-jau; hay un

plato emblemitico de la zona que es la zapuara rellena de casabe. También

FIESTAS Y
RITUALES



X ENCUENTRO PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL PATRIMONIO
INMATERIAL DE PAISES IBEROAMERICANOS

son muy utilizadas para la preparacién de la dulceria y de las bebidas las
semillas de merey, el moriche, el casabe y el maiz. Asi, encontramos turrén
de merey, chocolate con merey y merey pasao; turrén y carato de moriche;
agua o carato de maiz y la mazamorra. La comida es acompafnada frecuen-
temente con casabe, con el cual también se preparan bebidas.

En el estado Lara, en el mes de septiembre (y también en Falcén), du-
rante los dias 23 y 24 se celebra el ritual de las Turas. Estas fechas en el
calendario catélico corresponden a los dias en que se le rinde homenaje a
la Virgen de las Mercedes. Esta festividad de ascendencia indigena tiene
sus origenes en la etnia ayamdn, de alli proviene su denominacién pues se
llama tura’ a la mazorca de maiz cuando est naciendo. Lara es uno de los
estados de Venezuela donde mas se realiza la cria de chivos y cabras. En el
municipio Urdaneta preparan pabelldn criollo, s6lo que en vez de prepa-
rarlo con carne de res desmechada lo elaboran con carne de chivo. También
preparan el chivo en salsa, horneado, guisado o en coco, e incluso se lo pue-
de degustar en un hervido. Igualmente se puede disfrutar comiendo queso
y dulce de leche de cabra. También es caracteristica de esta localidad la sopa
de corroncho (pescado de rio), la carne y los huevos de iguana. De ésta
también se utiliza la piel y la grasa con fines medicinales. Por otra parte, el
cocuy es una planta que crece abundantemente en esta region occidental.
Con ella se prepara el licor de penca, muy famoso en este estado. En el po-
blado de Siquisique se puede saborear el cocuy horneado.

En el estado Zulia, en el municipio Jests Enrique Lossada el 12 de oc-
tubre se celebra la feria que realiza el pueblo waytu. Esta celebracién es un
ejemplo de las formas de reivindicacidon de los pueblos originarios. Se inicia
tres dias antes, con la escogencia de la reina, la cual debe pertenecer ala et-
nia waytu. En la feria se puede apreciar la exposicién de trajes y artesanias,
y degustar la variada gastronomia de este grupo indigena.

Si realmente se quieren conocer a través del paladar los platos ancestrales
del pueblo waytiu, se puede probar el quepechuna, cuya base principal son
los frijoles y se les agrega jojoto, yuca y cebo de chivo. También es posible

saborear arroz con vegetales o el arroz con palomitas, que queda como un



asopado (se cocina con vegetales y se le colocan pichones de palomas pre-
viamente ablandados); ademds se puede probar la iguana al coco (se suavi-
za la iguana, se mezcla con vegetales y luego se termina de cocinar en agua
de coco); la iguana puede ser sustituida por chivo o conejo. Igualmente, po-
demos encontrar los deliciosos patacones preparados con plitano verdey la
chicha waytu, que es dulce y elaborada con maiz blanco (cuando es salada
se le llama yajaushi). En esta feria también ofrecen el yinyulain, que son las
visceras del chivo o de la vaca sofritos con cebolla, ajo y tomate; los bollitos
cuadrados, elaborados a base de harina de maiz pintada con onoto y se les
agrega sofrito de carne de cerdo, se envuelven de forma cuadrada en hoja
de pl:itano y se sancochan. Asi mismo, encontraremos arepas con coco y
miel, y arepas de platano. Entre la dulceria encontramos conservas de mani,
galletas de huevo, galletas montunas, huevos chimbos, mandocas, manjar
de ahuyama elaborado con leche de coco, calabazate y dulce de caujil.

Acercindonos al final del afio, en el estado Anzoategui, al oriente de Ve-
nezuela, el 2 de noviembre se conmemora el Dia de los Muertos. En varias
regiones del pais se realizan manifestaciones relacionadas con esta fecha.
En Cantaura, en el municipio Pedro Maria Freites se encuentra la comuni-
dad Karifia de Tascabafa. Desde el 1° hasta el 3 de noviembre se celebra el
Dia de los Muertos bailando el Akatoompo y luego el Mare Mare. Entre las
bebidas y comidas propias de la ceremonia se encuentran el cachire (bebida
fermentada a base de batata, casabe quemado, aziicar o papeldn, la cual es
cubierta con hojas de platano durante varios dias).

Degustar la diversidad alimentaria de esta region del pais es llevarse
agradables experiencias de su cultura gastrondmica, entre las que podemos
encontrar el arroz con ahuyama; el arroz colorado (arroz con pollo tenido
con onoto); el arroz aguaito de paloma; la sopa de pescado salado, de caribe
picante o de guarara; la sardina asada en plitano; la sopa de frijol con pelle-
jo de cochino; el bouillon preparado con carne de vaca con hueso; el talcari
o tarcari de chivo; el cuajado elaborado con carne de caceria como el venado
o el morrocoy; el arroz con mato de agua, al que una vez listo se le coloca

onoto para datle color; y el pisillo de baba que se prepara sancochando el

FIESTAS Y
RITUALES



X ENCUENTRO PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL PATRIMONIO
INMATERIAL DE PAISES IBEROAMERICANOS

animal. Estas comidas se acompafian con casabe o arepa de yuca. Entre la
dulceria se destaca el dulce de jobo, de pomalaca y de hicacos; la conserva o
el tocinillo de naranja; bufiuelos de yuca o de apio; la pelota, elaborada con
maiz pilado, papeldn, jengibre y hojas de plitano. También es tradicional
en este municipio la torta bejarana y el turrén de coco. Para acompanar esta
dulceria podemos tomar un carato de maiz o de mango.

Ya en el tltimo mes del afio, el 28 de diciembre, Dia de los Inocentes, en
el Estado Falcén se celebra la Fiesta de Los Locos. En esta zona se puede
encontrar la gastronomia caracteristica de la regién, basada en platos pre-
parados con chivo o cabra, tales como el chivo en brasa, el chivo al coco y el
queso de cabra. Otro alimento de esta region es la arepa pelada, que equi-
vale en tamafio a tres o cuatro arepas de la regién central. Una curiosidad
propia de esta regidn es que un buen pabellén criollo estard acompafado
con huevo y natilla. Si les gustan los dulces, prueben el dabudeque, el de
cerezos, el pan de horno o el mancarrén, elaborado con coco, o aquellos
que tienen como ingrediente principal la leche, como el arroz con leche o
el dulce de leche elaborado con panela. Otros productos de la zona son la
rica natilla o el queso de cabra, excelentes acompafiantes para la arepa en
cualquier regién del pais.

La festividad del Nifio Jests en el estado Vargas se inicia el 1° de agosto
y culmina en diciembre; esta celebracién se vincula con el vecino estado
Aragua. La comida mds caracteristica de esta zona es el pescado fresco, que
se vende a la orilla de la playa, en la Asociacién de pescadores de Naiguatd
o en la Av. Soublette. En el estado Vargas es comtin encontrar alimentos
preparados a base de animales marinos como el cuajao de attin, el attin gui-
sado o los medallones, las empanadas de cazén, el cazén guisado, el arroz
con lapa (molusco marino), la lapa con limén, el pescado frito, la lebran-
chada, el consomé de sardina y la “Siete potencias’, delicia elaborada con
diversos mariscos. Ademds es famoso el sancocho preparado con camarén
de rio, pescado o cruzado.

En el 4mbito de la dulceria encontramos tres componentes esenciales:

coco, yuca atano. Los dulces mas populares son el arroz con coco, e
yuca y plit Los dul pul | |



bienmesabe, la torta merengada de coco, el coquito rayado, el majarete, la
conserva, el funche y el besito de coco. Con yuca se elabora la panela, que
ademds lleva papeldn y jengibre, y también la naiboa. Con el plitano se ha-
cen deliciosas cachapas de cambur, cafunga, bollo negro o de cambur verde.
La barriga'e vieja, postre muy conocido entre los lugarefios, se elabora con

yuca, coco y hoja de cambur.

CaAarLOS NAVARRO

Chef ejecutivo con Licenciatura en Administracién. Hotelero con especia-
lizacién en alimentos y bebidas, con 36 afios de experiencia. Actualmente
dirige la compafiia anénima A.G.C. Catering Gourmet. Ha sido chef eje-
cutivo e instructor hotelero en el hotel Pipo Internacional (2008-2009);
presidente del Golf Siandwich (franquicia) del 2004 al 2008. Autor del
Manual de administracion de comedores industriales y restaurantes (1990);
Administracion de cantinas escolares (1990); Manual de procedimientos de la

cocina (1995); y del libro en prensa El buen anfitrién.

FIESTAS Y
RITUALES



La gastronomia y la fiesta en Espafa
Carnaval, Cuaresma y Semana Santa

Silvia Isla,
Espafia

Las civilizaciones que a lo largo de la historia han dejado huella en la
peninsula ibérica han sido numerosas: fenicios, romanos, musulmanes...
Con cada una de ellas se ha ido enriqueciendo el legado cultural que a
través de la gastronomia debo exponer a continuacién. Es muy dificil
condensar en unas lineas la complejidad de este tema; su gran extensién
y diversidad hacen de Espafa un pais con una gastronomia tan variada
como rica.

La peninsula ibérica estd rodeada por tres masas de agua: el mar Canta-
brico al norte, el océano Atldntico al oeste, y el mar Mediterrdneo al este; es
por tanto una regién donde la pesca es un recurso de gran importancia, que
en las zonas costeras marca una gastronomia determinada. En el interior la
situacidon no es mas sencilla: las cadenas montafiosas, la meseta central, los
grandes rios que la atraviesan, el monte bajo o la dehesa aportan la diversi-
dad natural que poseemos. Es fundamental en nuestra gastronomia hacer
una distincién entre la Espafia seca y la himeda. Los recursos agricolas
varian a este respecto: frutas, hortalizas, legumbres, cereales que segtin la
regidén que nos ocupe marcardn también la costumbre gastronémica o cu-
linaria. Lo mismo pasa con el sector ganadero: los ganados vacuno, ovino,
porcino y caprino estdn presentes a lo largo y ancho de la peninsula, enri-
queciendo el paisaje, la industria y la gastronomia.

Si hay que destacar una influencia cultural importante, por los siglos

de su permanencia en la peninsula, es la musulmana. La presencia mu-



sulmana pasé por muchas etapas en los siete siglos que se mantuvo en la
peninsula, desde el afo 711 hasta 1492. No en vano Al-Andalus se con-
virtié en centro de referencia del mundo islimico, de una economia rural
se pas6 a una marcadamente urbana, se introdujeron cultivos como el del
arroz, la berenjena, la alcachofa y la cana de azticar, y en las zonas secas el
trigo, la cebada, la miel y el vino, que aunque estaba prohibido por el Islam
se producia y consumia en grandes cantidades. Aunque la ganaderia tenia
un papel econémico menos importante, la cria de ganado era también una
préctica comtn, sobre todo del ganado bovino y caprino; eran muy apre-
ciados también los conejos y las gallinas. La carne de caza era también un
recurso no s6lo alimenticio, sino ttil para la industria peletera. La recolec-
cién de plantas medicinales y aromaticas, asi como de frutos (castanas, ave-
llanas...), marcé el origen de una gastronomia en armonia con su entorno
y adaptada a sus costumbres.

En cuanto a la linea costera y su explotacién, y aunque el pescado no te-
nia gran protagonismo en la dieta, la captura de la sardina o el attin atin hoy
permanece en las costas espafiolas. La sal y la industria que la rodeaba se
convirtieron en una fuente principal de exportacién. Hoy conservamos en
nuestra gastronomia verdaderos tesoros gracias a esta industria: la mojama
(el lomo) de attin, las huevas...

El aceite de oliva también gozé de una importancia relevante en la épo-
ca, ya que era la grasa preferida para cocinar. Hoy dia, gracias a la muy pu-
blicitada “Dieta Mediterranea’, ha recobrado la importancia y el prestigio
que se merece.

Posteriormente, con la reconquista y el cristianismo imperante, las cos-
tumbres fueron evolucionando hacia otros derroteros. Relacionando la
alimentacién y la cultura, tal y como Jests Contreras y Mabel Garcia ex-
plican en su libro del mismo nombre, le damos a la primera la capacidad
para reflejar un pensamiento o una realidad; catalogando o clasificando los
alimentos para construir asi las normas que rigen nuestra relacién con la
comida o con los demis. El ejemplo de la carne nos lleva al punto en el que

me interesa centrar la exposicion.

FIESTAS Y
RITUALES



X ENCUENTRO PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL PATRIMONIO
INMATERIAL DE PAISES IBEROAMERICANOS

La contradiccidn del ser humano con respecto a este alimento es muy in-
teresante: se puede apreciar o se puede prohibir su consumo segiin en qué
momento de la historia nos encontremos, o de qué civilizacién hablemos.
Por lo general su restriccién viene dada por factores de caricter religioso.
En el caso de la tradicién judeo-cristiana, la carne se encuentra marcada
con un caricter negativo a priori. El Antiguo Testamento se encarga de
ello: la sangre no debe estar presente en las comidas, tan sélo después del
diluvio universal Dios dio la oportunidad de comer carne al hombre. Lo
vegetal es puro y lo animal siempre tuvo un caricter impuro, pecaminoso,
y desde la Edad Media la Iglesia catélica dirigié sus prohibiciones alimen-
tarias en esta direccién: durante la Cuaresma se establece un calendario
alimentario-gastrondémico en el que los dias de “vigilia” marcan con rigor
los dias sin presencia de este alimento ni de su grasa.

La contraposicién gula-ayuno es también interesante, y enlaza con los
temas que siguen a continuacién: el Carnaval y la Cuaresma. Don Carnaval
(o Carnal) y Dofia Cuaresma conforman una alegoria que se puede disfru-
tar en El libro del Buen Amor, del Arcipreste de Hita, y asi se les llama en
muchas localidades donde se les representa. El nombre carnaval se relacio-
na con varias etimologias: carnem levare (dejar la carne) en latin, o carnevale
(la carne, estd bien) en italiano; se celebra unos 46 dias antes de la Pascua
de Resurrecci6n cristiana, y viene marcado por su tono festivo, abundan los
disfraces, la presencia de los animales en algunos de los festejos, los excesos
en el color, la vestimenta, la musica, la exaltacion de la alegria y el gozo (que
se identifica con el de la carne).

A través de una serie de textos literarios se ponen de manifiesto algu-
nos actos propicios de la época carnavalesca. Vamos a disfrutar de algunos.
Gaspar Lucas Hidalgo, en su obra Didlogos de Apacible Entretenimiento
(Barcelona 1606), afirma:

Martes era, que no lunes,
Martes de Carnestolendas,

Vispera de Ceniza,



Primer dia de Cuaresma.

Ved qué martes y qué miércoles,
Qué vispera y qué fiesta;

El martes lleno de risa,

El miércoles de tristeza.

La mujer se viste de hombre,

y el hombre se viste de hembra.
iQué abundancia de cosas,
Qué aparato de mesas,
Capones, pavos, perdices,
conejos, gallinas tiernas.

iQué de gritos por las calles,
Qué de burlas, qué de tretas,
Qué de harina por el rostro,
Qué de mazas que se cuelgan;
Y con ser tan grande el frio,

la gente se abrasa y quema

En un fuego que jamds

Mir6 Nero de Tarpeya;

El contraste entre la alegria del martes de Carnaval y la tristeza del miér-
coles de ceniza lo expresa también Juan de la Encina, un poeta, musico y
autor teatral de la época de los Reyes Catdlicos, en la segunda égloga de
Antruejo, Carnal o “Carnestollendas”. La citada égloga concluye con un vi-

llancico que comienza as:

Hoy comamos y bebamos

y cantemos y holguemos,
que mafiana ayunaremos.
Por honra de Sant Antruejo
parémonos hoy bien anchos,

embutamos estos panchos,

FIESTAS Y
RITUALES



X ENCUENTRO PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL PATRIMONIO
INMATERIAL DE PAISES IBEROAMERICANOS

recalquemos el pellejo.

Que costumbre es de concejo
que todos hoy nos hartemos,
que mafiana ayunaremos.
Comamos, bebamos tanto
hasta que nos rebentemos

que manana ayunaremos.

El entremés titulado “Las carnestolendas’, de Calderén de la Barca, ya en
el Siglo de Oro, nos introduce también en el mundo culinario del carnaval.

El vejete, protagonista de dicha obra, exclama:

iOh loco tiempo de carnestolendas,
Diluvio universal de las meriendas,

Feria de casadillas y roscones,

Vida breve de pavos y capones,

Y hojaldres, que al doctor le dan ganancia,
Con masa cruda y con manteca rancia!
Pues ¢qué es ver derretidos los mancebos
Gastar su dinerillo en tirar huevos?

(...)

No hay quien no tema en las carnestolendas.
El capén teme muerte supitana,

El gallo ser corrido en la campaia,

El perro, de la maza el desconcierto,

La dama, de que el perro sea muerto,

Las estopas, de verse chamuscadas,

Las vejigas, de estar aporreadas,

La sartén, si su tizne alguno pringa,

El agua, que la sorba la jeringa,

El salvado, de andar siempre pisado,

Siendo a un tiempo salvado y condenado,



Cercan a nuestras ganas estos dfas
Ejércitos de mil pastelerias;
Y tal hambre en el cerco padecemos,

Que hasta las herraduras nos comemos.

Las celebraciones comienzan a partir del Jueves Lardero (de Lardum
o lardium, tocino o grasa de cerdo) o de Carnaval, una semana antes del
Miércoles de Ceniza, momento en el que comienza la Cuaresma. Respecto
a este dia existen muchos dichos y refranes de referencia gastrondmica, por
ejemplo en Soria dicen que el “Jueves lardero chorizo entero’, o en Aragén
“el Jueves Lardero, longaniza en el puchero’, y todos reflejan la importan-
cia de la carne que posteriormente va a estar vetada. También se conoce
este dia en ciertas localidades cercanas a la comunidad de Madrid como el
“Dia de la tortilla’, un dia en el que la poblacidn se retine a las afueras de la
ciudad para comer en el campo, y qué comida mds popular y prictica para
este momento que la tortilla espafiola, a base de huevo, patata y cebolla con
chorizo para celebrar la ocasion.

En la zona del levante espafol (Valencia, Murcia, Catalufia, hasta Ara-
g6n y Baleares) también se conoce esta fecha como el dia de la Mona. Su
nombre tiene origen drabe, munna, que significa“provisién de la boca”y era
un regalo que los moriscos (musulmanes bautizados, convertidos al cato-
licismo romano con los Reyes Catélicos, numerosos en el sur de Aragén y
Valencia) hacian a sus sefiores.

En este dia (festivo en muchas comunidades espafiolas) la costumbre
marca que las familias se reinan y salgan al campo a comer la mona, que se-
gan la tradicién debe regalar el padrino a su ahijado. El festin se acompafa
de paella, conejo, cordero, la presencia de las brasas para cocinar, y el vino,
cémo no. La mona es un bollo o torta con base de huevo, harina y aziicar,
que se decora con huevos con la cdscara pintada de colores. Sus formas son
variopintas, aunque las formas de animales como la serpiente, lagartija o

mono son muy comunes.

FIESTAS Y
RITUALES



X ENCUENTRO PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL PATRIMONIO
INMATERIAL DE PAISES IBEROAMERICANOS

Coincide ademas la fecha en la que nos estamos centrando (la segunda
quincena de febrero es cuando se empieza a celebrar el Carnaval) con la
época en la que los productos de la matanza del cerdo ya estin embutidos,
y se consumen aprovechando el invierno. El cerdo esta extendido por toda
la peninsula ibérica en diferentes razas que dan lugar a los diversos tipos
de productos derivados de éste. La costumbre de la matanza es ancestral, y
aunque sea dificil de concretar, pueblos antiguos de Europa como los celtas
también la practicaban.

La matanza del cerdo es una reunién familiar que se desarrolla durante
un par de dias, en la cual se necesita de la colaboracién de todos. El animal
es engordado durante unos 10 meses aproximadamente antes de su sacri-
ficio, la presencia de verduras, restos de frutales en otofio, o frutos como la
bellota en ciertas zonas del sur y el oeste de Espafia, hace que el engorde
esté planificado y el animal coja el peso (en arrobas) adecuado. El dia del
sacrificio debe ser un dia frio y soleado, de ser posible con helada previa,
para ayudar con las condiciones climdticas a las de la preparacién del cerdo
y su despiece y elaboracién de sus derivados. Es un dia de reunién, alegre,
festivo, ya que un cerdo podia surtir de carne e infinidad de subproductos a
toda una familia durante el invierno, cuando en otras épocas no habia mis
posibilidad de comer otra carne para ciertos sectores de la poblacién.

Asi pues, hay todo un mundo de comidas y bebidas que acompafian este
dia, y elaboraciones que se realizan a partir de lo obtenido del animal, que
suele ser casi todo: se dice que del cerdo, hasta“los andares”. Desayuno con
aguardiente, almuerzo con migas, hacer entre las brasas de la chimenea la
llamada “prueba” del chorizo o salchichén, para comprobar que se le da el
punto de sal y especias adecuado al embutido... Y reservar la grasa, que
es un conservante perfecto para otras preparaciones (lomo en manteca o
de orza), y muy utilizada en la reposteria tradicional, por su barato coste
y abundancia en las zonas rurales. Son numerosas las tortas, dulces, bo-
llos, etc., que se realizan a base de manteca de cerdo: perrunillas, mante-
cados, polvorones, roscos... todos consumidos en su mayoria en la época

invernal.



Mientras que la “despedida” de la carne atin permanece en la memoria
de algunos con sus excesos gastrondémicos y festivos, para los seguidores
de los ritos cristianos empieza un momento de circunspeccion, en el que se
intentar4 abstenerse de todo lo que anteriormente ha proporcionado pla-
cer y alegria al cuerpo y al espiritu, en aras de Cristo y su préxima Pasién.
Una vez adentrados en la Cuaresma cristiana, nos referimos a costumbres
o tradiciones que pocos contemplan ya por estos motivos exclusivamente;
la dieta se veia restringida (a excepcién de aquellos que por su dura labor
en el campo se podian “librar”), y con ella la presencia de aquellos platos
ricos en pescado, legumbres y verduras primaba. El bacalao es el rey, indu-
dablemente, debido a la tradicién y a la facilidad de conseguirlo salado en
pueblos donde la comunicacién no permitia la llegada de pescado fresco.
Asi, observamos como elaboraciones a base de este pescado se extienden
por toda la peninsula: el potaje de vigilia (garbanzos guisados con bacalao,
acelgas o espinacas), las pavias o bufiuelos de bacalao, el bacalao con tomate
o en ensalada con naranja, muy localizada en Andalucia oriental, son un
ejemplo de la variedad que podemos encontrar hoy en dia para disfrute del
paladar.

En cuanto a los dulces, hay un gran surtido que se disfruta exclusiva-
mente en esta época (algunos también en Navidad), y entre sus ingredien-
tes es comun encontrar la miel, especias como la canela, el anis, el clavo, y
frutos secos como la almendra o las nueces. Torrijas, pestifios, roscos, hor-
nazos, bufiuelos, cocinados de un sinfin de maneras: al horno, rebozados,
fritos, cubiertos de azticar u otras terminaciones dulces que aseguran un
sabor tan agradable que podrian hacer olvidar por momentos los sacrificios
gastrondémicos que en otro sentido se cumplen en la misma fecha.

En todos los pueblos de Espafia se pueden enumerar las costumbres

cristianas que marcan las fiestas o celebraciones:

Semana Santa- Pascua de Resurreccién.
Romerias (a partir de la Pascua de Resurreccién y hasta la época

veraniega).

FIESTAS Y
RITUALES



X ENCUENTRO PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL PATRIMONIO
INMATERIAL DE PAISES IBEROAMERICANOS

Todos los santos (1 de Noviembre).

Navidad.

Y, por otro lado, podemos enunciar algunas de las fiestas “profanas” o

civiles:

Carnaval.

Afio nuevo.

Dia de cada autonomia.

Feria de cada localidad (siempre en primavera y hasta el comienzo del
otofio).

Fiestas de la recoleccidén en zonas rurales.

Todas ellas llevan implicitas una forma de realizar el acto de comer y
beber, un simbolismo, una comensalidad. El hombre, que es el tinico ser vi-
vo que cocina, hace del acto de alimentarse todo un alarde de sociabilidad,
de comunidad, de identidad y reconocimiento. A su vez los alimentos, las
elaboraciones, también “marcan” estos actos, siendo asi ficil de reconocer

tanto en el calendario como en la regidn, cada elaboracién y su significado.

Bibliografia

CONTRERAS, J. y GARCIA, M. Alimentacién y Cultura. Perspectivas
antropoldgicas, Ed. Ariel.
HARRIS, M. Vacas, cerdos, guerras y brujas, Ed. Alianza Editorial.



Siivia Isva

Profesora técnica de formacidn profesional: especialidad en cocina y paste-
leria, con experiencia laboral en restaurantes y hoteles donde realiza cocina
de caricter regional actualizada, con especial trato de productos autécto-
nos y de postres de su predileccién. Ha tenido experiencia docente en el
Hotel Escuela de Santo Domingo en Malaga, Espafia, como jefa de Partida
y profesora técnica, ademds de haber trabajado en la Escuela de Hoteleria
del Instituto de Ensefianza Secundaria Heliépolis en Sevilla. Actualmente
imparte clases en el Instituto de Ensefianza Secundaria Saltés de Punta

Umbria, Huelva, en el grado superior de Restauracién.

FIESTAS Y
RITUALES



El ritual del matrimonio quechua y aymara
en Bolivia y su comida ritual

Norma Reyes,
Bolivia

A nivel citadino poco a poco van desapareciendo las costumbres ancestra-
les. Sélo el indio, aferrado a su tradicién, que es amalgama de lo nativo y
lo hispano, las mantiene vigentes, y por ello atin a los mismos individuos
de otros estratos sociales les sorprende y hasta les parecen curiosidades al-
gunas costumbres que superviven en los aymaras, quechuas y chiriguanos.
Una costumbre que se mantiene en las comunidades quechuas es la del
matrimonio, el cual tiene un ment de caricter ceremonial, cuyo contenido

consiste en:

Primer Plato: El Blanco, nombre que se da a una sopa de mani con caldo

de pollo o espalda de cordero.
Segundo Plato: Picante de pollo, con papas y chuio.

Tercer Plato: Pelachi Uchu (quechua: aji de maiz pelado), preparado con

pataska (mote de maiz pelado), aji colorado, charque y papita menuda.

Ingredientes:

3 kg. Mote de maiz pelado

Y% 1b.  Aji colorado molido en vaina
1kg.  Charque

4kg.  Papita menuda cocida



Ylt.  Aceite vegetal
1kg.  Cebolla morada

Sal y pimienta

Preparacién: Dejar en remojo la noche anterior el maiz pelado para
que quede suave, al dia siguiente hacerlo cocer en una olla durante 2 horas.
Poner a cocer el charque en una olla con un poco de sal, sacarlo, martajar
y desmenuzar. Hacer cocer la cebolla y el ajo con un poco de aceite hasta
que quede transparente la cebolla. Agregar el aji molido y dejar cocer por
15 minutos. Finalmente mezclar con el charque, el mote de maiz, las papas
cocidas y servir.

Existe un cuarto plato que no es servido a los invitados principales, sino
que estd reservado a los invitados de segunda clase o para los mirones que
merodean la fiesta: se llama cantu uchd, frase que se podria traducir como
“aji para los de alrededor”. Realmente es comida de segunda clase cuya ela-
boracién lleva mote de maiz pelado, papa menuda y aji colorado molido, y
se lo sirve en tutumas.

Después de los tres platos, se sirven las masas que son: rosquetes, empa-
nadas, bizcochos y torta. Para culminar se sirven sendas tutumas de akha
(chicha de maiz), momento que es denominado akheada.

En estas ocasiones los aymaras también tienen costumbres propias que
observan estrictamente. Después de efectuada la ceremonia matrimonial,
cuando estin en camino de regreso a la casa, brindan por la felicidad de
la pareja y los flamantes esposos invitan a una comida especial preparada
con quinua y denominada wawas, semejante a la quispifia, acompafiada de
bufiuelos. Esta comida es obligacién que la preparen y la ofrezcan los pa-
drinos mayores y menores.

Ya en la casa lo que se ofrece a los invitados serd: buniuelos, quispifia
y tostado; y de bebidas: chicha y alcohol. Para tal dia han degollado una
pareja de ovejas, macho y hembra; y antes de sacrificarlos han colocado a
los animales en el suelo, hocico con hocico, mirdndose, remedando a dos

personas recostadas. Los invitados van llegando por parejas a la fiesta. La

FIESTAS Y
RITUALES



11490

X ENCUENTRO PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL PATRIMONIO
INMATERIAL DE PAISES IBEROAMERICANOS

mujer lleva en una ollita el ahogado, y el hombre en una tarilla la bufiuelosa
y la quispifia, o las arvejas o el maiz tostado o la fruta de estacién. Es el pre-
sente tradicional de la ceremonia en el matrimonio indigena de la regién.

La mujer es la encargada de entregar a la jacha madrina la ollita con el
ahogado; y el hombre la tarilla con la quispifia o con el producto escogido
de presente al jacha padrino; ellos a su vez los pasan a sus ahijados, quienes
prueban una cucharadita del ahogado y devuelven el recipiente a los padri-
nos encargados de vaciar el resto del contenido en ollas grandes que tienen
delante.

El ahogado es una especie de sopa que se prepara de cebolla picada
finamente, carne de cordero, manteca, pedacitos de charque y un huevo es-
calfado en el caldo.

La quinua fue el principal cultivo de los Andes y el principal alimen-
to de los incas, por considerarlo sagrado. La chenopodium quinua, llamada
“madre grano” por los incas, se cultiva desde hace mis de cinco mil afios en
tierras que van de los 3.000 a los 4.000 metros sobre el nivel del mar, con
una precipitacién de 200 a 400 milimetros de lluvia anual, como lo atesti-
guan granos de estos cereales encontrados junto a las momias enterradas
en todo el antiguo imperio. El valor nutritivo de la quinua es comparable al
de la leche materna. Es un alimento completo y balanceado, muy superior
a los alimentos de origen animal como la carne, la leche, los huevos y el
pescado. El analisis de los granos muestra un alto contenido de proteinas,
carbohidratos, minerales y vitaminas, que los hacen aptos para la alimen-
tacion de personas que realizan grandes esfuerzos fisicos, atletas, nifios,
mujeres embarazadas, convalecientes y desnutridos crénicos. Los granos
poseen todo el restante de los aminoacidos esenciales que el cuerpo huma-
no no metaboliza para completar las proteinas. Se destaca la lisina, que es
de suma importancia en el desarrollo de las células cerebrales, y la metio-
nina, que interviene en el metabolismo de la insulina. Es también muy rica
en calcio y magnesio. En la cocina se emplea en la elaboracién de panes, ja-
rabes, dulces, helados, mermeladas, masas, tortas, etc. La coccién del grano

de quinua es répida, de unos 15 minutos. Se la comercializa en granos, en



hojuelas y harina. El afio 2008 desde el altiplano boliviano se exportaron
2.500.000 toneladas métricas de quinua, especialmente a Alemania, Ho-
landa, Japén, Austria y Francia.

El chufio es uno de los alimentos tradicionales de los aymaras y que-
chuas. Consiste en extender las papas sobre oportunos terrenos y exponer-
las de 4 a 8 dias a la intensa helada nocturna; ésta congela las papas que
diariamente son revisadas para comprobar el correcto proceso. La segunda
etapa es el pisado de las papas para la extraccién del liquido, la siguiente es
la exposicién al sol y el descascarado por frotacién al suelo. Aqui es cuando
el chufio adquiere el color negro y se embolsa para su almacenamiento o
consumo. El sabor agradable del chufio hace que se integre a infinidad de
platos de la cocina criolla. También es un buen regulador de las funciones
estomacales e intestinales.

Por tltimo, el charque viene del quechua charqui, que era como los incas

llamaban a tajadas de carne, frutas o legumbres secadas al sol.

Bibliografia

Antonio Paredes-Candia. 1990. La comida popular boliviana. La Paz, Boli-
via: Editorial Popular, 1990.

NormaA REYEsS

Realizé estudios de diplomado en la Escuela Wilton en Estados Unidos,
en el Cordon Bleu de Paris y en la School of Sugar Craft Squiers Kitchen s
de Londres. Profesora de reposteria y cocina con mas de 36 afios de expe-
riencia. Autora del libro El arte de la reposteria con Norma. Miembro de
AREGALA - Asociacién de Restauradores de las Américas.

FIESTAS Y
RITUALES



La festividad del Sefor de los Milagros y el Turron de
Dofa Pepa

Miryam Rodriguez,
Pert

El Turrén de Dofia Pepa es un dulce tradicional peruano relacionado
con la festividad del Sefior de los Milagros, formado por tres o mis pa-
los de harina distribuidos de manera horizontal y vertical, banado con
miel de chancaca y decorado con grageas y confites de varias formas y

colores.
Historia

Se atribuyen tradicionalmente dos origenes al tradicional postre limeo,
que recuerda a la esclava Josefa Marmanillo, proveniente del cercano valle
de Cafiete, reconocida como buena cocinera. La primera historia, la mas
difundida en la historia oral, cuenta que hacia fines del siglo XVIII Josefa
Marmanillo comenz6 a sufrir una parélisis en los brazos, enfermedad que
posibilité que fuera liberada de la esclavitud, pero que al mismo tiempo —al
impeditle trabajar— la dejaba sin posibilidad de sustento. En tales circuns-
tancias escuché rumores sobre los milagros que realizaba la imagen del
Cristo de Pachacamilla, viaj6 hasta Lima, y tanta fue su fe y devocién que
se recuperd de su enfermedad, y en agradecimiento cre6 el dulce dedicado
al Cristo de Pachacamilla, actualmente llamado Sefior de los Milagros. En
la siguiente salida del Senor, Josefa levanté el turrén, ofreciéndoselo. Al
regresar a Cafiete, la esclava aseguraba que el Cristo la habia mirado son-

riendo mientras bendecia la ofrenda.



También existe una variacién de esta versién que afirma que Josefa llevé
por primera vez el turrén a la procesién y se lo ofrecié al Cristo de Pachaca-
milla, curdndose al retornar a Cafiete. De cualquier forma, en los afios pos-
teriores siempre regresd a Lima para ofrecer su turrén en las procesiones
del Cristo morado a los fieles, tradicién que continuaron su hija, su nieta, y
las generaciones posteriores.

La segunda versién refiere que un virrey organizé un concurso premian-
do a quien hiciera un alimento agradable, nutritivo y que se pudiera conser-
var por varios dias: la ganadora habria sido Josefa Marmanillo, por lo cual
su apodo Do7ia Pepa quedé asociado al postre. Diversos documentos del
siglo XIX dan cuenta de que el postre en ese entonces también se conocia
como “turrén de miel” o “turrén del Sefior de los Milagros’, como un mejo-
ramiento y modificacién del cldsico turrén espafiol con elementos nuevos y
originales. El bautizo definitivo con el nombre de Turrén de Dofia Pepa,
en recuerdo de su inventora, se produjo recién a inicios del siglo XX.

Durante las épocas colonial y republicana existieron personas dedicadas
exclusivamente a la venta del turrén, conocidos como “turroneros” o “turro-
neras’, quienes fueron representados en crénicas y acuarelas costumbristas

como las de Pancho Fierro y del francés Charles Angrand.

Impacto sociocutural

En octubre de 2008 se preparé el turrén de Dofa Pepa mis grande del
mundo, que alcanzé los 161 metros de largo y fue preparado en la cuarta
cuadra de la Avenida Tacna, en el centro de Lima, zona donde abundan los
puestos de venta de turrén, muy cercana al santuario del Sefior de los Mi-
lagros. El 18 de octubre de 2009 se prepard, de nuevo, el turrén de Dona
Pepa mas grande del mundo, que esta vez alcanzé los 307 metros de largo
y fue preparado por los alumnos de un instituto de cocina en el Parque de
los Préceres en Jestis Maria.

El afo 2008 se estima que la produccién del Turrén de Dofia Pepa

alcanzé los 540 mil kilos, considerando solamente las tres mil panaderias

FIESTAS Y
RITUALES



1494

X ENCUENTRO PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL PATRIMONIO
INMATERIAL DE PAISES IBEROAMERICANOS

agrupadas en la Asociacién Peruana de Empresarios en Panaderia y Pas-

teleria (ASPAN).

Ingredientes

Miel de chancaca

La miel, un aporte africano a la gastronomia peruana, es la que princi-
palmente le otorga el sabor dulce al turrén. Si bien los palitos de harina casi
no presentan sabor, la combinacién de ambos ingredientes produce un gus-
to extraordinario. La miel tomar4 el punto de bola blanda cuando esté lista.
Esta miel no sélo se prepara a partir de chancaca (primera miel o melaza
sin refinar de la cafia de azticar); son varios los ingredientes que se ponen a
hervir junto con el agua: frutas dcidas como pifa, naranja, membrillo, etc.,

y especias como canela y clavo de olor.

Grageas y confites

Por tradicién, el Turrén de Dofa Pepa se decora con distintos tipos de
grageas, entre éstas tenemos:

Grageas: Son diminutas esferas de diferentes colores, éstas son las que
se colocan inicialmente y no debe quedar ningtin espacio de miel vacio.

Bolitas de caramelo: Son mis grandes que las grageas, vienen también
en distintos colores y tienen dos tamanos diferentes.

Palitos: Son alargados y también presentan varios colores.

Figuritas: Son planas y vienen en varios colores, presentan formas par-
ticulares como estrellas, medialunas, circulos, corazones, etc.

Caracoles: Vienen en distintos colores, adentro traen un papel con un

mensaje, igual que las galletas de la suerte.
TURRON DE DONA PEPA

1 kilo harina sin preparar

Y kilo manteca vegetal



FIESTAS Y
RITUALES

Y kilo margarina

25 grs. polvo de hornear

6 Unds. yema

5 grs. sal

5 c.c. vainilla

20 grs. ajonjoli tostado

15 grs. anis (10 grs. para la infusién y 5 grs. para la masa)
15 gotas colorante amarillo huevo

150 ml. agua hirviendo

Mezclar la harina con la margarina y la manteca hasta formar una granu-
lacién como de arena. Agregar el ajonjoli y el anis tostado. Incorporar la
infusidn tibia. Amasar. Formar palitos. Colocar en placa engrasada. Llevar

al horno de 150 °C durante 20 minutos.

Miel

1 kilo de azticar rubia

1 membrillo chico

1 naranja chica sin pepas
1 rodaja de pifia

1 raja de canela

3 clavos de olor

Y taza de jugo de limén

Y5 taza de agua

Colocar todos los ingredientes en una olla hasta que tome punto de hilo
flojo. 150 °F con termémetro para miel (retirar las frutas), punto de la miel

245 °C,

Decoraciéon

Caramelos especiales para turrdén: grageas, confites, figuritas...



X ENCUENTRO PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL PATRIMONIO
INMATERIAL DE PAISES IBEROAMERICANOS

Armado del Turrén

1496

Intercalar los palitos con la miel de manera horizontal y vertical. Al final
colocar una capa de miel. Decorar con grageas.

Receta proporcionada por la chef de pasteleria Miryam Rodriguez.

Bibliografia

ZAPATA ACHA, Sergio (noviembre de 2006). Diccionario de gastrono-
mia peruana tradicional, 1 edicidén, Lima, Perti: Universidad San Martin

de Porres.

Miryam RoDRiGUEZ

Magister en Marketing Turistico y Hotelero de la Universidad de San
Martin de Porres. Sommelier docente del Instituto Le Cordon Bleu, Perd.
Chef de pasteleria en CENFOTUR con estudios de especializacién en
Artesania en el azticar en Perth, Australia. Actualmente es docente en la
Universidad de San Martin de Porres en el 4rea hotelera de la Escuela Pro-
fesional de Turismo y Hoteleria. Ha trabajado en cruceros por el Caribe y
Europa en el rea de pasteleria y tiene 20 afios de experiencia como docente

en diversas instituciones del Perti.



El Chiri Uchu y la Fiesta del Corpus Christi en Cuzco

Germadn Mori,

Peru

El 24 de junio de cada afio se celebra en Cuzco la fiesta del Inti Raymi con el
fin de adorar al dios sol de nuestros antepasados (incas) en la impresionante
explanada de Sacsahuamdn, muy cerca de Cuzco. La ceremonia se dedica-
ba a la adoracién del Sol porque era él quien hacia que los campos fuesen
fértiles. Era una fiesta dedicada a la creacién del fuego nuevo, con sacrificios
de animales incluidos (en concreto, llamas). La efigie de Inti, la deidad solar
principal de los incas, bajo la forma de un disco de oro con rasgos humanos,
era colocada en los templos frente a una puerta que se orientaba hacia el le-
vante para que reflejase los albores del amanecer. Justo en el momento de la
salida del astro rey, el Inca elevaba los brazos al sol y exclamaba: jOb, mi sol!
iOb, mi sol! Envianos tu calor, que el frio desaparezca. jOb, mi sol! En medio de
la expectacién general, mientras el sol iluminaba las cimas de las montanas, la
multitud entonaba a coro sus cantos de alabanza. De rodillas, con los brazos
en alto, miles de voces se fundian en un excelso cdntico acompafiado con los
acordes de cientos de instrumentos musicales.

Este gran festival (que antafio duraba tres dias) se sigue practicando y repre-
sentando hoy en dia para conmemorar la llegada del solsticio de invierno, con
un inocultable tufillo turistico. Los habitantes de la zona se engalanan con sus
mejores prendas al estilo de sus antepasados quechuas y recrean el rito inca tal
y como se realizaba (mds o menos) durante el apogeo del Tahuantisuyo. Bajo
la férula de los conquistadores espafioles, a esta fiesta de Inti Raymi se le dio un

caricter secreto, haciéndola coincidir con el dia de Corpus Christi.



11498

X ENCUENTRO PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL PATRIMONIO
INMATERIAL DE PAISES IBEROAMERICANOS

Relacionado con esta fiesta, en Cuzco se elabora un potaje ancestral de
los incas llamado Chiri Uchu, que hoy es considerado como plato emble-

mdtico del Cuzco.
Gastronomia y cosmovisidn inca

La dualidad siempre estd presente en el mundo andino, de ello no podian
sustraerse los alimentos. Es por ello que definfan todo lo comestible que
se producia sobre la tierra como alimento orjo, también llamado alimento
macho. Todas las sustancias comestibles que habia debajo de la tierra eran
llamadas alimentos chinas o alimentos hembras. Estas divisiones tenian
subdivisiones (ambas iguales); el orjo podia ser jonii o chiri, términos que
traducen alimento cdlido o alimento frio.

Edwin Chavez Farfin, investigador de la cultura andina, afirma
que el Chiri Uchu es un registro histérico de la diversidad étnica que
componia la ciudad de Cuzco. El estudioso refiere que cada uno de los
diez elementos que componen el plato bandera de la ciudad de Cuzco
son productos de diferentes regiones naturales del antiguo Tahuantin-
suyo, los cuales en el Chiri Uchu comparten un solo espacio, pero sin
mezclarse, pues cada uno de ellos es preparado y sazonado en forma
independiente.

Los diez productos que componen el plato, como dice la frase, “estin
juntos pero no revueltos”. En éste se refleja la organizacién social actual y
pasada de los habitantes de la ciudad. Cada uno de los ingredientes sélo
son mezclados en la boca, es el sujeto quien los procesa luego de ingeritlos.
Es el denominado tupa llaspa, que significa“mezclando uno con otro mien-

tras se come’, pero en sociedad se los presenta asi, por separado.
La celebracion del Corpus Christi

La fiesta del Corpus Christi, impuesta por los espafoles, tuvo una ripida

aceptacidn por parte de los indios peruanos de esa época, ya que asociaban



el rito de la Eucaristia con el Sol radiante. Los indios se alegraban tanto
que el plato que brindaban a los sacerdotes e invitados debia tener lo que
mds le agradaba a sus Padres Tutelares. El cuy es el alma de este plato y
debia ser preparado con la técnica del canca (asar). Se sirve acompanado
de una generosa racién de maiz tostado, tortilla de hierbas, queso blanco y
productos marinos como algas y huevas de pescado. Sin duda alguna estos
tltimos ingredientes recuerdan las antiguas costumbres peruanas hacia los
dioses incaicos. Y por supuesto se bebia chicha (maiz fermentado). Todos
los ingredientes de este plato deberian estar frios, o como lo llamaban, chiri.
Esto para dar cumplimiento a la dualidad: el Sol era cilido, por lo tanto

comia frio.

Receta del Chiri Uchu

1- Gallina hervida

Limpiar y lavar una gallina. Atar el ave para que conserve su forma y sea
mis ficil trincharla. Cubrirla con agua fria y llevar a fuego lento. Espumar
el caldo, bajar el fuego y anadir una rama de apio, un trozo de poro, un
pedazo de cebolla, dos dientes de ajo, unos granos de pimienta de chapay
sal al gusto. Dejar cocinar a fuego bajo sin que el caldo llegue a ebullicién.
Cuando la gallina este cocida, dejarla escurrir. Quitarle las cuerdas que la

ataban y cortatla en trozos.

2- Huaraca otullan o morcilla de cuy

Una vez sacrificado el cuy se procede con mucho cuidado a recoger la
sangre, extraer los interiores y lavarlos en abundante agua. Reservar el tu-
1lan, una tripa gruesa y grande que servird para contener el relleno. Picar
finamente los interiores del cuy, papas cocidas, hojas de huacatay, cebolla
china (incluyendo la parte verde y cola). Mezclar todos los ingredientes y
condimentarlos con ajos, comino molido y sal al gusto. Rellenar el tullan y
atarlo con un hilo. Untar con aceite y freirlo o asarlo a la parrilla o llevarlo

al horno (junto con los cuyes).

FIESTAS Y
RITUALES



::500::

X ENCUENTRO PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL PATRIMONIO
INMATERIAL DE PAISES IBEROAMERICANOS

3- Cochayuyo
Lavar el cochayuyo para eliminar todo resto de arena. En una olla llevar
a ebullicién agua y sal, introducir el cochayuyo y retirar. Cortar la coccién

en agua fria.

4- Cecina hervida

Poner la cecina en una olla y cubrirla con agua fria. Llevar a ebullicién e
inmediatamente bajar el fuego. La cecina debe cocinarse a fuego moderado,
sin que el agua llegue a hervir por completo. Una vez cocida la cecina reti-

rarla del agua y cortarla en trozos.

5- Cau cau
Lavar y remojar el cau cau (huevera de pescado marino seca) en agua
tibia para que se hidrate. Colocar en una olla con un poco de sal y cubrir

con agua fria. Cocinar a fuego lento. Retirar una vez cocido.

6- Tortilla de maiz

Licuar 300 gramos de maiz fresco con un poco de caldo de gallina hasta
formar una pasta. Mezclar con 100 gramos de la parte verde de la cebolla
china finamente picada, un poco de orégano restregado con las palmas de
las manos, un poco de palillo o ctircuma (opcional), 2 cuchararadas de ha-
rina preparada y sal al gusto. Batir 4 claras a punto de nieve con una pizca
de sal, agregar las 4 yemas una por una y seguir batiendo. Mezclar de ma-
nera envolvente la pasta de maiz con los huevos. Si fuera necesario agregar
un poco de caldo de gallina. Verificar la sazén.

En una sartén honda calentar el aceite suficiente para hacer una tortilla
gruesa del tamafio de la sartén. Darle vuelta con cuidado para que se dore
por el otro lado. También se pueden hacer las torrijitas individuales, frien-

do en abundante aceite un cucharén de pasta por persona.



FIESTAS Y
RITUALES

7- Cancha (maiz tostado)

2501

Rociar un kilo de maiz blanco seco con agua con sal, mezclar bien y
tostar en una olla con un poco de aceite muy caliente a fuego fuerte. Tapar

la olla e ir sacudiendo hasta que el maiz dore parejo.

8- Cuy canca
Sazonatlo con huacatay, comino, sal y ajo. Hornear por espacio de 45

minutos.
9- Queso fresco

10- Rocoto entero

Bibliografia

www.chiriuchu.

www.municuzco.chiriuchu

www.cronicaviva.chiriuchu

www.perucan.chiriuchu

CALLEJO, Jesus. Fiesta sagrada. Sus origenes, ritos y significado que perviven

en la tradicion de los pueblos.

GERMAN MoORI

Estudié Cocina Bisica y Avanzada en CENFOTUR, con diplomados de
Educacién a la Calidad y de Educacién de Sistemas de Gestidén Integrado.
Licenciado en Ciencias Histéricas, Sociales y Filoséficas en la Universi-

dad Inca Garcilaso de la Vega. Chef ejecutivo certificado por la WACS del


http://www.chiriuchu
http://www.municuzco.chiriuchu
http://www.cronicaviva.chiriuchu
http://www.perucan.chiriuchu

X ENCUENTRO PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL PATRIMONIO
INMATERIAL DE PAISES IBEROAMERICANOS

Ecuador. Ha sido chef ejecutivo del restaurante del Club Social Miraflores,
Lima, y del restaurante Vila Nova, Lima. Ha realizado asesorfas para el
servicio de catering y otros en ciudades como Lima, Cajamarca y Chiclayo.
Actualmente ejerce como chef docente de la Universidad de San Martin de

Porres. Tiene una experiencia laboral de 27 afos.



El Mole Poblano y el Festival del Mole en Puebla

Fernando Barrales,
Meéxico

En México el acto de cocinar es considerado como una de las actividades
mds importantes, cumple funciones sociales y rituales determinantes como
la instalacién del altar de muertos, la fiesta de quince afios, bodas y festi-
vales gastronémicos. La hora de la comida en nuestro pais es sumamente
valorada como reunién familiar. De hecho, es comiin que cada reunién gire
alrededor de la comida.

La gastronomia mexicana siempre ha sido calificada como una cocina
de gran influencia barroca, resultado de un mestizaje culinario. EI mole
poblano es el platillo nacional por excelencia, revestido de controversias
y mitos, un guiso indispensable en todo tipo de eventos, consumido cual-
quier dia del afio, lo mismo en una casa particular, un restaurante lujoso o

una pequena fonda.
Historia

El origen del mole se pierde en la leyenda o se ubica en las grandes cocinas
de los conventos poblanos de la Colonia. Una versién sostiene que el mole
poblano habria sido creado en 1680 en la cocina del Convento de Santa
Rosa, ubicado en la ciudad de Puebla. Cuenta la leyenda que en una oca-
sién Juan de Palafox, virrey de la Nueva Espafia y arzobispo de Puebla,
visit6 su didcesis. Un convento poblano le ofrecié un banquete, para el cual

los cocineros de la comunidad religiosa se esmeraron especialmente.



:504::

X ENCUENTRO PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL PATRIMONIO
INMATERIAL DE PAISES IBEROAMERICANOS

El cocinero principal era fray Pascual, que ese dia corria por toda la co-
cina dando 6rdenes ante la inminencia de la importante visita. El mismo
fray Pascual comenzé a amontonar en una charola todos los ingredientes
para guardarlos en la despensa y era tal su prisa que fue a tropezar exacta-
mente frente a la cazuela donde unos suculentos guajolotes estaban ya casi
en su punto. Alli fueron a parar los chiles, trozos de chocolate y las mas
variadas especias, echando a perder la comida que debia ofrecerse al virrey.
Un rato mis tarde, el fraile no pudo creer cuando todo el mundo elogié el
accidentado platillo.

No obstante, lo cierto es que el mole no es producto de una casualidad,
sino el resultado de un lento proceso culinario iniciado desde la época pre-
hispanica y perfeccionado, si, en la Colonia, cuando la cocina mexicana se
enriquecié con elementos asidticos y europeos. Cada regién imprimi6 en el
mole su sello propio y asi fueron surgiendo el mole poblano, el mole negro
de Oaxaca, el mole amarillito del sureste, el mole coloradito del Valle de
Meéxico, el ranchero de la Altiplanicie y otros muchos que nos asombran

tanto por su complejidad como por su sencillez.
El Mole Poblano

La historia del mole se remonta a la época precolombina. Se narra que
los aztecas preparaban para los grandes sefiores un platillo complejo
llamado mulli, cuyo significado es potaje o mezcla. Hay varias versiones
sobre el origen del mole como lo conocemos actualmente. Una segunda
version ubica el origen del mole poblano en el Convento de Santa Clara
en la ciudad de Puebla, cuando una monja molia diferentes chiles y
otros condimentos juntos en un metate. Estas monjas mantenian voto
de silencio, por ello durante la mayor parte del dia no podian hablar.
Cuenta la historia que el aroma de los ingredientes que la monja molia
en la cocina eran tan agradables, que la madre superiora, rompiendo
el silencio que debia guardar, dijo: “Hermana, jqué bien mole!’, con lo

cual provocé las risas de las demds hermanas que le corrigieron: “Se



FIESTAS Y
RITUALES

dice: jqué bien muele!, hermana” y seria por ello que se llamé mole a

::505::

este platillo.

El Festival del Mole Poblano:
Puebla, cuna de la gastronomia mexicana

En 1991 se cred el primer Festival del Mole Poblano. Inicialmente tuvo
como objetivo rescatar la receta tradicional que usaban las amas de casa
de la ciudad de Puebla, quienes competian en un concurso municipal para
elegir a la persona que gustara de elaborar la gastronomia poblana apegada
a las tradiciones y costumbres de la gente. Para la calificacién se tomaron
en cuenta los siguientes conceptos: equilibrio de sabores, espesor, color y
presentacién del platillo.

Posteriormente, en el afio 2000, el concurso involucrd a més de quince
municipios del interior del estado, logrando que en cada lugar se realizara
una eliminatoria durante el mes de junio, el cual se ha dado a conocer
como ‘el mes del mole poblano”. El tltimo domingo de este mes se institu-
y6 la final estatal del concurso, logrando que cada uno de los municipios
presentara en la capital del estado su gastronomia, artesanias y folklore
mds representativos, uniendo a familias enteras en torno al mole poblano y
transmitiendo nuestra riqueza culinaria a las nuevas generaciones.

En la actualidad el festival va en su décimo octava edicién, y cada afio se
sigue disfrutando de esta maravillosa fiesta mexicana vinculada a la comi-
da, desarrollando uno de los principales festivales gastronémicos y turisti-

cos que ofrece el pais.

FErRNANDO BARRALES

En sus inicios se desempenié como ayudante general de cocina en el hotel

El Mesé6n del Angel, en Puebla, su ciudad natal. En 1985 ingresa al equipo



:506::

X ENCUENTRO PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL PATRIMONIO
INMATERIAL DE PAISES IBEROAMERICANOS

del restaurante El Vaquero Andaluz en el cargo de chef ejecutivo, incursio-
nando durante ocho afios en la cocina espanola. Invitado por los directivos
del restaurante La Noria, desde 1993 incursiona en la comida poblana.
Ha sido el creador de la carta del mismo, buscando resaltar los sabores
poblanos y mexicanos. A lo largo de 16 afios se ha entregado a la tarea de
conservar dia a dia la comida mexicana contemporanea y los platillos de

temporada.



Cena Ritual

La comensalia representa el momento central de los encuentros festivos en
los que tanto los de aqui como los de all4 se retinen para compartir y reen-
contrarse con parientes, amigos, paisanos, vecinos, invitados y allegados. Di-
versos motivos propician el convite y las celebraciones tanto en el 4mbito de
lo sagrado, espiritual y trascendente, como en el de los momentos principa-
les del ciclo vital y demds conmemoraciones propias de todas las culturas.

Multiples sabores, olores, colores, texturas, sonidos y sentidos constitu-
yen la esencia de las comidas y bebidas de estas ceremonias y rituales que
representan el alma de la identidad culinaria. Patrimonio que reclama toda
nuestra atencién para que se valore, se fortalezca y contintie su vitalidad
simbdlica, en virtud de la cual cada colectividad encuentra los nodos de su
trascendencia y resistencia. S6lo asi se podra hacer frente a los procesos de
globalizacién y de usurpaciones al servicio de una industrializacién que
vacia las expresiones culturales de contenido y significado para satisfacer
falsas ilusiones de exoticidad.

Bolivia, Colombia, Ecuador, Espafia, México, Perti y Venezuela, a través
de las memorias indigenas, afrodiaspdricas, europeas, drabes, mestizas y
criollas, son los contextos en los cuales se inscriben los saberes y sabores

preparados para esta Cena Ritual.

ENTRADAS
Huevera y algas marinas componentes del Chiri Uchu, plato de las Fiestas
del Corpus Christi de la ciudad peruana de Cuzco, acompafado de un
tiradito, plato de la costa peruana realizado con lenguado.

Bufiuelos calientes para las celebraciones

::507::



X ENCUENTRO PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL PATRIMONIO
INMATERIAL DE PAISES IBEROAMERICANOS

espafiolas de la Semana Santa en Sevilla.

::508::

Cazuela de pescado acompanada de aji manaba, propia de la costa del

Pacifico ecuatoriano del pueblo Mantense.

ARMONIZADOR

Gazpacho espafiol de mango propio del tiempo de verano.

PLATO PRINCIPAL
Carimafiola y butifarra para las comidas callejeras del Carnaval de
Barranquilla en Colombia, y Friche wayuu de las comidas que se
comparten en el rito del segundo velorio en la Guajira colombiana.
Asado Negro, propio de la cocina venezolana tanto para el dia a dia como
para las fiestas, acompafiado de Dulce de plitano maduro y Puré de papa.
Mole Poblano de la ciudad mexicana de Puebla,

propio de las bodas regionales.

ARMONIZADOR

Agua de Jamaica mexicana

POSTRES

De quinua y café, elaborado en Bolivia para diversas celebraciones.

Dulces de Camote del Convento de Santa Clara de la ciudad de Puebla.



Relatoria general y conclusiones

Los talleres de gastronomia “Comidas y ritualidad” se desarrollaron alrede-
dor de tres actividades: 1. Los talleres propiamente dichos, durante los cua-
les en forma did4ctica cada uno de los chefs de Bolivia, Ecuador, Colombia,
México, Pert y Venezuela compartieron con los participantes la prepara-
cién de diversos platillos que se elaboran con ocasién de fiestas o rituales.
2. El simposio “Comidas y culturas — La fiesta’, en el cual los cocineros y
cocineras presentaron ponencias sobre distintas fiestas y sus respectivas
comidas y bebidas. 3. La“Cena ritual’, acto de clausura en el que se ofrecid
a los invitados al X Encuentro un ment compuesto con las recetas de los
platillos preparados durante los talleres.

La Universidad de San Martin de Porres, drea de Hotelera, sus insta-
laciones de cocina y almacén fueron la sede de todas estas actividades y
en ellas participaron los alumnos de la Escuela Profesional de Turismo y
Hoteleria e interesados inscritos especialmente para este Encuentro.

Ademis de las conferencias aqui publicadas, durante las sesiones préc-
ticas se llevaron a cabo discusiones e intercambios de opiniones acerca de
temas como las implicaciones de la patrimonializacién de los saberes y sa-
bores de la cocina, asi como de las fiestas y las celebraciones de fiestas que
representan identidades diversas; también se hablé sobre la importancia de
los conocimientos académicos alrededor de la comida y la bebida, y acerca
de la necesidad de una formacién integral para los futuros chefs.

Al tratarse el tema de las fiestas se dieron ricos intercambios alrededor
de los productos regionales e industriales, los diversos procesos técnicos,
las normas de seguridad alimentaria y los cédigos internacionales sobre

salud, seguridad y alimentacién.



X ENCUENTRO PARA LA PROMOCION Y DIFUSION DEL PATRIMONIO
INMATERIAL DE PAISES IBEROAMERICANOS

Las tensiones entre memoria y modernidad en relacién con las comidas
y bebidas tradicionales, las fiestas de origen ancestral y las imposiciones
religiosas de otros credos sobre celebraciones autdctonas también fueron
objeto de consideracidn y andlisis y se llamé la atencién sobre la necesidad
de tratar el patrimonio culinario con una mirada alerta y cautelosa.

Como recomendacién de los participantes en los Talleres de Gastrono-
mia, se destacd la necesidad de integrar los debates de caracter académico
con estos intercambios de caricter empirico, habida cuenta de que los co-
nocimientos acumulados pueden enriquecer las reflexiones compartidas y
conducir a nuevos desafios.

Por tltimo, reconociendo la importancia que la gastronomia ha adqui-
rido en los tltimos Encuentros, se sugiere para futuras ocasiones que entre
ollas, fogones y hornos se compartan también mercados, mesas y manteles
de un niimero creciente de cocineros y cocineras de los paises de Iberoamé-
rica. Asi la reflexion acerca del patrimonio inmaterial se vera diversificada y

deliciosamente enriquecida.



	Contenido



