
1

AMA
ZO
NIS
TAS



2



3







6



AMA
ZO
NIS
TAS



8

AMA
ZO
NIS
TAS

EDITOR
Christian Bendayán

ENTREVISTAS 
Giuliana Vidarte
Christian Bendayán

EDICIÓN DE TEXTOS
Giuliana Vidarte

Diseño Gráfico y 
Diagramación
Goster

RETRATOS FOTOGRAFÍCOS
Adrián Portugal

PRODUCCIÓN DE ENTREVISTAS
Y FOTOGRAFÍA
Sandy Arrué

Corrección de estilo
Morgana Herrera

Transcripción de entrevistas
Sandy Arrué

Traducción al inglés
Natalia Bolaños

FOTOGRAFÍA DE OBRAS
Archivos de los artistas
Archivo BUFEO / amazonía + arte

Gestión de Auspicios
Claudia Canales

IMAGEN DEL LOMO
Kené de Deysi Ramírez

IMÁGENES  DE PORTADA Y CONTRAPORTADA
Amazogramas (fragmento) de Roberto Huarcaya

Impresión
Bio Partners SAC
Av. Petit Thouars 4610, Miraflores - Lima
RUC. 20524448379

Primera edición: noviembre de 2017
©Christian Bendayán Zagaceta

Edición apoyada por el Ministerio de Cultura a través de la Convocatoria 
INFOARTES 2016
www.infoartes.pe

Todos los derechos reservados de acuerdo a ley.
Prohibida la reproducción total o parcial de este libro por cualquier medio sin permiso del 
propietario de los derechos de autor.

Hecho el Depósito Legal en la Biblioteca Nacional del Perú N° 2017-16450

amazonía + arte



9





AMAZONISTAS
Artes visuales sobre la Amazonía peruana en 
el siglo XXI

Por Christian Bendayán

Las primeras descripciones escritas sobre la Amazonía y su arte se 
remontan al siglo XVI y corresponden a la crónica del Descubrimiento 
del río de las Amazonas de Fray Gaspar de Carvajal. Este sacerdote 
acompañó a Francisco de Orellana en la expedición, que conllevó al des-
cubrimiento del río que daría nombre a esta asombrosa región. En dicha 
crónica afirma lo siguiente: “Toda la gente que hay en este río que hemos 
pasado, como hemos dicho, es gente de mucha razón y hombres ingenio-
sos, según que vimos y parecía por todas las obras que hacen, así de bulto 
como dibujos y pinturas de todas las colores, muy vivísimas, que es cosa 
maravillosa de ver”. Esto testimonia que en el territorio amazónico se han 
encontrado piezas que datan de miles de años,  elaboradas para el que-
hacer cotidiano o el ritual que trasciende el tiempo. Modeladas, talladas, 
tejidas, labradas o pintadas con el objetivo de transmitir la esencia de las 
cosmovisiones que adquieren particulares narrativas en cada pueblo. 

En esta tierra seductora, por donde exploradores, misioneros, investigado-
res, aventureros y busca fortunas, han pasado y se han asentado, han surgi-
do registros artísticos desde perspectivas occidentales llevadas a cabo con 
múltiples fines. Desde la elaboración de mapas y paisajes con el cometido 
de integrar estos territorios a distintas conquistas, la ilustración de estudios 
botánicos en busca de especies a ser exportadas, hasta la representación 
exótica de pobladores que despertaría la atención sobre un nuevo mundo 
urgido de ser civilizado e integrado a un proyecto de Estado. 

Estas posibilidades de representación artística se multiplican en la Ama-
zonía a finales del siglo XIX cuando la fotografía comienza a desplegar 
su potencial en estas tierras. Las imágenes que dan fe de su realidad son 
cada vez más diversas y hasta opuestas entre sí. Por ejemplo, el fotógrafo 
español Manuel Rodríguez Lira registró las primeras imágenes que reve-
larán el sometimiento de los pobladores huitotos y boras al cruel trabajo 
extractivo del caucho en el río Putumayo (Chirif y Cornejo, 2009). Para-

lelamente, el explorador, zoólogo y pintor alemán Otto Michael, realizó 
entre 1898 y 1910 una serie de acuarelas que presentan una vista del 
malecón de Iquitos en un acelerado crecimiento urbanístico basado en la 
bonanza del caucho.

Al iniciar la década de los cuarenta, surgirá en Iquitos una nueva genera-
ción de artistas, que pretende devolverle a esta región una representación 
digna, contraria a la imagen del salvaje fiero que décadas atrás el gobierno 
central patrocinó en su concepción y difusión, con el fin de justificar 
una tarea “civilizatoria” desde la cual  los barones del caucho escudaban 
sus abusos sobre las poblaciones indígenas1. En esos años, los pintores 
César Calvo de Araújo y  Américo Pinasco, junto al fotógrafo y cineasta 
Antonio Wong Rengifo proponen una representación reivindicativa de 
las sociedades amazónicas y en especial del sujeto indígena. Esta autore-
presentación amazónica es puesta en escena mediante diversas exposi-
ciones y eventos culturales, en Lima y varias ciudades del Perú, así como 
en otros países como EEUU, Colombia y Brasil. El reconocimiento inter-
nacional adquirido por Calvo de Araújo resulta elemental para la difusión 
de un discurso que enfatiza la importancia de la Amazonía para el país, 
pero además plantea la urgencia de que el Estado otorgue mayor apoyo al 
desarrollo de las comunidades y pueblos amazónicos (Vidarte, 2016).

A su vez, el arte amazónico fue captando un creciente interés en la ca-
pital, a través de exposiciones individuales de los artistas loretanos, así 
como de muestras de arte tradicional, como aquella que reunió piezas 
del pueblo shipibo-konibo en el año 1932. Esta disposición de la 
mirada oficial por incorporar a la Amazonía en el imaginario nacional, 

1 Postales y cartas de visita fueron editadas en las primeras décadas del siglo xx a partir de fotografías 
de habitantes amazónicos, las cuales se comercializaban masivamente, en ellas prevalecía la exotiza-
ción, incluso con la elaboración de imágenes trucadas, acompañadas de rótulos como “Indios chun-
chos”, “Salvajes del Amazonas” o “Indios antropófagos”.



12

encuentra en la celebración de los cuatrocientos años del descubri-
miento del río Amazonas la ocasión perfecta para realizar la mayor 
exposición artística sobre esta región. Es así que en junio de 1943 se 
inaugura en Lima la Exposición Amazónica, con Raúl Porras Barrene-
chea como secretario General de la Organización de la Exposición y 
con la participación de reconocidos artistas no oriundos de la región, 
como Carlos Quizpez Asín, Juan Manuel Ugarte Eléspuru, Sérvulo 
Gutiérrez, Sabino Springett, Ricardo Grau, entre otros. Se puede con-
cluir que la muestra, a través de los seis pabellones que la conformaban, 
termina repitiendo los tópicos que hasta entonces se atribuían a la 
Amazonía (Herrera, 2016) presentándola como un espacio riquísimo 
en recursos naturales que deben ser explotados e industrializados en 
vías del desarrollo, como una región poblada por seres que requieren 
ser civilizados bajo dogmas occidentales, ensalzando la labor de con-
quista y evangelización, así como la presencia militar en sus tierras, 
tomando estas como gestas que ayudaron a integrarla al Estado. Y lo 
que resulta probablemente más grave, asumiendo que se trata de una 
tierra sin historia, negando el valor de sus tradiciones, mitos, lenguas 
originarias y todo conocimiento de los hombres y mujeres amazónicos 
que por miles de años ha mantenido el equilibrio de su ecosistema. 

Pero desde el arte, se han librado batallas contra estos estereotipos des-
baratando esa caricaturización e ignorancia de la realidad amazónica. 
Basta citar el mural de Calvo de Araújo pintado en 1947 en el Palacio 
Municipal de Maynas2, donde el artista recrea el Descubrimiento del 
río Amazonas por parte de la expedición de Francisco de Orellana. En 

su obra enfatiza las matanzas cometidas por los españoles a su paso por 
estas tierras, planteando una revisión crítica de la historia, a pesar de 
los reproches que recibiera por parte de la iglesia. 

A finales del siglo XX, otro ejemplo notable es la obra del artista bora 
Víctor Churay, que relata cruentos episodios de la barbarie perpetrada 
por los barones del caucho sobre su pueblo (Yllia y Cornejo, 2012). 
Este importante artista indígena retrata sobre llanchama detalles de los 
métodos de tortura y aniquilamiento que se aplicaron a los indígenas 
del Putumayo. De este modo, Churay da inicio a una corriente pictóri-
ca que "desde la voz de sus protagonistas" recupera narrativas amazó-
nicas no representadas en la historia oficial.

Hoy en día la Amazonía continúa siendo una región en conflicto pero 
también constituye  una fuente inagotable de creación y pensamiento 
para artistas, escritores, investigadores y creadores en general. En 
la última década −y sobre todo a partir de los lamentables sucesos de 
Bagua− los peruanos y peruanas empezamos a tomar mayor conciencia 
sobre la importancia de la Amazonía en un país que antes se reconocía 
únicamente como andino o criollo, a pesar de que ésta ocupa dos ter-
cios de su territorio. Esta revaloración responde en gran parte al desa-
rrollo de un arte amazonista que ha contribuido a la comprensión de las 
cosmovisiones amazónicas y a un conocimiento más profundo sobre 
la región de mayor amplitud y biodiversidad, pero al mismo tiempo, la 
más olvidada del Perú. 

Al hacer uso del término amazonistas buscamos identificar una 
práctica extendida en los últimos años, una puesta en valor de esta 
región como un espacio para investigar y pensar al país en su con-
junto. No corresponde a una categoría cerrada y homogénea, sino 
más bien a un nuevo y múltiple espacio de exploración para artistas 

2 Desde la publicación del libro Pintores Amazónicos de Humberto Morey Alejo (Editorial CETA y 
FICA. 1984), se ha indicado como fecha de ejecución de estos murales el año 1964 y en otros casos 
1963. En el blog http://calvodearaujocesar.blogspot.com/ se consigna los años 1943 y 1947. 
Recientes investigaciones de Giuliana Vidarte y Christian Bendayán ubicaron una declaración de 
Calvo de Araújo a la prensa colombiana donde indica que estos murales fueron realizados en 1947, 
inmediatamente después de pintar el fresco principal de la iglesia Matriz de Iquitos.



13

cautivados por las visiones, la cosmovisión, la historia y las narra-
tivas alternas, la selva urbana y su promiscua modernidad, el mis-
ticismo y la conservación de este territorio pródigo. Un territorio 
donde pugnan intereses económicos y ecológicos de trascendencia 
mundial, y donde también es urgente la integración y la protección 
de las riquezas culturales y naturales. 

El centralismo ha erigido un circuito oficial para el arte, pero a pesar 
de haber cercado su campo de acción y su mercado, cierta producción 
centrípeta ha logrado insertarse en este espacio protegido. En las últi-
mas décadas, el grisáceo paisaje capitalino comenzó a vestir los colores 
de las tradiciones artísticas de los andes, sintetizadas en un eficaz 
medio de publicidad masiva: el afiche que anuncia los conciertos de 
música folclórica, chicha y tecnocumbia. A esta nueva identidad limeña,  
la Amazonía le sumará un carácter psicodélico que en décadas pasadas 
fuera el signo de una movida en torno a los orígenes de la cumbia ama-
zónica. Visiones psicotropicales producidas por pintores callejeros al 
margen de galerías y espacios formales de exhibición, que encuentran 
refugio para sus pinturas en paredes y letreros de bares, burdeles, dis-
cotecas y video pubs de ciudades y pequeñas urbes de la selva. 

Pero los murales que dan calor y color a estos comercios nocturnos 
no son las primeras representaciones amazónicas atravesadas por una 
erótica fantasía cósmica, pues en la década del 80 el pintor Pablo Ama-
ringo ya abriría puertas hacia otras dimensiones del arte, conectando 
cosmovisiones amazónicas con aquellas de culturas y religiones uni-
versales (Villar, 2012). El legado del maestro Amaringo ha generado 
centenares de discípulos que han dado continuidad a esta escuela que 
enlaza iconografías ancestrales, medicina natural, ciencia y costum-
bres, desde los ritos chamánicos y las visiones de ayahuasca. En años 
recientes, esta tradición de arte visionario se renueva considerablemen-

te en la obra de Harry Chávez, quien desde meticulosos collages −que 
nos recuerdan al tejido con mostacillas de las mujeres shipibas− da 
forma a hipnóticos seres que poseen energías sanadoras, liberando así, 
al misticismo chamánico del lugar común en el que la pintura visionaria 
lo había enfrascado. 

Desde el arte, se detallan cosmovisiones, que incluyen mitos y leyen-
das, describiendo los eternos atributos de dioses y seres míticos, y los 
relatos colectivos que explican el origen de hombres, animales y arte-
factos pero que también contemplan una sabiduría oculta que dibuja 
el equilibrio entre el yo y el mundo, y adiestra en la convivencia con la 
naturaleza. Lastenia Canayo ha emprendido la tarea de catalogar desde 
pinturas, tallados, y bordados a los Dueños del mundo shipibo-konibo, 
una población de duendes, diablos, madres y demás seres que protegen 
cada planta oriunda de esta tierra, así como guardan el conocimiento 
de sus propiedades sanadoras. De otro lado, las crónicas visuales de 
Enrique Casanto, un prolífico artista asháninka, abarcan la historia 
de su pueblo desde los tiempos en que hombres y animales todavía no 
se distinguían3, hasta el horror que vivieron en tiempos del conflicto 
armado interno. De modo similar, Rember Yahuarcani, recupera una 
memoria que exige ser contada sin interlocutores, desde el testimonio 
e imaginario heredado de su abuela, Marta López, sobreviviente de la 
masacre a la que el pueblo huitoto-muruy fue sometido en tiempos del 
boom del caucho. Una memoria que plantea el rescate de la identidad 
originaria del clan aimenu o de “la garza blanca”, pero que explora una 
libertad técnica que no se condiciona al carácter tradicional al que suele 
suscribirse el arte indígena. 

3 En 1988, el antropólogo francés Claude Lévi-Strauss planteaba que si uno le preguntara a un 
indígena americano qué es un mito, la respuesta más probable que este daría sería: “una historia del 
tiempo en que los hombres y animales todavía no se distinguían”.



14

El mestizaje de los mitos ha permitido que hasta nuestros tiempos se 
eduque, incluso en las ciudades más modernas de la Amazonía, con 
historias que por su carácter fantástico, fascinan y se graban indeleble-
mente en el imaginario popular. En ciudades modernas como Iquitos, 
Tarapoto y Pucallpa, se acude a los curanderos y shamanes que sanan 
con ayahuasca, chacruna y toé, y conectan el mundo real con el de los 
espíritus y seres mitológicos que habitan historias mágicas, de las que 
bebería César Calvo Soriano para la concepción de Las tres mitades de 
Ino Moxo y otros brujos de la Amazonía, novela de lectura obligatoria 
para quienes busquen indagar en la infinita magia del mundo amazó-
nico. El carácter innovador de Ino Moxo, se acrecienta con las ilustra-
ciones de su edición original, realizadas por el vanguardista creador 
peruano-suizo Francesco Mariotti, en pirograbados motivados por las 
revelaciones de los brujos que protagonizan este relato. La identificación 
de Mariotti con la Amazonía, lo llevaría a realizar desde la década de los 
80, tecnoesculturas que incorporan computadoras a representaciones 
totémicas de seres del bosque como guacamayos o del mismo chullacha-
qui, aquel diablillo que con su desigual andar lo acompañará en distintos 
momentos de su producción. Esta mitología mestiza es revisitada por la 
pintora Graciela Arias, para reconocer la necesidad de lecturas y repre-
sentaciones nuevas que cuestionen prácticas que estereotipan y vulneran 
los derechos de sus mujeres. Graciela interviene cuidadosamente objetos 
de uso cotidiano, como machetes, que le sirven de lienzo para remembrar 
costumbres que van rumbo a la extinción.

El arte también ha sido un medio para alertar sobre los irremediables 
daños que el auge de las industrias extractivas de materias como el 
caucho, la madera, la coca, el petróleo y la minería, ocasionan al territo-
rio y la población amazónica. En años recientes, el fotógrafo Eduardo 
Hirose irrumpió en territorios de alto riesgo, donde no hay ley que vele 
por nadie ni nada, para traernos la escalofriante imagen de paisajes 

desvastados por la minería informal en Madre de Dios, una situación 
alarmante que se extiende cada vez más por la Amazonía. Por su parte, 
Armando Williams, también explora la representación de esta proble-
mática, abriendo un capítulo nuevo en su obra y radicalmente opuesto 
en los atributos que conformaban sus paisajes. De este modo, la pin-
tura de Williams que se mimetizaba con las ondulantes y caprichosas 
figuras del follaje amazónico, de lianas y  raíces aéreas, palmas y flores 
tropicales, evidencia ahora el ocaso del ecosistema que viene generan-
do la minería, como una desoladora realidad que debe ser denunciada. 
Desde un proceso diferente, la artista multidisciplinaria Nancy La 
Rosa, materializa un río a diminuta escala, fundiendo joyas de oro, para 
confrontar aquellos discursos que bajo el pretexto del desarrollo, inten-
tan justificar no solo la destrucción del paisaje, sino la contaminación 
de los ríos que son la fuente de vida  de humanos y toda clase de seres 
que habitan esta región. Esta destructiva industria produce una fortuna 
económica que ha engendrado sociedades corruptas y perversas, donde 
el crimen, los secuestros y la trata de personas se ha asumido como 
parte de la vida cotidiana; es por ello que Silvana Pestana vuelca la in-
dignación que esta situación puede causarnos, en piezas escultóricas, 
fotografías e instalaciones con el fin de sensibilizarnos y hacernos con-
sientes de lo indiferentes que solemos ser ante estas realidades nefastas 
que aquejan a tantos compatriotas.

La geografía amazónica ha dibujado paisajes que han cautivado a toda clase 
de artistas, desde finales del siglo XVIII, cartografías, acuarelas y grabados 
ilustran los informes de diversas expediciones, volviéndose en el siglo XX el 
motivo más común en la pintura regional. Innovar esta tradición paisajística 
ha sido tarea de artistas amazónicos como la pintora pucallpina Diana Ries-
co -  Lind, que nos invita a recorrer sendas, trochas y quebradas desde sus 
lienzos hiperrealistas. Ana Cecilia Gonzales-Vigil nos lleva hasta el punto de 
origen del Amazonas en las alturas de la Cordillera de los Andes en la región 



15

de Cusco, en un recorrido visual que concluye en la parte baja de la cuenca 
del Madre de Dios, mostrándonos desde fotografías, paisajes abiertos, así 
como acercamientos a vegetaciones microscópicas que despiertan nuestro 
asombro sobre esta maravilla natural, ya afectada por el cambio climático.

La Amazonía también ha servido para desarrollar exploraciones técni-
cas desde la fotografía. Roberto Huarcaya incorpora a la naturaleza no 
solo en su representación, sino como ente activo en la elaboración de 
su serie Amazogramas (2014). Piezas donde la  vegetación imprime 
su imagen directamente sobre fotogramas, tomando el bosque como 
laboratorio o cuarto oscuro y los relámpagos que anteceden la lluvia 
como herramienta lumínica. Por su parte, Rodrigo Rodrich explora los 
procesos de fotosíntesis para revelar imágenes fotográficas en hojas de 
diversas plantas, que luego reúne y conserva en un  herbario, a modo 
de álbum íntimo o cartografía de búsquedas personales en esta selva de 
experiencias. De otro lado, Musuk Nolte incorpora registros visuales 
de la cotidianeidad del pueblo shawi, revelando la intrínseca relación 
que guardan hombres, mujeres y niños con bosques y ríos, que siendo 
habitual no pierde su carácter místico y mágico. Finalmente, el experi-
mentado fotógrafo Javier Silva-Meinel ha producido una serie de re-
tratos de indígenas amazónicos en los que se muestran inherentes a su 
entorno y recursos, planteando una noción del territorio que incorpora 
personas, recursos, culturas e historias. 

Las mujeres han cumplido un rol vital en el desarrollo del arte en la 
Amazonía, con la conservación de tradiciones como el Kené, nombre 
que recibe el diseño ancestral shipibo-konibo y que resume en sus 
complejas simbologías, la cosmovisión, el conocimiento y la estética 
de este pueblo (Belaunde, 2009). El Kené puede ser dibujo, pintura, 
cosido, bordado, tejido de mostacillas, visión y sueño; han sido las 
mujeres shipibos-konibos las creadoras de esta belleza cotidiana y mi-

lenaria que gracias a las visiones heredadas de sus ancestros vuelven a 
nacer a través del zumo del Waste Kené o Piri Piri; visiones que algunas 
excepcionales mujeres chamánicas han podido capturar también fruto 
de la Ayahuasca (Bendayán y Villar, 2016). 

Una nueva generación de maestras del Kené ha transformado en años 
recientes los diseños clásicos y renovado su lenguaje y sus formas para 
contarnos historias cotidianas, vivencias y tradiciones. Elena Valera 
es una, entre otras artistas, que migraron de su pueblo a la comunidad 
de Cantagallo en Lima y que mediante su arte mantienen su memoria 
ancestral y sustentan económicamente a sus familias. Elena reconfigura 
esta tradición, para relatar detalladamente vivencias, como el recorrido 
para llegar a la ciudad capital y los cambios que deben asumir los modos 
de vida de las mujeres migrantes. Relatos cargados de añoranza por la 
tierra abandonada, que transmiten a sus hijos y nietos nacidos e inser-
tos en el sistema de Lima (Germaná, 2013). Desde otras búsquedas, la 
artista Kylla Piqueras se nutre tanto del arte occidental como del Kené 
elaborado por las mujeres shipibos-konibos. Kylla, explora complejas 
técnicas de estampado, para invitarnos a transitar senderos, que al igual 
que el Kené, parecieran ser mapas del cielo, las vetas de una hoja, las 
manchas en la piel del otorongo o alas de libélulas. 

El compromiso con esta región que asumen algunos artistas amazo-
nistas, propone posibilidades de conservación de medios de expresión 
plástica y lenguajes que ya presentan visos de extinción. El pintor 
Antonio García reinterpreta geometrías iconográficas de los pueblos 
shipibo-konibo, harákmbut y asháninka, haciendo uso de técnicas de 
teñido sobre tocuyos crudos, con tintes extraídos de semillas, tubér-
culos, hojas, maderas, barro y frutos, reconociendo la necesidad de 
proteger estos conocimientos que poco a poco se van perdiendo, así 
como las nuevas generaciones van dejando en el olvido el uso de sus 



16

lenguas originarias; por ello Natalia Revilla nos enfrenta a sutiles 
imágenes que parten de la tradición oral nomatsigenga, con la inten-
ción de ilustrar palabras únicas, que resultan imposibles de traducir 
al castellano y que significan acciones y situaciones determinadas por 
su particular entorno. 

Las ciudades amazónicas se han impregnado de otras sociedades, 
pero mantienen sus especificidades que las convierten en seductores 
destinos para quienes buscan el lado más extremo de la modernidad 
popular. El fotógrafo Adrián Portugal captura instantes que pintan de 
cuerpo entero y con sus vívidos colores a los habitantes de Iquitos, esta 
ciudad donde el sueño y la alucinación aniegan constantemente sus 
calles y donde lo real se confunde con el arte que habita paredes de los 
bares, discotecas y restaurantes. Morfi Jiménez compone escenas coti-
dianas pero no por ello poco perturbadoras, en las que la precariedad 
económica de los barrios marginales de Iquitos no es obstáculo para un 
estilo de vida signada por la alegría y el erotismo. A esta ciudad llegó en 
distintas ocasiones el fotógrafo estadounidense Thomas Locke Hobbs, 
entretejiendo profundos vínculos con jóvenes que se interrelacionan 
en torno a comunidades LGTBQ y que encarnan el pensamiento de una 
generación encauzada en la búsqueda de sus identidades, personifican-
do en Iquitos la lucha más activa contra la estigmatización y discrimina-
ción que se ha ejercido sobre las minorías a lo largo de su historia. 

En conclusión, el libro Amazonistas nos presenta los testimonios y 
reflexiones de artistas de diversos orígenes, que piensan desde la Ama-
zonía, pero construyen lazos hacia sus propias perspectivas y experien-
cias, desafiando los estereotipos impuestos a esta región, multiplicando 
los procesos de creación artística y extirpando prejuicios que disgregan 
el arte según su origen. Cada vez son más los artistas amazonistas que 
desde sus obras nos invitan a reconocernos como un país amazónico, 

a involucrarnos con la historia y el porvenir de esta región, del mismo 
modo que nos abren interrogantes como ¿Qué significa ser amazónico 
para el mundo? ¿Cómo la historia de la Amazonía debe ser revisitada 
para entender otras dimensiones de la historia peruana y universal? 
¿Cómo la Amazonía representa nuevas formas de entender las relacio-
nes con la corporalidad y lo espiritual, la política y la ecología? ¿Cómo 
desde la Amazonía y desde el arte se pueden reencontrar la magia y la 
historia, la realidad y el mito? 

El siguiente paso en el camino emprendido por los artistas amazonis-
tas consiste en borrar las fronteras artificiales que le hemos puesto a 
la Amazonía, por naturaleza, un espacio sin límites entre países que 
comparten afluentes. Cada vez la agenda no solo artística sino pública 
de estos países hermanos gravita alrededor de la Amazonía, por ello, los 
diálogos e intercambios entre artistas pertenecientes a estas distintas 
naciones deben fortalecerse cada vez más. Quizás sea necesario extra-
viarnos en este bosque de símbolos y colores para reconocer la orilla de 
los caminos a ser recorridos en el futuro.



17

BIBLIOGRAFÍA

BELAUNDE, Luisa Elvira
2009 Kené: arte, ciencia y tradición en diseño. Instituto Nacional de Cultura.

BENDAYÁN, Christian y VILLAR, Alfredo
2016 “Bená Kené: nuevos senderos del arte shipibo–konibo”. Texto curatorial de la exposición del mismo nombre. Publicado en fotocopia en castellano y shipibo. 
Galería Bufeo/amazonía + arte.

CHIRIF, Alberto y CORNEJO, Manuel (eds), 
2009 Imaginario e imágenes de la época del caucho: los sucesos del Putumayo, CAAAP/IWGIA/UPC.

GERMANÁ, Gabriela
2013 Entornos reconfigurados. Tránsitos artísticos de una nueva contemporaneidad. Catálogo de la exposición del mismo nombre. Centro Cultural Peruano Nor-
teamericano de Arequipa y Museo de Arte Contemporáneo de Lima (MAC).

HERRERA, Morgana 
2015 “Nuestro Amazonas”. Élites culturelles péruviennes et récupération nationale de l’Amazonie. La commémoration de la découverte de l’Amazone en 1942. 
Mémoire de Master 2 d’Études hispanophones de l’École Normale Supérieure de Lyon, dirigé parMme Sonia Rose, professeur à l’Université Toulouse Jean Jaurès, 
membre du laboratoire France Méridionale et Espagne (FRAMESPA).

VIDARTE, Giuliana 
2017 Un nuevo imaginario para la Amazonía: La práctica artística de César Calvo de Araújo y Antonio Wong Rengifo (1940 – 1965). Tesis para optar por el grado 
de Magíster en Historia del Arte. PUCP.

VILLAR, Alfredo
2013 “Pablo Amaringo: El último Visionario”. Usko Ayar. La escuela de las visiones. Catálogo de la exposición del mismo nombre. Petroperú.  

YLLIA, María Eugenia y CORNEJO, Manuel
2012 Imaginario e imágenes de la época del caucho. Catálogo de la exposición del mismo nombre. Centro Cultural Inca Garcilaso de la Vega.



18

Pablo Amaringo
Misterio Profundo
2006
Óleo sobre tela
150 x 200 cm
Colección particular



19



20



21



22

E
le

na


  
Va

le
r

a

AMA
ZO
NIS
TAS

Elena Valera
Iparía, Ucayali, 1963



23

E
le

na


  
Va

le
r

a
 Mi nombre es Elena Varela Vásquez. En shipibo mi nombre es 
Bawan Jisbe. Nací en la comunidad nativa de Iparía en el Alto Uca-
yali. Recuerdo que cuando era niña mi abuela bordaba telas y hacía 
cerámicas. Esa cerámica tenía un diseño y yo ayudaba a mi abuela 
a dibujarlo. Hacíamos además animales, que creábamos con tie-
rra. Cuando estaba en primaria, mi mamá me compraba solo un 
cuaderno y un lápiz. Ella no quería que yo pinte porque gastaba las 
hojas, entonces no me permitía dibujar. Yo reclamaba pero solo 
me quedaba coger las hojas de plátano, sobre ellas dibujaba lo que 
me gustaba, cualquier dibujo. Mi abuela luego me daba una tela 
con un diseño ya pintado a carbón o tiza sobre el que yo tenía que 
pasar el bordado. Así fui aprendiendo de ella.



24

Elena Valera / Bawan Jisbe
El poder de Warmi
2011
Acrílico sobre tela
67.5 x 98.5 cm
Colección particular



25

Llegué a Lima en 1997. Chonomeni, un pintor 
que trabajaba con Pablo Macera me contactó, 
pues estaban buscando una mujer que pintara. 
Allí comencé a trabajar con tintes naturales que 
eran de tierra de la selva. Lograba colores como 
amarillo, blanco, rojo, negro, azul y verde. Tam-
bién tomábamos los colores de las plantas como 
el achiote o el huito. Recuerdo unas hojas que 
pintaban color fucsia, en shipibo el nombre de 
esta planta es “ami”. También he trabajado con 
técnicas mixtas, incluyendo el acrílico. Empecé 
pintando mariposas, luego leyendas, visiones de 
ayahuasca y cosmovisiones en general, animales 
y paisajes amazónicos. Pero también pinto so-
bre mis propias vivencias. Por ejemplo hice un 
cuadro sobre la migración a Cantagallo. En él 
represento dos realidades. Primero, en mi pue-
blo estamos todos tranquilos, vivimos de nues-
tro esfuerzo. Sembramos en la chacra y cose-
chamos. Pescamos y comemos. Es una vida sin 
apuros. Pero cuando se viene a la ciudad todo es 
una preocupación. En Pucallpa, por ejemplo, ya 
nadie te va a llevar. Todo cuesta, tienes que pa-
gar hasta el baño o el teléfono para que puedas 
conversar. Ya no hay nada gratis. En mi pueblo 
con nuestra fuerza producimos las cosas, pero 
si uno viene a la ciudad tiene que comprar todo.

Entonces, en este cuadro nos pinto ofreciendo 
collares o tiñendo telas para la venta, pensando 
en adquirir cosas para cubrir nuestras necesida-
des. Es otra forma de vivir. Inspirándome en eso 
pinto, tratando de plasmar el mensaje de que sí 
podemos, que estamos buscando. 

AMA
ZO
NIS
TAS

Una exposición importante para mí fue Es nues-
tra costumbre, Amazonía al descubierto en la 
que participé junto a Roldán Pinedo (2005) en el 
Museo de Arte del Centro Cultural de San Mar-
cos que luego se presentó en otros países. Las 
pinturas que formaban parte de esta muestra re-
cuperaban costumbres de mi comunidad como 
la fiesta de los 7 días, es decir la celebración por 
la circuncisión femenina. Antiguamente, se cir-
cuncidaba a las chicas, en una fiesta preparada 
por las abuelas. Ellas cuando veían que las niñas 
ya crecían, casi al llegar a los 14 o 15, les alista-
ban su vestimenta, la casa y la comida. Como un 
año o dos se preparaban y luego invitaban a su 
pueblo. Entonces llegaban bastantes abuelos y 
abuelas. Especialmente, abuelas que sabían sa-
car el clítoris de la mujer porque se creía que era 
una gran vergüenza. Es una costumbre que ya 
no se practica. Yo me pregunto qué pasaría si 
en esta época todavía la hicieran a nuestras ni-
ñas o a nosotras. Si hasta ahora hubiera existido 
esta práctica ¿qué sería de nosotras? A veces me 
entra pánico. Dicen que algunas de las niñas se 
escapaban y luego querían denunciar, por esto 
ya no se ha vuelto a hacer.

Creo que es necesario preservar a la Amazonía por-
que es nuestra naturaleza, nuestra vida. Gracias a ella 
estamos sanos, hemos nacido y crecido. También es 
importante por su madera, por sus vegetales, por los 
recursos que nos ofrece. Además, porque es el hogar 
de diferentes etnias. Parece escondido pero está lleno 
de vida. Otros países no tienen mucho de lo que tene-
mos en el Perú, aunque no siempre se valore.



26

A
M

A
Z

O
N

IS
TA

S

Elena Valera / Bawan Jisbe
La gran fiesta del Ani Sheati
2005
Tintes naturales sobre tela
80 x 160 cm
Colección Gredna Landolt



27



28

Primero, en mi pueblo estamos todos 
tranquilos, vivimos de nuestro esfuer-
zo. Sembramos en la chacra y cosecha-
mos. Pescamos y comemos. Es una vida 
sin apuros. Pero cuando se viene a la 
ciudad todo es una preocupación. En 
Pucallpa, por ejemplo, ya nadie te va 
a llevar. Todo cuesta, tienes que pagar 
hasta el baño o el teléfono para que pue-
das conversar. Ya no hay nada gratis. En 
mi pueblo con nuestra fuerza produci-
mos las cosas, pero si uno viene a la ciu-
dad tiene que comprar todo. 
Elena Valera / Bawan Jisbe
Migración de los shipibo–konibo a Lima
2011
Acrílico sobre tela
66 x 88 cm
Colección César Ramos

Elena Valera / Bawan Jisbe
Mujeres shipibas vendiendo artesanía en Lima
2013
Acrílico sobre tela
100 x 142 cm
Colección particular



29



30

AR
MAN
DO WI
LLI
AMS

En el año 2000, viajé por primera vez a la Amazonía −en específi-
co a Santa María de Nieva en el Alto Marañón− con mi pareja, Do-
ris Bayly. Nuestra idea era casarnos allá. Mi primer contacto con 
la selva se dio con esta región en particular y con los awajún. Ahí 
conocimos a un amigo español que trabajaba con proyectos que 
tenían que ver con cultivos alternativos, para reproducir en esa 
zona. Ese fue mi primer enganche con la geografía y con la gente, 
conocí a personas increíbles con las que todavía mantengo rela-
ciones muy cercanas y, especialmente, a un artista wambisa que se 
llama Gerardo Petsaín.



31

AMA
ZO
NIS
TASAR

MAN
DO WI
LLI
AMS

Armando Williams
Callao, 1956



32

AMA
ZO
NIS
TAS

Armando Williams
Flor
2016
Óleo sobre tela
200 x 200 cm
Colección del artista



33

Al año siguiente de esa experiencia mantuve 
esta especie de fascinación con la selva y ya tenía 
proyectadas dos exhibiciones. Una de ellas es la 
del ICPNA de Miraflores del 2001, Acertijos de 
Panki, en la que presenté una serie de trabajos 
de pintura que tenían como referencia mi reac-
ción ante la geografía y el paisaje amazónico. 
Luego, con Luisanna González trabajamos una 
muestra bipersonal en la Galería Artco que se 
llamó Gente del agua (2001). Dentro de la ex-
posición desarrollamos una serie de tres videos 
que creamos de forma individual, pero que mez-
clamos en la edición. Uno de ellos documentaba 
un paseo por el espacio natural amazónico para 
reconocer la gran botánica del lugar.

También teníamos entrevistas a gente del lugar 
y a Gerardo Petsaín sobre su cosmovisión. Mi 
interés hoy por la Amazonía ha variado de foco, 
lo que ahora quiero proponer es una mirada más 
medioambiental. Tuve la oportunidad de tener 
un acercamiento con personas preocupadas por 
la conservación de la naturaleza y me propusie-
ron hacer una curaduría para una exposición de 
fotografía y escultura. Como contra propuesta, 
yo les planteé hacer una visita a un parque.

Así surge el programa de residencia en Ba-
huaja Sonene, un parque amenazado, como 
muchos otros en la Amazonía, por los yaci-
mientos petroleros y la minería ilegal y todo 
lo que esta conlleva. Teniendo este punto de 
partida se hizo una residencia con un grupo 
de artistas y luego, un año y medio después de 
esta experiencia, presentamos la exposición 
Bahuaja Sonene: conoce, inspira (2012) en 
el Centro de la Imagen. Varios de los artistas 
que participaron han conectado con otras si-
tuaciones relacionadas con lo amazónico. Yo 
he estado trabajando más bien en los últimos 
años sobre el dibujo y la pintura en sí. Creo 
que en mi trabajo siempre hay una especie 
de salto de un lado a otro. Por eso el proce-
so o la experimentación plástica es un factor 
muy importante en mi obra. También hay una 
cuestión dentro de esto guiada por impulsos 

no controlados. Por un lado trabajo la abs-
tracción inicialmente y por otro, que a veces 
lo hago en paralelo, me interesan cuestiones 
más tangibles y parto de imágenes concretas, 
que tal vez en el proceso se van diluyendo.

Mis últimas obras "en las que por ejemplo plan-
teo paisajes devastados por la minería ilegal" 
son diferentes a mis pinturas iniciales. Mi tema 
es ahora esa agresión a la naturaleza que es una 
forma de violencia y tragedia que tiene graves 
consecuencias sobre los seres humanos, como 
la trata de personas o la prostitución. Esos han 
sido los cuadros que más me ha costado hacer 
porque pensaba cómo puedo hacer una pintu-
ra que uno la tiene catalogada como algo bello, 
partiendo de un tema tan terrible. Una de las 
formas que encontré para plantearlo fue hacien-
do casi una monocromía. Hay un alejamiento o 
una antítesis de lo que es mi trabajo anterior re-
lacionado a la Amazonía, donde había toda una 
explosión de colores, una exaltación a la natura-
leza y a la vida. 

Hoy, hablar de la Amazonía desde el arte se vuelve 
necesario porque vivimos en un país muy egoís-
ta, donde todos nos estamos siempre mirando el 
ombligo. Lo vimos por ejemplo en Lima cuando 
se produjo la tragedia de Cantagallo. Me interesa 
la Amazonía porque me interesa conocer otros 
mundos. Yo creo que es una cuestión que está 
en la esencia del artista, conocer para encontrar 
respuestas, aunque creo que lo único que uno en-
cuentra son preguntas. Además, las personas en 
la Amazonía tienen una cultura donde se festeja el 
encuentro del hombre con la naturaleza, la rela-
ción distinta del ser humano con su ambiente, lo 
que forma un conocimiento muy valioso.



34

Mi tema es ahora esa agresión a la natu-
raleza que es una forma de violencia y 
tragedia que tiene graves consecuencias 
sobre los seres humanos como la trata 
de personas o la prostitución. Esos han 
sido los cuadros que más me ha costado 
hacer porque pensaba cómo puedo ha-
cer una pintura que uno la tiene catalo-
gada como algo bello, partiendo de un 
tema tan terrible. 
Armando Williams
Palma
2015
Óleo sobre tela
145 X 280 cm
Colección del artista



35

A
M

A
Z

O
N

IS
TA

S

Armando Williams
Paisaje Tambopata
2016
Óleo sobre tela
150 x 200 cm
Colección del artista



36

NAN
CY 
LA 
ROSA

Llegué al tema amazónico por un interés más general en la idea 
de territorio. Empecé a trabajar, por ejemplo, con documentos 
oficiales como la Carta Nacional del Perú, luego pasé a ver cómo el 
dibujo se relacionaba con la cartografía. Con la serie Tajo Abierto 
me centré en las transformaciones de distintos lugares a causa de la 
extracción. Aquí es que llego al contexto de la Amazonía donde se 
estaban produciendo este tipo de problemas.



37

NAN
CY 
LA 
ROSA

AMA
ZO
NIS
TAS

Nancy La Rosa
Lima, 1980



38

AMA
ZO
NIS
TAS

Nancy La Rosa
Aproximándose hacia…
2012
Instalación. Fotografías pinhole en cajas de luz
Medias variables
Colección particular

Nancy la Rosa
El presente es el origen, el curso y la desembocadura
2012
Oro de 18k reutilizado
23 x 23.5 x 0.3 cm
Coleción particular



39

Mi exposición del 2012 Manifestaciones de 
una lejanía en la galería 80m2, ya se concentra 
de alguna manera en el contexto amazónico. 
Antes de empezar a trabajar para esa muestra 
me había dado cuenta que desde Lima no se 
podía saber mucho de lo que estaba pasando 
allá. Luego, tuve la oportunidad de viajar a una 
concesión para la conservación que estaba ubi-
cada donde se unen el río Madre de Dios y el 
río Los Amigos. Allí estaban abriendo posibi-
lidades para que artistas o fotógrafos fueran a 
quedarse aún sin ser científicos. Antes de este 
viaje, yo ya había estado recolectando noticias 
sobre los pueblos indígenas en aislamiento vo-
luntario, que aparecían de vez en cuando en 
la prensa y me llamaba la atención la forma en 
cómo la noticia estaba siendo enfocada. Por 
otro lado, en mi viaje tuve la posibilidad de 
conversar con mucha gente, entre ellos guar-
daparques y científicos amenazados por los 
mineros informales que trabajaban en la zona. 
Se notaba esta tensión constante entre los que 
decían que hacían conservación y los que esta-
ban a favor de la minería. A partir de ese viaje, 
comencé a cuajar las ideas que tenía dispersas, 
a relacionarlas para que se concreticen en un 
proyecto de exhibición. 

Este proyecto surge también de percibir como 
un poder quiere ser capaz de describirlo todo y 
tener el control a través de los documentos. Te-
nemos mapas con regiones en blanco, sobre las 
que solo se indica: “datos insuficientes”. Si yo 
preguntaba por qué pasaba esto me respondían 
que en la época en que se hicieron no tenían 
las imágenes de satélite y no los podían dibujar 
bien, y como ya estaban impresos los vendían 
un poco más baratos. Al final la respuesta era 
que a nadie le importaba porque ahí no había 
nada. Así llego a esa idea de la Amazonía como 
un lugar vacío. Entender el territorio amazónico 
es sumamente complejo, creo que esto se hace 
más evidente cuando, por ejemplo, se tratan de 
definir las áreas protegidas para los indígenas en 
aislamiento voluntario. Cómo ordenar tu espa-

cio frente a grupos que todo el tiempo se están 
desplazando o que tienen desplazamientos más 
o menos distintos, en diferentes momentos. Ahí 
se percibe el choque entre dos formas distintas 
de entender el territorio que además no se es-
tán comprendiendo una a la otra. Por lo tanto, el 
proyecto trata también de analizar otras formas 
de concebir el espacio.

Estos temas se relacionan con los que propon-
go en El presente es en el origen, el curso y la 
desembocadura (2012). La pieza del río de oro 
proviene de una idea que tenía quizás en parale-
lo al desarrollo de la muestra “Manifestaciones 
de una lejanía”. Se trata de un ejercicio bastante 
sencillo. Yo tenía un grupo de pulseras y joyas 
de oro que me había regalado mi familia y como 
a mí no me gusta el oro, las tenía guardadas. De 
repente pensé que las podría usar como mate-
rial. Los campamentos mineros artesanales se 
encuentran a la orilla de los ríos y hay, por esto, 
una gran preocupación por la gran cantidad 
de mercurio que se está vertiendo sobre estos. 
Quería explorar esa paradoja de que el río es y 
no es el mismo de un lado al otro −representa-
ción de todos los tiempos unidos en un mismo 
flujo− y pensar, además, en la posibilidad de 
que el agua, lo que te ayuda a vivir, cambie para 
ser oro. Si uno lo piensa es terrible. Así hice el 
vínculo entre el material del oro y la forma que 
podía tener del río.

Hay discursos que se han podido sostener so-
bre la Amazonía por tanto tiempo que son su-
mamente nocivos, tanto para el espacio como 
para las personas que viven ahí. Cómo se pue-
de construir un futuro si se está haciendo sobre 
una base discursiva que es absolutamente falsa 
y es creada a partir de intereses de hace décadas 
que en ningún momento tomaron en cuenta a la 
población. Algunas prácticas artísticas pueden 
ayudar a desmontar, por un lado, ese tipo de vi-
siones y, por otro, brindar otras maneras para 
poder acercarnos a la Amazonía, sin tener todos 
estos prejuicios previos. 
  



40

Los campamentos mineros artesanales 
se encuentran a la orilla de los ríos y hay, 
por esto, una gran preocupación por la 
gran cantidad de mercurio que se está 
vertiendo sobre estos. Quería explorar 
esa paradoja de que el río es y no es el 
mismo de un lado al otro −representa-
ción de todos los tiempos unidos en un 
mismo flujo− y pensar además en la po-
sibilidad de que el agua, lo que te ayu-
da a vivir, cambie para ser oro. Si uno 
lo piensa es terrible.

A
M

A
Z

O
N

IS
TA

S

Nancy La Rosa
Las pertenencias del aire
2012
Grabado Laser sobre triplay lupuna 
Hueco grabado en papel Fabriano
241 x 30 cm cada uno
Colección particular

"Las pertenencias del aire" es el 
proemio de la novela "Las tres mita-
des de Ino Moxo y otros brujos de la 
Amazonía" de César Calvo Soriano, 
texto reproducido en esta obra.



41



42 MU
SUK

AMA
ZO
NIS
TAS

Musuk Nolte
Ciudad de México, 1988



43MU
SUK

NOL
TE

Desde niño he tenido contacto con la Amazonía, ya que ha sido un 
elemento cercano en mi espacio familiar. Mi madre es antropóloga 
y cuando yo tenía cuatro o cinco años trabajaba en un lugar, que se 
llamaba Antisuyo, con artesanos de la selva. La casa era muy grande 
y los artistas convivían con nosotros. También pude ver cuadros de 
Víctor Churay, a quien admiro, y recuerdo un libro de Amaringo 
dando vueltas por la casa. Entonces considero que tengo una no-
ción de relación con la selva "no sé si llamarla primaria" que me ha 
acompañado en todos los periodos de mi crecimiento.



44

La primera vez que fui a fotografiar a la Amazonía lo 
hice en Iquitos con La Restinga. Pero el primer pro-
yecto que hice un poco más conciso fue el de los sha-
wis, la comunidad que vive en el río Paranapura. Fue 
una invitación para hacer un reportaje cuando traba-
jaba en El Comercio. Con el amigo con el que iba a 
ir comenzamos a investigar, pero no encontramos 
más que un par de libros de antropólogos en inter-
net sobre la comunidad. La única referencia que nos 
pareció contundente era que los chamanes shawis 
eran de los más respetados en esa zona. Entonces la 
prerrogativa para viajar a este lugar era pensar dón-
de se haría visible esta situación. Los chamanes eran 
poderosos y había ciertos elementos latentes en la 
cotidianeidad. En el día a día, haciendo el reportaje, 
se daban momentos en los que salía del espacio de la 
aproximación periodística y se producían situaciones 
que de pronto parecía que tenían una serie de capas 
−en el río pescando, cerca al fuego cocinando− que 
ilustraban un poco ese imaginario respecto de esta 
comunidad, muchas cosas que parecía que sucedían 
como en un plano paralelo. Un poco intuitivamente 
fui fotografiando estas situaciones, pero no fue hasta 
que regresé a Lima que creé un discurso sobre ese 
material. Como anécdota, en ese viaje fue la primera 
vez que tomé ayahuasca de adulto y entonces, al mar-
gen de la experiencia personal, creo que el imagina-
rio y todas las visiones experimentadas se confronta-
ban en la realidad que había visto. Finalmente, esos 
momentos son los que terminaron construyendo un 
poco la serie, que es bastante corta, pero creo que 
cada una de las imágenes ilustra un momento en la 
experiencia de la comunidad en la selva, y también de 
la experiencia de las visiones.

El trabajo que hice con los asháninkas, a diferencia de 
los demás, se enmarca en cierta practicidad, ya que no 
había un objetivo netamente artístico. Este proyecto 
surge de una conversación, yo quería conocer la co-
munidad y ellos estaban buscando un fotógrafo por-
que les interesaba visibilizar su problemática en Lima 
y necesitaban imágenes para eso. Los asháninkas, 
por ejemplo, no participaron en los testimonios de 
la Comisión de la Verdad por un choque cultural. 
Para su cosmovisión eran hechos que formaban una 
historia viva, parte del presente y no podían disociar 

esos tiempos, entonces les pareció una ofensa la in-
tención de documentar esa historia y decidieron no 
participar. Por esto, no se tenían demasiados datos 
estadísticos para saber realmente qué pasó en ese pe-
riodo. La idea al producir las imágenes era ubicarlas 
en contrapunto con otras que provenían de la época 
del terrorismo. Además, en ese momento estaba la 
posibilidad de que se construya una represa junto con 
otros seis o siete proyectos hidroeléctricos, que iban 
a inundar todas sus tierras. Mi intención entonces era 
hacer un reportaje, pero obviamente siempre hay es-
cenas o momentos que uno termina fotografiando, 
que construyen una historia que corre en paralelo a la 
creación periodística de la narración. 

He vuelto luego para continuar fotografiando allá, al-
gunas imágenes han terminado constituyendo otras 
series. Hay muchas fotografías que he tomado en la 
Amazonía que se podría decir comparten un hilo con-
ductor permanente, tal vez esta representación del 
imaginario que uno construye en el tiempo en esta 
región. Lo último que he estado fotografiando son 
unos paisajes en la reserva de Tingana, en los que apa-
recen los renacos, estos árboles con las raíces aéreas 
que se van movilizando. Lo veo como una metáfora 
de la selva viva, casi como un reclamo: la selva vive y 
se mueve realmente. Gran parte de las imágenes que 
hago se producen de noche, pues considero que es 
un momento que me permite tener un poco más de 
control en términos de iluminación y, además, por-
que se puede trabajar con velocidades altas. Creo 
que las velocidades altas son muy poderosas porque 
te terminan dando muchas capas de información en 
el plano y hacen que las escenas tengan una profun-
didad y un lirismo contundente. Lo que, finalmente, 
expresa bien la experiencia amazónica. Quizás de día 
el sol te termina cegando un poco y cubre todo con 
una capa que estorba de alguna manera. En la oscu-
ridad me siento un poco más cómodo, uno puede 
resaltar personajes predominantes que de otra ma-
nera no podrían ejercer su presencia. El fotografiar 
de noche también tiene otras lecturas paralelas. Creo 
que ahí las imágenes de paisajes tienen una especie de 
vértigo, como algo que está a punto de morir o está 
naciendo o en transformación, pero definitivamente 
tienen una carga dramática.



45

Lo último que he estado fotografiando 
son unos paisajes en la reserva de Tin-
gana, en los que aparecen los renacos, 
estos árboles con las raíces aéreas que 
se van movilizando. Lo veo como una 
metáfora de la selva viva, casi como un 
reclamo: la selva vive y se mueve real-
mente. 
Musuk Nolte
Bosque Anfibio
2015
Fotografía sobre papel
150 x 100 cm
Colección particular





47Musuk Nolte
De la serie Shawi
2008 - 2009
Fotografía sobre papel
60 x 60 cm cada uno
Colección particular



48

K
Y

LLA
 

P
IQ

U
E

R
A

S
Mi gran acercamiento con la Amazonía se da en mi adolescencia, 
con las plantas sagradas o medicinales. Digo primer acercamiento, 
pero la selva me traspasó con su información, su conocimiento y su 
tradición. Para mí, era algo absolutamente desconocido y no fui tan 
consciente de cómo eso fue entrando en mi arte. La experiencia en 
la selva con la ayahuasca me permitió aclarar mi visión y me enseñó 
que cada uno tiene una forma de ver única. Eso es lo que yo podía 
traer aquí, a este plano y plasmarlo. Mi relación con la selva viene 
con un amor profundo del alma, porque sin las plantas medicina-
les y el ayahuasca siento que nunca hubiese encontrado mi camino,  
no sólo como artista, sino como ser. Para mí, el arte es como ren-
dirle tributo a esta visión que me ha sido regalada. Esas imágenes, 
esas visiones hacen que esta vida cotidiana, mundana que aprieta y 
aplasta sea menos violenta.



49

AMA
ZO
NIS
TAS

K
Y

LLA
 

P
IQ

U
E

R
A

S Kylla Piqueras
Lima, 1979



50

Kylla Piqueras
Orgánica Sideralis IX
2015
Técnica mixta sobre poliseda con luz interior
155 x 200 cm
Colección particular

Kylla Piqueras
Portal II
2015
Técnica mixta sobre terciopelo
180 x 180 cm
Colección particular



51

Con mi maestro Antonio Barrera de Iquitos empecé 
a acercarme al arte tradicional shipibo. En una cere-
monia me encontré con estos tejidos que yo siempre 
había admirado, pero pude ver cómo el maestro ac-
cionaba con estos símbolos, estos patrones, que eran 
parte de su vida porque eran como el diseño que ma-
nejaba para su vibración. Veía a mi maestro cantar y 
podía cerrar mis ojos y ver también cómo diseñaba es-
tos patrones shipibos en el aire, a través de la luz. Me 
puse a pensar de qué manera podía desarrollar esos 
trazos a mi manera y encontré que podía darse a tra-
vés de las plantas, pintándolas y ya no necesariamen-
te usando el mismo patrón shipibo. De ahí nacen las 
obras que nombro como las Orgánicas. Fue mi forma 
de acceder a estos dibujos, no habría sido honesto de 
otra forma. No puedo tener el conocimiento shipibo 
a mi disposición, pero sí sentía que podía aprender a 
manejar mi vibración, así como me habían enseñado 
en esa ceremonia. La manera en que yo vibrara iba a 
determinar que las obras llevaran un lenguaje, cohe-
sionado, ordenado, visualmente orgánico, una vibra-
ción armónica que tiene que ver con la naturaleza. Lo 
que las plantas te transmiten es el espíritu de la 
madre naturaleza, la vibración que está detrás de 
todo lo vivo. 

Al final todo lo que hago, hasta las piezas de las Or-
gánicas, son una suerte de portal. Cuando uso este 

término −sobre todo con la exposición Portal 
(2015) en el ICPNA del Centro de Lima− es para 
representar al arte como puerta para ingresar a un 
espacio más vital, expansivo de luz y de existencia. 
El símbolo del portal para mí es el de la posibilidad 
de una existencia más plena y más amplia. 

El potencial vital más grande que tenemos como es-
pecie humana es la inspiración y hoy en día, el mayor 
potencial que tenemos está en la Amazonía. Si las 
personas se abrieran con respeto y con real humildad 
para acercarse a ese espacio, encontrarían ese cono-
cimiento. Creo que alguien que toma consciencia, 
conoce y llega a sentir en su interior la magia de esa 
vida, no podría destruirla. Esto se puede aplicar a la 
vida en general, a nuestra cultura por ejemplo. Si 
nosotros apreciáramos y amáramos lo que traemos 
como tradición con devoción y respeto, otra historia 
vendría para nosotros. Esa es la función del arte, te-
nemos que ser visionarios y además, tenemos la gran 
responsabilidad de crear para los que vienen detrás 
de nosotros porque tenemos hijos. Yo a ellos no les 
quiero mostrar lo peor de este mundo, de eso hay un 
montón. Tengo que acercarles ese futuro más gentil, 
esas posibilidades de mayor expansión. Eso es lo que 
llamo portal, una imagen de una madre naturaleza 
que envuelve todo con un marco luminoso y lleno de 
vida, con la energía del amor y de un cosmos infinito. 

El potencial vital más grande que tene-
mos como especie humana es la inspira-
ción y hoy en día, el mayor potencial que 
tenemos está en la Amazonía. Si las per-
sonas se abrieran con respeto y con real 
humildad para acercarse a ese espacio, 
encontrarían ese conocimiento.



52

Kylla Piqueras
El Jardín de los Sueños 
2017
Técnica mixta sobre tela
127 x 215 cm
Colección particular



53

AMA
ZO
NIS
TAS



54

AMA
ZO
NIS
TAS

 
YAHUA-
RCANI

Rember Yahuarcani
Pebas, Loreto, 1985



55

 
YAHUA-
RCANI

R
E

M
B

E
R

Nací en Pebas hace treinta años. Mi relación con el río fue muy 
grande desde mi infancia. Con todo mi barrio nos íbamos a pescar. 
En ese tiempo los peces caían de día, había abundancia, pero aho-
ra ya no. En verano, cuando el río estaba muy bajo ahí jugábamos y 
terminábamos embarrados. Como a la una de la tarde entrábamos 
al colegio, nos íbamos a secar a la escuela y ahí nos dábamos cuen-
ta de que estábamos con el barro hasta en la oreja. Esta parte de mi 
vida es la más bonita que me ha tocado vivir en la Amazonía. 



56

Rember Yahuarcani
Medianoche en el río
2017
Acrílico sobre tela
70 x 70 cm.
Colección particular

Rember Yahuarcani
Los primeros hombres
2014
Acrílico sobre lienzo
70x80cm
Colección particular



57

El arte estuvo presente desde mi infancia. Mi papá, mi 
mamá y mi abuela son artesanos. De chibolo acom-
pañaba a mi papá a buscar topa en el monte y a sacar 
llanchama para prepararla. Luego "como a los trece o 
catorce años" hacía pequeñas pinturas para vender a 
los turistas. Pintaba canoas, mariposas o guacamayos.

Cuando salí del colegio "en el 2001" se da una 
de mis grandes frustraciones, pues no pude seguir 
estudiando. En la primaria había ocupado siem-
pre el primer puesto, entonces tenía la ilusión de 
continuar mis estudios. Mi papá pintaba y venía a 
Iquitos a vender sus cosas y ahí yo decidí ayudarle 
y pintar más, y empezamos a explorar en otras ma-
neras de trabajar, ya no solo pensando en la venta 
para el turismo. 

En 2005, llego a vivir a Lima y empiezo a exponer en 
museos y galerías. A partir de esta estapa  hasta hoy 
considero que el gran tema de mi obra es la mitología, 
sumada a la historia y los personajes importantes de 
la tradición huitoto. De alguna forma, yo he ido frag-

mentando el mito para que no siga una línea de tiem-
po. De una misma narración yo puedo tomar muchos 
personajes y luego los traslado a los lienzos. Desinte-
gro y luego reconstruyo el mito para poder darle una 
lectura más personal y más libre. 

Empecé a trabajar con tintes naturales sobre llancha-
ma y con figuraciones ligadas al arte tradicional. Lue-
go, integré materiales como los acrílicos y técnicas 
más experimentales. Todo este proceso tiene que ver 
con la manera en que empiezo a enterarme qué es lo 
que habían hecho otros pintores y por qué lo habían 
hecho a lo largo de la historia del arte. Así me dieron 
ganas de seguir algunas de estas técnicas. Por ejem-
plo, yo miraba una pintura de Jackson Pollock y veía 
muchos videos de él trabajando. Ahora, en cada obra 
que planteo trato de poner un dios, un personaje im-
portante de la mitología, porque creo mucho en ellos 
y en que tienen un poder especial, es decir creo que 
estos personajes se defienden solos y que yo ya no ne-
cesito hablar. Así el trabajo se convierte en una cues-
tión religiosa y de mucha fe.  

Creo que la Amazonía ha sido uno de los territorios 
menos explorados y que mucho de lo que se ha dicho 
sobre ella, especialmente sobre el ámbito indígena 
no ha sido acertado. Entonces considero que existe 
una necesidad de explicarle al mundo a través de mi 
arte lo que realmente está pasando en esta región. A 
su vez, creo que la región amazónica tiene mucho que 
transmitir en cuanto a los conocimientos y saberes 
que reúne. El mundo amazónico puede aportar para 
que la cultura occidental recupere formas de vida im-
portantes como el colectivismo o el respeto hacia el 
medioambiente o, simplemente, el respeto en gene-
ral; aprender así a no ser tan egoístas o tan individua-
listas como está ocurriendo en este tiempo. 



58

A
M

A
Z

O
N

IS
TA

S

Rember Yahuarcani
El baile de las aves
2015
Acrílico sobre tela
150 x 150 cm.
Colección particular



59

Ahora, en cada obra que planteo tra-
to de poner un dios, un personaje im-
portante de la mitología, porque creo 
mucho en ellos y en que tienen un po-
der especial, es decir creo que estos 
personajes se defienden solos y que yo 
ya no necesito hablar. Así el trabajo se 
convierte en una cuestión religiosa y de 
mucha fe.



60EDU
AR
DO HI
ROSE

La selva aparece en mi fotografía inicialmente con la serie Proyec-
to Pozuzo, conectada con el tema de la migración. Todo mi proce-
so de trabajo empieza a fines de los años noventa, cuando se estaba 
celebrando el Centenario de la Inmigración japonesa al Perú. Yo 
en ese momento estaba tratando de hacer un proyecto que aborda-
ra la identidad nikkei, pero fueron intentos fallidos. No sé cómo 
exactamente pasé de la colonia japonesa a Pozuzo, pero fue como 
una visión que tuve allí, específicamente del desarraigo. Es decir, 
la paradoja de pertenecer y no pertenecer a un cierto contexto 
cuando uno es migrante. En Pozuzo lo que reconocía era una co-
munidad que parecía muy alemana, pero que en realidad también 
estaba construyendo y buscando vender una imagen ideal y que no 
aceptaba abiertamente una identidad más mestiza.



61

AMA
ZO
NIS
TAS

Eduardo Hirose
Lima, 1975



Eduardo Hirose
De la serie Dominio
2008
Fotografía sobre papel
Colección particular



63

La propuesta de mi trabajo en Madre de Dios, 
Expansión, se relaciona con el tema del creci-
miento económico de esta última década que 
ha consolidado el mercado inmobiliario y la ac-
tividad minera. En un principio no tenía pen-
sado trabajar en Madre de Dios por un tema de 
seguridad, pero coincidí en esos años con Blas 
Isasi y decidimos viajar y acompañarnos. De 
aquí surgió el proyecto Dominio (2014). Yo 
llegué inicialmente con el pretexto de encon-
trar a descendientes japoneses. Allá existía una 
Asociación Peruano Japonesa conformada por 
unas pocas familias y así empezó mi contacto. 
Al parecer cuando llegaron los japoneses al 
Perú fueron también hacia Madre de Dios para 
la explotación del caucho. Así llegué a Huepe-
tuhe y tuve la posibilidad de fotografiar, aun-
que solo pude internarme diez minutos selva 
adentro, por esto creo que este proyecto me ha 
frustrado bastante. Por las circunstancias −lo 
peligroso del lugar− la percibo muy pobre a ni-
vel productivo. 

En esta serie represento paisajes devastados, 
debo aceptar que siento cierta atracción por es-
tos espacios. En general, me gusta la experien-
cia de verlos destruidos. Si no supieses del tema 
minero o el tema de la devastación, verías cierta 
belleza en el paisaje. Solo cuando te acercas y te 
das el tiempo empiezas a ver los detalles de los 
campamentos mineros. 

Con el proyecto Expansión mi intención no es 
de crítica, sino más bien busco poner sobre la 
mesa una serie de situaciones reales, para que 
cada uno construya su propio juicio. Mucha 
gente comenta lo terrible que le parecen las 
consecuencias de esta minería ilegal, creo que 
en muchos casos lo dicen pero no con convic-
ción. La minería también, es un reflejo de lo que 
somos nosotros, lo denunciamos pero también 
somos parte del problema.

Otra temática de mi trabajo es una reflexión so-
bre migración y peruanidad. Los primeros mi-
grantes japoneses formaron una especie de gue-
to cuando recién llegaron al Perú porque fueron 
discriminados. Esa manera de ser tratados les 
generó una idea negativa sobre el peruano. Esa 
percepción fue transmitida a los hijos y nietos, 
de ahí que dije que yo nací ya con ciertos pre-
juicios. De alguna manera, esos prejuicios han 
sido motivo de los temas que he tocado. Expan-
sión toca ese punto sobre cómo entendemos, 
desarrollamos y aceptamos nuestro entorno y 
nuestro territorio. Esos prejuicios que men-
ciono, por más que ya a mi edad los he tratado 
de pasar por alto, igual me generan preguntas 
que a veces pienso que hasta son ingenuas. Inte-
rrogantes sobre por qué ocurre lo que estamos 
viviendo ahora, la falta de conciencia acerca de 
la naturaleza, o la falta de conciencia en general 
del ciudadano común y corriente. No hay una 
visión de comunidad, sino más bien de una so-
ciedad totalmente individualista. 

A
M

A
Z

O
N

IS
TA

S



64

Mucha gente comenta lo terrible que le 
parecen las consecuencias de esta mi-
nería ilegal, creo que en muchos casos 
lo dicen pero no con convicción. La mi-
nería también, es un reflejo de lo que 
somos nosotros, lo denunciamos pero 
también somos parte del problema.

AMA
ZO
NIS
TAS

Eduardo Hirose
De la serie Proyecto  Pozuzo
2004
Fotografía sobre papel de algodón
23 x 23 cm cada uno
Colección Eduardo Hochschild



65



66

AMA
ZO
NIS
TAS

GRA
CIELA 
ARIAS

Graciela Arias
Ayacucho, 1979



67

GRA
CIELA 
ARIAS

Yo nací en la selva de Ayacucho y luego viajé para estudiar en la Es-
cuela de Bellas Artes de Pucallpa Eduardo Meza Saravia. Desde mis 
primeras obras, me concentré en la exploración de diversas temáti-
cas amazónicas y a eso se sumó mi conciencia de ciertas desigualda-
des sociales. Como no soy una persona que habla mucho, siento la 
necesidad de encontrar otros caminos para expresarme sobre estos 
problemas, y uno de ellos es la pintura.  Con el paso del tiempo, me 
fui dando cuenta de que la Amazonía es un horizonte, lleno de co-
lor, vida y luz, muy amplio para las artes. Pero, algunas  veces con 
matices grises por la intervención constante de la cultura foránea. 
Esto pone las raíces de una cultura viva en jaque, que hoy lucha cons-
tantemente por adaptarse a su realidad.



68

Graciela Arias
Yaras, las hijas de Ronin
2017
Acrílico sobre machetes de madera
Instalación de medidas variables
Colección Agustín Alberdi



69

Mientras yo me educaba en el arte admiraba mu-
cho el trabajo detallado de Pablo Amaringo. Ya 
cuando terminé la Escuela, vi que el mundo ex-
terior no era tan simple como yo lo veía. Aquí es 
que empiezo a admirar propuestas como la de 
Christian Bendayán y a seguir sus exposiciones 
atraída por lo atrevido de los contenidos pre-
sentados en sus obras. Yo siento que todavía no 
alcanzo ese nivel de atrevimiento o audacia, por 
eso para mí fue muy liberador poder seguirlo.

Tratar el tema de la representación de lo feme-
nino y el tema mitológico amazónico, me per-
miten sumar herramientas para manifestar los 
problemas que puedo ver en mi propio contexto, 
y levantar la voz frente a ellos. Entre estas situa-
ciones negativas encuentro la exagerada sexuali-
zación de la figura de las jóvenes hoy en Pucallpa.

Por ejemplo, en mi obra La virgen del capinurí 
quiero mostrar las contradicciones de una socie-
dad que quiere demostrar la aparente pureza de 
las jóvenes, pero que al mismo tiempo las explota 
como símbolos sexuales. Por eso elijo al capinurí 
que es una rama natural con la forma del falo, ya 
que me permite cuestionar esta doble moral.

Para mí la Amazonía es la madre protectora y 
reproductora del bienestar. Los duendes de las 
plantas que yo represento en forma de animales 
y figuras femeninas me permiten plantear que 
cada elemento en la selva es una energía que nos 
está enviando un mensaje, nos está queriendo 
hacer reflexionar sobre lo que estamos hacien-
do. Quisiera que, a partir de ella, se contribuya 
al mantenimiento de ciertos conocimientos de 
la selva. La Amazonía que aún no hemos olvi-
dado, en específico, la relación íntima que se 
puede tener con la naturaleza. En estos tiem-
pos, muchos ciudadanos peruanos que no han 
estado en contacto con la naturaleza amazónica, 
no pueden identificar en qué momento empeza-
rá a llover, o prever el crecimiento de las aguas, 
o saber cómo pasar una noche en la selva, sin el 
apoyo de una carpa o una linterna. Yo conside-
ro que es importante que esos conocimientos, 
junto a otros como las cosmovisiones y saberes 
comunitarios, permanezcan.

AMA
ZO
NIS
TAS



70

Para mí la Amazonía es la madre protec-
tora y reproductora del bienestar. Los 
duendes de las plantas que yo represento 
en forma de animales y figuras femeni-
nas me permiten plantear que cada ele-
mento en la selva es una energía que nos 
está enviando un mensaje, nos está que-
riendo hacer reflexionar sobre lo que es-
tamos haciendo. Quisiera que, a partir 
de ella, se contribuya al mantenimiento 
de ciertos conocimientos de la selva. La 
Amazonía que aún no hemos olvidado, 
en específico, la relación íntima que se 
puede tener con la naturaleza.



71

A
M

A
Z

O
N

IS
TA

S

Graciela Arias
La Virgen del Capinurí 
2014 
Acrílico sobre lienzo 
120 x 100 cm
Colección Andrea Cilloniz



72

A
M

A
Z

O
N

IS
TA

S

Graciela Arias
De la serie Hacedor de sueños
2014
Acrílico sobre machetes de madera
Instalación de medidas variables
Colección Vladimir Eisenbruk



73



74

M
A

R
IO

T
T

I

FRAN
CES
COLos padres de un compañero de clase eran colonos suizos y tenían 

una plantación de café cerca de Tingo María. Para llegar desde 
Lima hasta allá, recuerdo que teníamos que cruzar el río Azul, 
sobre el que no había un puente. Para nosotros, eso ya era una 
aventura. Ese fue un gran regalo para mí, poder pasar los meses de 
las vacaciones de verano en el fundo de mi amigo. La casa era toda 
de madera, los pisos de chonta y no había agua ni luz eléctrica. El 
agua llegaba hasta la casa desde una fuente en el monte, por unas 
canaletas también de chonta.



75

AMA
ZO
NIS
TAS

M
A

R
IO

T
T

I

Francesco Mariotti
Berna, Suiza, 1942



Francesco Mariotti
De la serie Ino Moxo
1981
Serigrafía sobre papel
 67 x 43 cm cada uno
Colección particular



77

La experiencia de cazar en las noches era lo 
máximo. Teníamos que caminar por unos ria-
chuelos hasta llegar a un claro donde los anima-
les salían a beber. Allí acampábamos debajo de 
unos techos de hojas, metidos en unos sacos de 
yute. Podíamos fumar cigarros Inca para espan-
tar a los zancudos, pero siempre escondiéndo-
los entre las manos, para evitar que se vea la luz 
de la brasa y que ésta espante a los animales. 
El peón que nos acompañaba chacchaba hojas de 
coca. Con él aprendimos a rezarle a la hoja y leer 
la suerte. A través de estas experiencias, aprendí 
también a controlar el miedo, a ver y escuchar en 
la noche, y a diferenciar algunos sonidos entre 
los miles de gritos de los animales de la Selva. 
Esos sonidos, esas luces misteriosas, han que-
dado profundamente grabados en mi fantasía, 
especialmente las luciérnagas, que metíamos en 
botellas junto a la cama cuando íbamos a dormir.

Las figuras de la mitología amazónica, como el 
chullachaqui, las conocí tiempos después, por 
otro amigo, el poeta César Calvo. A César lo 
conocí en Cuzco en al año 1972.  Él me decía 
Ayumpari, éramos más que hermanos. Gran 
parte de la novela Las tres mitades de Ino Moxo 
y otros brujos de la Amazonía (1981), la es-
cribió en nuestra casa en Chaclacayo. Luego, 
César me entregó el manuscrito y me pidió que 
haga unas ilustraciones. Leí el texto y las imá-
genes se construyeron solas. Soñaba y allí apa-
recían los dibujos, yo en realidad no dibujo así. 
Grabé con una punta caliente las imágenes en 
unas planchas de triplay, las entinté de negro y 
las pasé por la prensa, así el dibujo se ve en ne-
gativo. Esas monotipias fueron los originales 
que se usaron para el libro.

Mi trabajo, en diferentes etapas, ha estado vin-
culado con elementos tecnológicos y posterior-
mente con la energía natural. Cuando estudiaba 

pintura en la Escuela de Bellas Artes de Ham-
burgo creaba objetos con sonidos y luz. Lue-
go, aparecieron los primeros paneles fotovol-
taicos y quedé fascinado por la manera en que 
de una materia inerte podía generarse energía 
en forma de electricidad. Lo que traté de resol-
ver a partir de aquí fue cómo mostrar esa ener-
gía. Una posibilidad eran los leds, que al ser de 
color verde parecían luciérnagas. Así empecé a 
fabricar objetos y les ponía el nombre de algu-
na especie de luciérnagas y me fui volviendo un 
experto en ellas.

Aquí entro en contacto con el biólogo Stefan 
Ineichen, que estaba por organizar un Festival 
dedicado a las luciérnagas en la ciudad de Zürich. 
Gracias a esta amistad con Stefan en Suiza y con 
Giuseppe Camerini en Italia —ambos biólogos 
que estudian a las luciérnagas— aprendí mucho 
más sobre estos maravillosos insectos y los es-
tudié ya directamente en la naturaleza. De esta 
manera, empiezo a crear proyectos donde los 
insectos son los protagonistas y el espectáculo 
lumínico lo hacen las propias luciérnagas. Ade-
más, aprendí que la luciérnaga es un indicador 
de un hábitat intacto, que la luciferina es un pro-
ducto muy costoso que se utiliza en experimen-
tos biogenéticos gracias a la bioluminiscencia, y 
que es necesario proteger a las luciérnagas por-
que están en peligro de extinción.

Como las luciérnagas, la Amazonía por su ma-
gia, belleza, riqueza y por los inmensos miste-
rios que todavía alberga es una metáfora de una 
utopía perdida. Le he dedicado una obra mía a 
Chico Mendes que fue asesinado por defender 
la selva y quiero dedicarle otros proyectos a él y 
otros héroes ecologistas que se han sacrificado 
para salvar nuestro ecosistema. Tenemos que 
defender este mundo mágico, los algoritmos lo 
están destruyendo.



78

Como las luciérnagas, la Amazonía por 
su magia, belleza, riqueza y por los in-
mensos misterios que todavía alberga es 
una metáfora de una utopía perdida. Le 
he dedicado una obra mía a Chico Men-
des que fue asesinado por defender la sel-
va y quiero dedicarle otros proyectos a él y 
otros héroes ecologistas que se han sacri-
ficado para salvar nuestro ecosistema. 



79

A
M

A
Z

O
N

IS
TA

S

Francesco Mariotti
Gran Guacamayo Precolombino
1992
Boceto y Tecnoescultura 
300 cm altura
Colección particular



80

Francesco Mariotti
Luz como señal. Fase II
2015
Instalación lumínica con botellas de plástico recicladas 
Museo Lüneburg



81



82

AMA
ZO
NIS
TAS A

DRI
ÁN 
POR
TUGAL

Adrián Portugal
Lima, 1977



83

A
DRI
ÁN 
POR
TUGAL

Viajé por primera vez a Iquitos cuando tenía veinticinco años, 
como parte del proyecto 24 horas. Pasión por las personas. Se 
trataba de un ejercicio muy interesante en el que se juntaban vein-
ticuatro fotógrafos y viajaban a una ciudad para retratarla. Ya se 
había hecho en Lima y Cusco. Cuando se planteó la edición en 
Iquitos, yo estuve entre los convocados. Según la dinámica de la 
propuesta tenía veinticuatro horas para hacer fotografías en la 
ciudad. Recuerdo que pude visitar lugares muy diversos y también 
hice fotos en un concierto del grupo Kaliente. Después de ese viaje 
me quedé con muchas ganas de regresar pero por más tiempo. No 
tenía una idea específica, pero sí la sensación de querer regresar y 
conocer más. En mis siguientes proyectos y exposiciones busqué 
siempre pretextos para volver a la Amazonía y pasar más tiempo en 
ella fotografiando.



84

Adrián portugal
Bellavista - Nanay
2013
Fotografía sobre papel
150 x 100 cm
Colección particular



85

Lo primero que me llamó la atención cuando 
conocí Iquitos fueron los artistas que se pre-
sentaban en el malecón y en la calle en general. 
A partir de esto, hice una serie de retratos, que 
incluyó a la familia Kung Fu y al imitador de Mi-
chael Jackson. Luego, empecé a fotografiar en 
los conciertos de cumbia y así es que hago el re-
trato de Aixa del grupo Explosión. En muchas 
de estas fotografías de personajes amazónicos, 
los capturo en posturas de equilibrio. Creo que 
puede tener que ver con la idea del agua de los 
ríos en continuo movimiento, como proyección 
sobre los habitantes de la Selva. Lo otro es que 
en mis fotografías siempre busco capturar cierta 
acción. Un personaje integrado al contexto pero 
en movimiento.

Finalmente, buscando algo diferente hice la se-
rie Inicio/Final de un viaje (2010), que es un 
diario que documenta el camino a Pucaurquillo, 
a través de los ríos Amazonas y Ampiyacu. Que-
ría fotografiar un mundo que para mí era desco-
nocido. Creo que cuando llegas a un lugar del 
que no sabes nada tu ego de alguna manera se 
anula, casi desaparece, y quedas más sensible y 
perceptivo a todo. Lo último que he estado bus-
cando es llegar a algo más ambiguo, que ya no 
tenga la carga de representar a un personaje es-
pecífico de la cultura popular, sino más bien se 
concentre en el entorno natural, que el paisaje 
se vuelva más protagónico. No quiero separar a 
la gente de la naturaleza o a la ciudad de la selva, 
sino ver cómo puedo producir una imagen que 
mezcle ambas cosas. 

Ese viaje a Pucaurquillo no solo supuso un giro 
en mi trabajo sino en mi percepción de la Ama-
zonía. Primero, por el hecho de que estaba le-
yendo Las tres mitades de Ino Moxo y otros 

AMA
ZO
NIS
TAS

brujos de la Amazonía de César Calvo Soria-
no y segundo porque mi papá en ese momento 
estaba enfermo de cáncer. Así, que el estar en 
este lugar nuevo, leyendo este libro, entrar al 
río y estar rodeado de la naturaleza, fue también 
como un viaje hacia dentro de mí mismo. Esto 
me ayudó a concebir la vida por ciclos como lo 
hacen en la Selva. Ahí se vive alrededor del agua 
que tiene estos periodos. En el río todo nace y 
todo muere a la vez. Esta idea me ayudó a sobre-
llevar lo que estaba viviendo. 

Finalmente, representar la Amazonía se ha vuel-
to vital en mi práctica, considero que es impor-
tante dar a conocer esta forma distinta de vivir 
en comunidad y equilibrio con el espacio natu-
ral. También ser conscientes de que esa manera 
de vivir es la natural y no la que tenemos en otras 
ciudades. Es necesario aprender de la Amazonía 
y conocerla. Retratar a su gente y a su espacio 
puede acercarnos a esta visión particular, la que 
podría ayudarnos a cambiar nuestras acciones y 
actitudes, que nos han llevado a cometer abusos 
contra la gente y la misma selva.



86

También ser conscientes de que esa mane-
ra de vivir es la natural y no la que tenemos 
en otras ciudades. Es necesario aprender 
de la Amazonía y conocerla. Retratar a su 
gente y a su espacio puede acercarnos a 
esta visión particular, la que podría ayu-
darnos a cambiar nuestras acciones y ac-
titudes, que nos han llevado a cometer 
abusos contra la gente y la misma selva.



87



88



89

Pg. 86-87
Adrián Portugal
Johon Palacios “Michael Jackson” y 
bailarines de Thriller en El Refugio
Aixa
Los Vela. La familia Kung-fu en Belén
2005
Fotografía sobre paapel
100 x 70 cm cada uno
Colección particular

Adrián Portugal
Peluquería de Belén
2010
Fotografía sobre paapel
70 x 100 cm
Colección particular



90

RE
VILLA

N
A

TALIA
Cuando mi hermana y yo éramos todavía niñas nos fuimos a vivir 
un tiempo a Chachapoyas con mis padres, mi padre es de Amazo-
nas. De entre algunos recuerdos borrosos, tengo muy presente la 
imagen del barro y la tierra colorada.  Había un cerro que se lla-
maba Cerro Colorado, íbamos allá los fines de semana siempre a 
jugar. Mi exposición Lo invisible es un lugar (Galería Wu, 2013-
2014) tomaba como referencia parte de este territorio de mis me-
morias de infancia, a su vez, representaba este paisaje como metá-
fora de recuerdos y testigo de acontecimientos, y como reflejo de 
cambios sociales. 



91

AMA
ZO
NIS
TAS

N
A

TALIA

Natalia Revilla
Lima, 1981



92



93

Con la exposición Veinte palabras (Galería 
Wu, 2016) vuelvo al tema amazónico pero 
desde un enfoque diferente. Hace como dos 
o tres años encontré de casualidad un diccio-
nario mtsiguenga-español en Internet. Todo 
esto coincidió con que mi hermana y su es-
poso estaban trabajando en una comunidad 
mtsiguenga, entonces a ella le podía hacer 
consultas sobre el idioma porque lo estaba es-
tudiando. En el proceso me di cuenta de que 
era un idioma muy variable, los significados 
en muchos casos dependían de cada comuni-
dad. Esto para mí fue importante para tener 
en cuenta durante la investigación. 

Asimismo, me empecé a interesar específica-
mente en las palabras del mtsiguenga que no 
tenían una traducción directa al español. Me 
parece que en esa realidad se condensa la natu-
raleza paradójica del lenguaje. Es por un lado el 
reflejo de la construcción del mundo que tene-
mos, pero a su vez tiene la capacidad de crearlo. 
Esa relación es la que me interesa tratar porque 
no quería llegar a una traducción fidedigna, sino 
abordar el potencial de estas palabras al no ser 
traducibles. Lo que me maravilló fue ese poder 
de las palabras. 

Uno de los detalles que me impresionó mucho 
fue la gran cantidad de palabras de este idioma 
referidas a las manos. Eso me pareció hermoso. 
Hay muchas palabras que tienen que ver tam-
bién con la relación con el otro. Existe una pa-

A
M

A
Z

O
N

IS
TA

S

labra, por ejemplo, para referirse al abrazo que 
se da entre más de una persona u otra para refe-
rirse a darse calor entre dos personas colocando 
una espalda junto a la otra. Luego llamaron mi 
atención las que tenían que ver con el sonido. 

La lengua construye conceptos, construye mun-
dos y también identidad. Lo que está pasando 
con muchas de las lenguas originarias, como 
son transmisiones orales y no necesariamente 
escritas, es que están desapareciendo. Lo que 
me contaba, por ejemplo, mi hermana, es que 
hay algunos jóvenes que aprenden la lengua 
porque nacen y crecen en su comunidad, pero 
después se quieren ir a trabajar fuera, salir hacia 
las ciudades y dejan de hablarla por vergüenza. 
Tratar el tema de estas lenguas es clave, la len-
gua también es la historia y hoy mucho de esto 
se está perdiendo.

En esta serie de dibujos trabajo con la represen-
tación de elementos aparentemente invisibles 
pero con cierto volumen. Siempre intento que 
la técnica del dibujo que utilice en cada pro-
yecto haga referencia a lo que estoy dibujando. 
Así, sentía pertinente hablar de vacíos en este 
caso, pero no me pareció necesario hacerlo con 
cuchilla sobre el papel, por eso empecé a tra-
bajar con los gofrados. Se trata de una técnica 
que juega con lo que se ve y no se ve, al mismo 
tiempo. Justamente pensando en esta idea de lo 
intraducible y lo traducible, lo que de cierta ma-
nera se resiste a otro lenguaje, decidí proponer-
lo a través del gofrado como cóncavo y convexo. 
De esta manera, tienes dos miradas, tú puedes 
verlo de frente o desde atrás, no hay una manera 
específica de verlo. En la exposición no ubiqué 
los dibujos directamente sobre la pared, sino 
que los colgué en el medio de la sala, para que 
uno tuviera que darse vuelta para mirarlos y que 
no hubiera ningún punto de vista correcto des-
de donde verlos.

Natalia Revilla
Pakoreagantsi. Abrir la mano
Tsagatagantsi. Tocar con los dedos
Katsatagantsi.Darse las manos
Pamuatakotagantsi. Buscar algo metien-
do la mano o manos en un líquido
2016
Lápiz sobre papel con volumen
133 x 211 cm
Colección particular



94

...hay algunos jóvenes que aprenden la 
lengua porque nacen y crecen en su co-
munidad, pero después se quieren ir a 
trabajar fuera, salir hacia las ciudades y 
dejan de hablarla por vergüenza. Tratar 
el tema de estas lenguas es clave, la lengua 
también es la historia y hoy mucho de esto 
se está perdiendo.

Natalia Revilla
Tiaviosetakotagantsi. Estar cubierto por 
un montón de algo, por ejemplo ramas
2016
Lápiz sobre papel con volumen
133 x 211 cm
Colección particular

Pg. 96-97
Natalia Revilla
De la serie Días grises
2010
Técnica mista sobre tela
133 x 211 cm
Colección Silvana Pestana



95



96



97



98

A
N

TO
N

IO
 

G
A

R
C

ÍA
La primera vez que visité la selva, fue en el 
2003, cuando fui a Oxapampa. Llegué a una 
comunidad asháninka y vi a una artesana 
trabajando con materiales que llamaron mi 
atención, como los pigmentos del barro y de 
algunas hojas y cortezas que yo no conocía. Mi 
siguiente viaje fue a Pucallpa, a donde llegué 
para tomar la medicina de la ayahuasca. Par-
ticipé de la ceremonia, pero en paralelo visité 
la comunidad de San Francisco, en donde me 
encontré con artesanas, ceramistas y pintoras. 
Este viaje generó en mi un despertar, a través 
de los elementos, y me fui adentrando en la 
vida amazónica, su cosmovisión y su historia. 
Así incorporé en mi trabajo esos materiales 
que empezaba a conocer y esos nuevos lengua-
jes. Como artista me interesa recuperar el co-
nocimiento de las técnicas tradicionales de los 
pueblos amazónicos peruanos porque de esta 
manera puedo informar de su valor, de cómo 
se ha transmitido a través del tiempo y de la ne-
cesidad de que se conserve. Considero que una 
forma de protegerlo es integrarlo como refe-
rente para mi trabajo.



99

AMA
ZO
NIS
TAS

G
A

R
C

ÍA

Antonio García
Lima, 1969



100

Antonio García
Kené – Vibraciones VI
2013
Caoba y barro de las cochas sobre tela
108 x 108 cm
Colección particular

Antonio García
Ama-zónicas 
2015
Caoba y barro de las cochas sobre tela
50 x 40 cm
Colección particular



101

Luego de estas primeras experiencias, trabajé 
talleres con comunidades como la yine. Plan-
teamos capacitaciones sobre confección textil, 
pero nutriendo el aprendizaje con las posibili-
dades de los tintes naturales. Gracias al contacto 
con estas comunidades, conocí muchos elemen-
tos nuevos, como la sanipanga, una planta con 
un tinte muy particular. De sus hojas se obtiene 
el tono violeta al sacarlo inmediatamente del ar-
busto y frotarlo con agua. Pero, al día siguiente, 
el tinte ya no es igual, si te llevas las hojas y se se-
can tampoco se puede producir el mismo color. 

De otro lado, al entrar en contacto con los efec-
tos de la contaminación sobre las comunidades 
en el río Madre de Dios me sentí muy conmo-
vido. Esta situación se da desde hace varios 
años, cuando se inició la explotación minera y 
era legal. Al no contar con exámenes de impacto 
ambiental, se produjeron graves consecuencias. 
El fruto del río enferma a la gente. Dentro de 
esta situación, me sensibilizo mucho con casos 
como el de Edwin Chota, quien se encontraba 
informando sobre los desastres de las madereras 
informales —que destruyen los bosques, la flora 
y fauna que necesitan las comunidades— y que 
fue asesinado. Estos casos me motivaron a hacer 
pinturas como la de la tortuga gigante, al ima-
ginar una debacle ambiental. Tomé como pun-
to de partida la imagen de la tortuga charapita 
que está en peligro de extinción. Se me ocurrió 
hacerla mucho más grande y convertirla en una 
especie de nave, un arca rústica que se lleva en 
su caparazón todo lo que tenemos en la Selva, 
que son muchos recursos, pero que si seguimos 
a este ritmo de destrucción van a desaparecer.

La Amazonía es el pulmón del mundo, es una 
cantera de medicina, de información y de co-
nocimiento extraordinario. Quería representar 
con esta tortuga —que se lleva las reservas y las 
rescata, dejando atrás el relave— que este es el 
momento del cambio para recuperar la memoria 
y el conocimiento ancestral. 

A
M

A
Z

O
N

IS
TA

S

Creo que el arte nos permite pensar, cuestio-
narnos y poder dar un giro al timón. Por ejem-
plo, al crear mis obras a partir de tintes natu-
rales, como la caoba, propongo que pensemos 
sobre estos recursos y el mal uso que estamos 
haciendo de ellos. La caoba está al borde de la 
extinción al no contar con un plan de reforesta-
ción. Tal vez sí existen iniciativas particulares, 
pero ningún plan mayor y contundente.  Algu-
nas personas de las comunidades shipibas me 
cuentan que es cada vez más difícil conseguir las 
cortezas. Van al monte, se van bien adentro don-
de están ciertas madereras y encuentran que allá 
botan o queman la caoba. Primero, se las podían 
llevar libremente, pero cuando los madereros 
se dieron cuenta que iban muchos interesados 
empezaron a venderlas, a precios muy altos, a 
los mismos nativos de las comunidades. Cuando 
se acabe la caoba también nos quedaremos sin 
el conocimiento de esta técnica. Es necesario 
aprovechar las riquezas de la Amazonía de forma 
sostenible y sensibilizar de alguna manera a la 
gente. Son dos acciones claves las que debemos 
llevar a cabo: informar y sensibilizar.



102

Me interesa recuperar el conocimiento de 
las técnicas tradicionales de los pueblos 
amazónicos peruanos porque de esta ma-
nera puedo informar de su valor, de cómo 



se ha transmitido a través del tiempo y de la 
necesidad de que se conserve. Considero 
que una forma de protegerlo es integrarlo 
como referente para mi trabajo

Antonio García
A una debacle ambiental
2013
Caoba y barro de las cochas sobre tela
150 x 300 cm
Colección particular



104

AMA
ZO
NIS
TAS

E
N

R
IQ

U
E

 C
A

S
A

N
TO

Enrique Casanto
Puerto Bermúdez, Pasco, 1958



105

E
N

R
IQ

U
E

 C
A

S
A

N
TO Yo nací en medio de la naturaleza amazónica, gracias a un dios 

creador que hizo el cielo y, también, la tierra. Nosotros como hijos 
nos damos cuenta de que vivimos en una Amazonía muy valiosa. 
Ahora estoy tratando de recuperar lo que nuestros abuelos hicie-
ron y que luego perdimos porque no teníamos libros que guarden 
esa ciencia. A pesar de que los abuelos no habían estudiado, sí sa-
bían, como sabe un ingeniero agrónomo, en qué momento se tie-
ne que sembrar, o cuándo va a ser el invierno y el verano, y cuándo 
empieza la producción. Para recuperar la historia de Juan Santos 
Atahualpa y su hijo Josecito conversé con diez abuelitos, tres del 
Perené, dos del río Tambo, dos del Urubamba y dos del Cusco. En 
todas las versiones la historia coincidía. Varios de ellos ya no exis-
ten, pero conservamos esa historia investigando.



106

Enrique Casanto
Guerreros mágicos
2010
Acrílico sobre tela
200 x 160 cm
Colección particular



107

Mis abuelos me enseñaron que para arrancar 
una planta no se debía hacer así nomás. Una 
raíz, una corteza, la flor o el fruto tienen su 
dueño, a quien hay que pedirle permiso. Ahora 
yo sé cómo usar, por ejemplo, el tabaco, que 
te protege de daños y del mal. Los curanderos 
utilizan la planta para saber el presente, pasado 
y futuro. Los médicos han estudiado muchos 
años, pero para ellos —en sus libros— no existe 
un tratamiento para el susto. Nosotros pasa-
mos el huevo o hacemos baños de flores, no ne-
cesitamos usar medicinas químicas. También, 
cuando te hacen una hechicería, el médico no 
va a detectar una enfermedad causada por una 
persona mala, un mal aire o por una conexión 
espiritual. Nosotros como seres humanos te-
nemos que enseñar al mundo sobre el trata-
miento de enfermedades naturales y también 
sobre las que llamamos innaturales.

Mis antepasados fueron guerreros, así Casanto 
es una orquídea y un guerrero de menor jerar-
quía. Cada persona que yo he dibujado pertene-

A
M

A
Z

O
N

IS
TA

S

ce a un clan, son más de cuatrocientos clanes los 
que conformaron el pueblo asháninka. Varios 
no comprenden la razón por la que dibujo a las 
personas con una mitad de animal o planta. Yo 
les explico que es porque fueron guerreros: una 
orquídea, una hormiga, un ave o un pez. Noso-
tros no somos cualquiera, venimos de los clanes 
Aroni, Catsinari, Sancatzi, Sharibuiri y de mu-
chos más. Nuestros nombres han variado, se 
castellanizaron, por eso hay que hacer el trabajo 
para saber de dónde proviene cada uno, y eso es 
lo que yo hago desde mi arte.

En tiempos del terrorismo nuestro pueblo sufrió 
mucho, a pesar de que nuestros ancestros eran 
guerreros, mataron a varios jefes del pueblo. Fi-
nalmente nos defendimos, con nuestras flechas, 
como lo hacían nuestros abuelos. Muchos murie-
ron o quedaron inválidos, viudos y viudas, pero 
agradecemos que hemos logrado la paz.

Cuando conocí al Doctor Pablo Macera, le co-
menté que podía pintar y que sabía cuentos, his-
torias y adivinanzas. Él me hizo una prueba, me 
compró plumones, con eso empecé y le gustó. 
Así no tenga un cartón de escuela, mis historias 
son una gran riqueza. Continué pintando y con-
tando historias sobre la Amazonía que conside-
ro muy importantes. Hasta los Incas llegaron a 
la selva e hicieron construcciones importantes. 
También, antiguamente, había grandes tabaque-
ros que ahora ya no existen, pero la naturaleza 
aún tiene mucho que decirnos. Para que la natu-
raleza hable hay que saber escuchar, transmitir 
y decir. Esta es nuestra medicina, es nuestra co-
mida, es nuestro arte y es nuestra Amazonía.



108

Varios no comprenden la razón por la 
que dibujo a las personas con una mitad 
de animal o planta y les explico que por-
que fueron guerreros, una orquídea, una 
hormiga, un ave, un pez, porque noso-
tros no somos cualquiera, venimos de los 
clanes Aroni, Catsinari,  Sancatzi, Sha-
ribuiri y de muchos más; nuestros nom-
bres han variado, se castellanizaron, por 
eso hay que hacer el trabajo para saber de 
dónde proviene cada uno, y eso es lo que 
yo hago desde mi arte.



109

Enrique Casanto
Cosmovisión asháninka
2010
Acrílico sobre tela
200 x 160 cm
Colección particular



110



111

AMA
ZO
NIS
TAS

Enrique Casanto
Subversión con el MRTA y Sendero 
Luminoso en el pueblo asháninka 
2014
Acrílico sobre tela
100 x 120 cm
Colección particular



112

GON
ZALES 
-VIGIL

A
N

A
 

C
E

C
I

LI
A



113

AMA
ZO
NIS
TAS

GON
ZALES 
-VIGIL

A
N

A
 

C
E

C
I

LI
A

Mi primer trabajo, cuando era todavía muy joven, fue para una ONG 
que financiaba proyectos de desarrollo y tenían ciertas actividades en 
la selva. Yo era casi una niña y me tocó ir a Pucallpa y visitar la zona 
del bajo Ucayali. Ese fue mi primer encuentro con el pueblo shipibo, 
cuando estaban todavía muy concentrados en cierto espacio y no se 
habían trasladado a otras partes del Perú. Fue una experiencia fasci-
nante y totalmente nueva para mí, especialmente con una familia de 
la que me hice muy amiga. Me sorprendió la cultura, la manera de 
ver el mundo, totalmente diferente a la que yo estaba acostumbrada. 
Aún hoy sigo teniendo un vínculo intenso con esa zona. Luego de este 
primer encuentro con la Amazonía, viajé al Río Tambo, a la zona as-
háninka, antes de la época del terrorismo. Era aún una zona de muy 
difícil acceso, se llegaba en avioneta y después en bote. 

Ana Cecilia 
Gonzales-Vigil
Lima, 1961



114

Además, se mantenía todavía la estructura comu-
nitaria, las casas estaban ubicadas muy separadas 
unas de otras, no había un centro poblado. Esto 
mantenía un espacio de privacidad y de armonía 
con el medioambiente. Recuerdo que todavía la 
gran mayoría de hombres y mujeres vestían cush-
ma. Aquí visité un proyecto de salud y pude reco-
rrer gran parte de los espacios de la zona. En este 
momento hice algunas de mis primeras fotos. 
Encontré, por ejemplo, a un niño muy desnutri-
do, que había sido abandonado por su madre y 
su padre. Debe de haber tenido como tres años 
y había sobrevivido comiendo tierra y tomando 
agua de lluvia. Le hice unos retratos y para mí fue 
una experiencia muy impresionante.

En ese momento viajo fuera del país y cuando, 
ya casi veinte años después regresé, encontré 
un panorama muy diferente en la zona shipiba, 
el cambio era abismal. Con Javier, mi esposo en 
ese momento, viajamos para intentar hacer un 
registro de las diferentes maneras de vestir y de 
trabajar la cerámica y los telares, que además nos 
dábamos cuenta que eran prácticas que estaban 
desapareciendo. Contactamos a Ángel Soria, que 
había sido maestro de educación bilingüe mucho 
tiempo y llegamos casualmente a un concurso de 
canto. Entonces hicimos una serie de retratos 
de varios de los niños y jóvenes que se vistieron 
tradicionalmente para el concurso. En el 2009, 
participé de una expedición de científicos y ar-
tistas que trataban de comunicar la problemáti-
ca del cambio climático. En este momento hice 
todo un recorrido desde la zona alta de los Andes 
−desde los nevados− hasta la selva baja, siguien-
do el recorrido del agua. En ese proceso, a través 
del bosque nublado en las zonas bajas, nos iban 
explicando sobre el efecto que el carbono tenía 
en las plantas y en el agua, y eso lo relacionába-
mos además con las consecuencias de la minería 
informal. A partir de esto es que nació el libro 
Natura, el curso de las cosas. 

Además de la publicación, presenté las fotogra-
fías en el Centro Cultural Británico de Miraflores 
en 2010. Mi primer objetivo con esta exposición 

era intentar reproducir, a través de las imágenes, 
esta sensación de paz y tranquilidad que uno tie-
ne cuando está en contacto con la naturaleza. Las 
fotografías estaban suspendidas desde el techo 
de la sala y había un ruido de fondo continuo, una 
gota cayendo sobre el agua. Además, con todas 
las grabaciones que hice durante el viaje construí 
cajas que el visitante podía ir abriendo, para en-
contrarse con el sonido de la lluvia, las aves, el 
viento intenso, o la noche incansable de la sel-
va. Si las abrías todas a la vez te encontrabas en 
medio de un ruido tremendo. La respuesta del 
público a la propuesta fue muy buena. La gente 
que nos visitaba se iba con esta sensación de paz 
y además con la consciencia de necesidad de pro-
teger este ecosistema tan especial.

En el mundo del arte limeño, hay una parte 
bien mundana. Así se van generando ciertas 
tendencias y en los últimos años siento que se 
ha puesto de moda el tema del arte amazónico. 
Pero dentro de esto aparece como clave el tema 
de la conservación de la naturaleza. Esa es una 
problemática sobre la que es necesario conti-
nuar reflexionando. Lo clave aquí es conjugar 
una visión integradora y una percepción clara 
de qué queremos preservar para el futuro. Un 
buen ejemplo es el de la comprensión del es-
pacio, cómo te decía los asháninkas hace mu-
chos años mantenían una gran distancia entre 
sus viviendas por temas de sanidad, y para que 
las relaciones sean fluidas. Luego se crean los 
centros poblados por razones muy relevantes 
pero donde las enfermedades abundan y la vio-
lencia se empieza a desarrollar por el hacina-
miento. Todavía no sé cuál es la receta, pero 
en esta búsqueda creo que es un poco intentar 
comprender de mejor manera los procesos que 
se viven y respetarlos. Respetarlos y tratar de 
acompañar, más que venir con una visión de 
fuera que sostiene que eso se tiene que man-
tener como era a través de los tiempos porque 
es lo mejor para ellos. Entonces si yo pienso en 
“ellos” y “nosotros” estoy marcando una sepa-
ración y no hay eso, estamos en lo mismo, pero 
todavía queda mucho por hacer.



115



116



117

En el mundo del arte limeño, hay una 
parte bien mundana. Así se van gene-
rando ciertas tendencias y en los últimos 
años siento que se ha puesto de moda el 
tema del arte amazónico. Pero dentro 
de esto aparece como clave el tema de la 
conservación de la naturaleza. Esa es una 
problemática sobre la que es necesario 
continuar reflexionando. Lo clave aquí 
es conjugar una visión integradora y una 
percepción clara de qué queremos pre-
servar para el futuro.
Pg. 115-116
Ana Cecilia Gonzales–Vigil
De la serie Natura, el curso de las cosas
2010
Fotografía sobre papel
Colección particular



118

AMA
ZO
NIS
TAS JAVIER

S
IL

VA
-

M
E

I
N

E
L

Javier Silva-Meinel
Lima, 1949



119JAVIER
S

IL
VA

-
M

E
I

N
E

L

Conocí la Amazonia siendo muy joven, haciendo trabajos comer-
ciales para empresas que hacían proyectos de construcción civil, 
carreteras, pozos petroleros, etc. Sin embargo, no me encontra-
ba en el momento para poder dedicarme a trabajar una mirada 
más comprometida y compenetrada. Es recién a partir de los años 
noventa en que puedo realizar una exploración más personal y la 
búsqueda de una fotografía que recogiera ciertos elementos y re-
sonancias culturales de los lugares que registraba. Ya había hecho 
proyectos en el área andina, incorporando el fondo fotográfico 
como instrumento para generar un diálogo con posibles realida-
des e imaginarios. Cuando trasladé mi práctica a la Amazonía, 
descubrí un mundo muy amplio y rico en posibilidades visuales. 



120

A
M

A
Z

O
N

IS
TA

S

Javier Silva-Meinel
De la serie La piel del Amazonas
2003
Fotografía sobre papel
Medidas variables
Colección particular



121

A partir de aquí desarrollo mi proyecto La piel 
del Amazonas (2003) que es la síntesis de una 
interpretación fotográfica del mundo amazóni-
co. Parte de un proceso de intercambio de cono-
cimientos, pues mientras voy accediendo a este 
mundo, a su gente, y a las historias y relatos de-
trás del mismo, voy concibiendo estas imágenes 
y narrativas visuales. En ese sentido, antes que la 
observación fue importante también escuchar y 
participar de diferentes encuentros e intercam-
bios.  Mi experiencia fotográfica en la Amazonía 
fue muy enriquecedora en ese sentido y fueron 
muchos los estímulos que fueron alimentando 
y componiendo las imágenes de este proyecto. 
Conocí gente increíble y escuché historias ma-
ravillosas: cuentos de sirenas, boas gigantescas, 
sobre el tunchi, el yakuruna, chamanes y curan-
deros, plantas mágicas, mitos de creación y has-
ta aventuras de viajeros. 

Me di cuenta que ante algo tan inmenso e ina-
barcable había que abandonar la pretensión de 
reproducir objetivamente la realidad y empezar 
a indagar en otros formatos. Me interesé por tra-
bajar en torno a metáforas visuales o concebir 
espacios de indefinición, donde la barrera entre 

el hombre y su entorno, o entre la realidad y lo 
imaginario pudiera disolverse, al menos desde 
las posibilidades de la fotografía. A su vez, fui re-
curriendo al recurso de la abstracción pues ante 
un mundo cultural y natural tan vasto, la tela de 
fondo me permitía separar al personaje repre-
sentado de su ambiente “real” e introducirlo en 
una suerte de ambiente o paisaje de “sueño”. 
Desde ahí empiezo a enfocarme en la posibili-
dad de producir una visión fotográfica descon-
textualizada, desfigurada o casi mitológica.

En ese sentido, trabajar con el desnudo no fue 
gratuito. Sin una vestimenta característica, ador-
nos u otros elementos marcadores de identidad, 
podía generar un espacio o tiempo en el que se 
diera una suerte de encuentro entre pieles y na-
turalezas, un espacio de indefinición entre fau-
na y hombre que me permitiera representar ese 
concepto de transformación que siempre me ha 
resultado tan atractivo e intrigante sobre el mun-
do amazónico. Si bien la concepción o elabora-
ción de dichas imágenes es totalmente arbitraria 
y personal, siento que recogí muchísimo de la ex-
periencia de personas y comunidades que habita-
ban los bordes del río. Encuentro aún en dichas 
imágenes miradas, complicidades, risas y conoci-
mientos que creo que fueron fundamentales para 
potenciar una exploración como esa.  

Me interesa abordar temas amazónicos desde mi 
práctica artística porque el arte ha sido y segui-
rá siendo una herramienta fundamental para el 
entendimiento entre los hombres. En ese sen-
tido, para mí la fotografía ha sido un ejercicio 
constante de acercamiento al otro, una manera 
de comprometerme y buscar comprender otras 
realidades ajenas a la mía. El arte, en ese sentido, 
es desinteresado y antes que transmitir un resul-
tado pienso que debe trasmitir interrogantes y 
formas abiertas de reflexión e interpretación. 
Por ello, creo que nos abre un camino hacia el 
compromiso y el respeto a la diferencia, a lo que 
no conocemos, y en este caso a un mundo ajeno 
y distante, pero fascinante.



122

A
M

A
Z

O
N

IS
TA

S

Pg. 122-123
Javier Silva-Meinel
De la serie La piel del Amazonas
2003
Fotografía sobre papel
Medidas variables
Colección particular



123

Mi experiencia fotográfica en la Amazo-
nía fue muy enriquecedora en ese sen-
tido y fueron muchos los estímulos que 
fueron alimentando y componiendo las 
imágenes de este proyecto. Conocí gente 
increíble y escuché historias maravillo-
sas: cuentos de sirenas, boas gigantescas, 
sobre el tunchi, el yakuruna, chamanes 
y curanderos, plantas mágicas, mitos de 
creación y hasta aventuras de viajeros.



124MO
RFI
JI

M
É

N
EZ

Antes de mi relación a través de la fotografía, la Amazonía nunca 
había tenido contacto conmigo ni yo con ella. Yo vengo de una fa-
milia de ancestros serranos, mi padre es del norte pero mi madre 
y mi abuela son de Huancayo. Siempre tuve este vínculo particular 
con el Ande desde muy joven. Por eso cuando quise pasar de mi 
trabajo comercial a un proyecto más personal, empecé haciendo 
una serie de retratos, en Cusco y Puno, justo después de la muerte 
de mi abuela. Mi trabajo en la Amazonía lo llevé a cabo recién algu-
nos años después. Llegué por primera vez a Iquitos porque fui en-
viado a la selva para hacer unas fotografías en un pozo en la Cordi-
llera del Cóndor. En ese momento todavía no tenía la idea de hacer 
un trabajo o tener algún tipo de relación con la ciudad o la región. 



125

AMA
ZO
NIS
TAS

Morfi Jiménez
Lima, 1976



126

A
M

A
Z

O
N

IS
TA

S

Morfi Jiménez
El Imancito
2010
Fotografía sobre papel
80 x 80 cm
Colección particular



127

Luego hice tres viajes más a Iquitos en un proce-
so largo de documentación y búsqueda, bastan-
te intuitivo, que finalmente me llevó a mi serie 
fotográfica La gran comedia de la vida (2010-
2014). No tenía claro cómo empezar, pero es-
taba seguro de que no quería tocar temas fuera 
de la ciudad, básicamente quería retratar al cha-
rapa. Entré a Belén, busqué en el puerto y visité 
varios otros lugares. Encontré así a gente que 
me parecía interesante. Luego, fue cambiando 
drásticamente la manera en la que hacía los re-
tratos. Inicialmente, usé un formato cuadrado 
en película. De esta manera, retrataba de una 
forma más formal y solemne, con el retratado mi-
rando a la cámara. Lo que comenzó a pasar fue 
que cuando tomaba estas fotos sentía que había 
una fuerza en la gente que el formato cuadrado 
estaba limitando. Entonces en mi siguiente viaje 
empecé a hacer dos o tres tomas y unirlas como 
una especie de panorámica, para poder darle un 
poco más de libertad a los retratados. 

Este cambio de formato tiene también que ver 
con mi encuentro con Sonia. Sonia es una ma-
dame del Imancito, un burdel que está en una 
avenida cerca al aeropuerto de Iquitos. A ella la 
visité desde el primer año. Recuerdo que prime-
ro la retraté con su hija de doce años y luego con 
su esposo. Incluso tengo una foto de ella con dos 
de sus compañeras, las que recién me dejaron 
fotografiarlas en el 2014. Lo que me gustó de 
esta mujer fue su risa permanente, pero cuan-
do yo le ponía la cámara ella cambiaba el ceño y 
aparecía esta Sonia triste, que había tenido un 
pasado muy difícil. Quería capturar esa esen-
cia más cotidiana, retratarla de la manera como 
como yo la veía todo el día, cagándose de la risa y 
haciendo bromas, jodiendo a todo el mundo. La 
foto que hice en que ella aparece riéndose fue un 
replanteamiento para mí de la manera de hacer 
retratos. Mi proceso es bastante invasivo para 
una persona que no está acostumbrada a esto, 
llego con equipos, un asistente, un paraguas y el 
flash. Obtener algo espontáneo o natural en esta 
situación es mucho más complejo. Al trabajar 
con Sonia aprendí mucho como retratista, con 

ella llegué hacia estos formatos más panorámi-
cos con los que quería liberar la intensidad de la 
vida en esta ciudad. 

Como en mis fotografías destacaban mucho las 
escenografías que construyo, decidimos con Car-
los Caamaño ponerle a la serie La gran comedia 
de la vida. Mi trabajo tiene mucho que ver con 
lo teatral, ya sea por la iluminación o por la po-
sición de cámara. Esta idea de teatralidad en la 
fotografía siempre me ha llamado la atención y en 
Iquitos es donde he llegado a encontrar los esce-
narios perfectos para lo que quería lograr. Al mis-
mo tiempo, mi interés está también en capturar la 
vida cotidiana, esa que puede ser muy triste pero 
estar disfrazada de alegría como ocurre en mu-
chos casos en esta ciudad. Pienso, por ejemplo, 
en una fotografía como El tesoro de mamá. En 
este caso yo sí era totalmente consciente de una 
problemática que quería retratar. Le puse este 
título porque la madre de la joven bailarina que 
aparece en la fotografía me decía todo el tiempo: 
“mi hija es mi tesoro”. Pero detrás de esta frase 
se guardaban muchas contradicciones. La madre, 
por ejemplo, me decía un poco en broma que no 
le vaya a hacer fotos pornográficas a su hija, sin 
embargo, la chica me mostró muy orgullosa un 
álbum con imágenes de los lugares donde había 
hecho striptease en Lima. Mi duda era si la mamá 
sabía de todo esto, o no, o callaba porque de esa 
manera se lograba el sustento para la casa. La 
joven a su vez tenía el cuarto lleno de juguetes y 
osos de peluche. 

Al final de mi proyecto, mis ideas sobre Iquitos 
se transformaron. Es una ciudad que tiene un 
lado de alegría, como una comedia. Aunque si 
miras a la comedia desde el punto de vista técni-
co también puede ser un drama. Iquitos tiene un 
lado muy relajado, pero también está la miseria. 
Es una ciudad que transformó mi forma de re-
tratar, me hizo despertar, ya que yo venía de una 
especie de romanticismo de mi primer trabajo. 
Yo no tenía mucha experiencia retratando gen-
te en la calle, y enfrentarme a esta realidad hizo 
cambiar mi manera de ver las cosas.  
 



128



129

Aunque si miras a la comedia desde el 
punto de vista técnico también puede ser 
un drama. Iquitos tiene un lado muy re-
lajado, pero también está la miseria. Es 
una ciudad que transformó mi forma de 
retratar, me hizo despertar, ya que yo ve-
nía de una especie de romanticismo de 
mi primer trabajo. Yo no tenía mucha ex-
periencia retratando gente en la calle, y 
enfrentarme a esta realidad hizo cambiar 
mi manera de ver las cosas.  

AMA
ZO
NIS
TAS

Morfi Jiménez
El club de las diosas del amor
2014
Fotografía sobre papel
120 x 160 cm
Colección particular

Morfi Jiménez
Los hermanos Tananta
2014
Fotografía sobre papel
100 x 133 cm
Colección particular



130



131

A
M

A
Z

O
N

IS
TA

S

Morfi Jiménez
El tesoro de mamá
2014
Fotografía sobre papel
100 x 133 cm
Colección particular



132

AMA
ZO
NIS
TAS

LA
S

T
E

N
IA

 
C

A
N

AYO
Lastenia Canayo
Roaboya, Ucayali, 1962



133

LA
S

T
E

N
IA

 
C

A
N

AYO Soy natural del Bajo Ucayali en el departamento de Loreto, de la co-
munidad nativa Roaboya, mi nombre shipibo es Pecon Quena.Mi 
abuela y mi mamá me enseñaron a hacer el Kené. Antes de que fa-
llezca mi abuela también me ha enseñado a hacer cerámicas. Mi ma-
dre más bien me mostró cómo hacer los bordados, pero las pinturas 
las he aprendido a hacer yo con mi propio esfuerzo, pensando cómo 
trabajar y ahora estoy haciendo eso. Lo que conozco del mundo de 
las plantas amazónicas lo aprendí de mi abuelo. Cada dueño de las 
plantas tiene sus poderes. Las plantas medicinales pueden ayudar a 
la gente enferma, para que puedan ser sanos. Primero me gustaba 
hacer dibujos en cerámicas, luego pasé a pintar con tintes naturales, 
ahora me he animado a pintar con acrílico. Ya tengo bastante cono-
cimiento sobre cómo trabajar y quiero aprender más de otros artis-
tas. Soy una mujer de edad, ya casi no tengo mis imaginaciones, pero 
siempre sigo adelante pues quiero ser más. 



134

Lastenia Canayo / Pecon Quena
De la serie Dueños del mundo shipibo–konibo
2005 – 2010
Pintura acrílica sobre esculturas de madera
40 x 20 x 3 cm cada uno aprox.
Colección particular



135

A
M

A
Z

O
N

IS
TA

S



136



137

Llegué a Lima por invitación de Dora Pandu-
ro para llevar mis cerámicas para vender. Me 
dijo que me iba a llevar donde algunos de sus 
amigos. Ella me presentó al Dr. Pablo Macera, 
quien me propuso trabajar juntos. Así empecé a 
hacer obras para ellos, de ahí han sacado libros 

sobre el mundo shipibo. Tengo tres libros que 
han sido publicados y estoy contenta. Mis obras 
las hago pintando sobre tela, bordando, tallando 
madera o en cerámica, son las cuatro modalida-
des que estoy trabajando ahora. En ellas repre-
sento a los dueños y sus poderes. Por ejemplo, el 
pájaro picaflor tiene sus poderes y le gustan las 
flores, cuando entra a tu casa, trae buena suerte. 
El huayruro puede ayudar a sanar a los niños. El 
Querido marido es un árbol mediano, que tiene 
una soga, para que nunca se aleje de su mujer. 
Puedes amarrar a tu amiga y a tu amigo y nunca 
se van a separar. 

Es importante mantener el conocimiento de la 
naturaleza en la Amazonía, mejorar y promover 
las habilidades de la gente. Nosotros en la selva 
a veces somos muy callados y muchos no pode-
mos salir adelante. Yo quiero que las mujeres ar-
tesanas de la Amazonía podamos progresar con 
nuestro trabajo. También los hombres artesanos, 
no quedarnos ahí, hay que salirnos. Es tiempo ya 
para levantarnos nosotros también. Es importan-
te conocer la naturaleza para desarrollar la imagi-
nación y que con ella puedan trabajar.

 Yo quiero que las mujeres artesanas de la 
Amazonía podamos progresar con nues-
tro trabajo. También los hombres artesa-
nos, no quedarnos ahí, hay que salirnos. 
Es tiempo ya para levantarnos nosotros 
también. Es importante conocer la natu-
raleza para desarrollar la imaginación y 
que con ella puedan trabajar.

Lastenia Canayo / Pecon Quena
De la serie Dueños del mundo shipibo–konibo
2005 – 2010
Tela bordada
33 x 40 cm cada uno
Colección particular



138RO
DRIGO 
RO
DRICHMi primera llegada a la Amazonía fue bastante fortuita. Yo soy de 

Piura, vengo del desierto absoluto, de la arena y de los árboles sin 
hojas. Cuando terminé la universidad me ofrecieron el trabajo de 
corresponsal de El Comercio en Iquitos, para encargarme de todos 
los temas de Loreto. En esta época tuve cierta libertad para propo-
ner temas de investigación que me interesaran, podía entrar a la sel-
va desde diversas perspectivas. Como tenía veintitrés años, explorar 
la Amazonía era también una manera de explorarme a mí mismo. 



139

AMA
ZO
NIS
TASRO

DRIGO 
RO
DRICH

Rodrigo Rodrich
Piura, 1988



140



141

Al inicio, tenía en mi trabajo fotográfico un cri-
terio plenamente periodístico. Debía además 
trabajar con lo que mis editores querían o con 
lo que esperaban los lectores. De la selva lo que 
pueden esperar es casi siempre lo mismo: na-
turaleza, animalitos, comunidades nativas, lo 
exótico, lo folclórico. Esos fueron mis primeros 
temas. Cuando empecé a trabajar con las comu-
nidades maijunas, matsés y shawis me hice cons-
ciente de que mis fotografías estaban respon-
diendo a intereses más plásticos. Sin embargo, 
conforme fue pasando el tiempo, me di cuenta 
de que con estas fotografías estaba reforzando 
una farsa, esas lecturas equivocadas sobre la sel-
va y su vínculo con la naturaleza. Luego, dejé mi 
trabajo periodístico y comencé a proyectarme 
sobre temas en los que pudiera tener una voz. 
Así empecé una nueva etapa en mi trabajo con el 
uso de cámaras análogas que me obligaban a mi-
rar de una manera diferente. Traté entonces de 
crear imágenes que fueran menos literales, más 
verso y menos prosa.

Es en este punto que me acerco a lo que sería el 
proyecto Herbario (2015). Empecé a pensar en 
las hojas como el soporte que podría utilizar. Se 
me ocurrió primero imprimir sobre ellas, pero 
investigando descubrí la capacidad fotográfica 
de las hojas. La fotosíntesis es un proceso fo-
toquímico al igual que la fotografía. Un mundo 
nuevo se abrió para mí. Creo que para cualquier 
persona que pretenda hacer arte, encontrar am-
plísimas posibilidades como las que descubrí es 
excitante al máximo. Ya no se trataba solo de 
decidir qué papel podía usar o qué marco o luz 
podía poner, sino se trataba de tener billones 
de hojas para trabajar en ellas. Objetos con una 
carga cultural, con la capacidad para simbolizar 
hechos históricos −como la hoja del caucho− o 
para comunicar cultura y tradición −como las 
hojas del ayahuasca o de las plantas medicina-

les−. La segunda parte fue definir qué imágenes 
iba a colocar en estas hojas, qué imagen iba a ser 
potenciada o iba a verse disminuida. Luego de-
cidí que el soporte de estas hojas debía ser un 
herbario, un objeto en el cual uno deposita es-
pecímenes de hojas encontradas en un tiempo 
y un espacio determinado y que luego se cede 
para que futuros investigadores hagan su pro-
pio contraste con los especímenes que ellos 
encuentran. La experiencia que quería repro-
ducir es la de este explorador que ingresa en 
un cuaderno personal, un block de notas de mi 
experiencia en la selva. En el herbario, además, 
hay hojas que tienen imágenes y hojas que no. 
El cuaderno se configura como un juego, donde 
la primera hoja te propone la imagen de un as 
de bastos aunque ya está desconfigurada −no se 
alcanza a ver el número ni el cuadro de la baraja− 
pero se trata de  una imagen relacionada con la 
regeneración: un árbol que ha sido talado y de 
donde están saliendo nuevos brotes. La siguien-
te imagen es una flor con sus pistilos y sus hojas 
secas. Luego, quizás porque las primeras hojas 
te lo proponen así empiezas a buscar imágenes 
en las siguientes. La tercera es muy sutil y en la 
cuarta ya no hay imagen. Al final, lo que queda 
es una especie de discurso místico, de canción 
mágica o poema, con el tiempo como un factor 
muy importante. 

La Amazonía ya constituye una constante en 
mi obra, representa para mí la única cultura y 
el único universo en el que he podido sintetizar 
lo que quería decir. Yo era un joven que recién 
se estaba descubriendo, que salía de una cultu-
ra muy conservadora como es la piurana, con 
una educación católica con parámetros muy 
restringidos. De pronto llegué a la selva, sinto-
nicé con ella, y pude explorar mil dimensiones. 
Ese gran universo es la misma metáfora que la 
del herbario: tomar todas las hojas −esa varie-
dad− y pensar qué hacer con ellas, luego de mis 
cinco años en la Amazonía. Para mí ha sido una 
experiencia alucinante, me ha conmovido de 
mil maneras y tengo la necesidad innegable de 
contar eso a los demás.



142

De pronto llegué a la selva, sintonicé con 
ella, y pude explorar mil dimensiones. 
Ese gran universo es la misma metáfora 
que la del herbario: tomar todas las ho-
jas −esa variedad− y pensar qué hacer con 
ellas, luego de mis cinco años en la Ama-
zonía. Para mí ha sido una experiencia 
alucinante, me ha conmovido de mil ma-
neras y tengo la necesidad innegable de 
contar eso a los demás. 

Pg. 140-143
Rodrigo Rodrich

Herbario
2015

Álbum fotográfico con imágenes revela-
das en hojas por prosesos de fotosíntesis

Colección particular



143



144

AMA
ZO
NIS
TAS

SIL
VANA 
PES
TANA

Silvana Pestana
Lima, 1967



145SIL
VANA 
PES
TANA

El inicio de mis proyectos en torno al tema amazónico se da cuando 
se juntaron dos situaciones. Primero, yo estaba investigando sobre 
las religiones y la necesidad del ser humano de buscar la razón de 
las cosas. Entonces comencé a leer sobre diferentes mitos. Luego, 
empecé a investigar sobre la mitología amazónica, que es una mane-
ra de explicar de dónde venimos y qué hacemos en el mundo. Para 
esto hice un primer video con ilustraciones de diferentes mitos. Fi-
nalmente, llegué a Las tres mitades de Ino Moxo y otros brujos de 
la Amazonía de César Calvo Soriano. Es un libro que puedes releer 
continuamente. Tiene una escena sobre la creación del primer hom-
bre, que no fue hombre sino que fue mujer que me interesa mucho y 
es un libro cargado de imágenes increíbles. 



146

A partir de ese punto hice un viaje a Madre de 
Dios y en paralelo fui organizando un archivo 
de información sobre el tema de la minería ile-
gal. Especialmente recortes sobre ciertas de-
nuncias, cómo las presenta la prensa y cómo el 
problema ha ido creciendo en los últimos años. 
En mi viaje pude ver las dragas y el mercurio y 
es casi como ver la transgresión del cuerpo de 
una persona. Y esta minería trae consecuen-
cias como la trata, que ha sido un tema que se 
ha vuelto protagónico en mi trabajo. Aquí un 
momento clave es cuando conocí la historia de 
la desaparición de Aymee Pillaca, la boxeadora 
y luego pude "además" entrevistar a su madre. 
Esa historia ha marcado mi proceso de trabajo.

Otro tema que se suma a mi trabajo es la cues-
tión de la extracción de materias primas. La pro-
ducción de oro en Madre de Dios, que es mucho 
mayor a la de cualquier otra región o yacimiento 
en el Perú. Sumado a eso el problema de la mi-
nería ilegal, parece ser que no terminará nunca. 
Para mí esa actividad extractiva tiene como para-
lelo el boom del caucho y la violencia que desen-
cadenó en la Amazonía. La gente hoy es tratada 
como esclavos, niñas son obligadas a prostituir-
se o niños son vendidos como mano de obra. Yo 
creo que todo está relacionado con la gran rique-
za que tiene la Amazonía, siempre lleva a graves 
actos de violencia de quienes quieren explotar 
esos recursos. Y esta explotación, como decía, 
del oro hoy no va a terminar pronto, porque hay 
muchos intereses de por medio. Pensando en el 

símbolo del oro en otros sentidos, ha estado re-
lacionado con el poder desde siempre, el rey, el 
ejército o la religión. Recuerdo algo que me dijo 
la mamá de Aymee: “el oro convierte a la gente 
en demonios”. Personas solo preocupadas por 
sacar el oro sin importar el costo en todos los 
sentidos. El oro transforma, siempre ha sido así 
desde el inicio de la historia, transforma al ser 
humano con consecuencias muy negativas.

Puede parecer obvio, pero tratar problemáticas 
de la Amazonía en mi obra me parece necesario 
para generar conciencia, para lograr cierta re-
acción. Yo sé que no lo voy a lograr concreta-
mente. Pero pensando en la gente que visita mi 
exposición, algunos de ellos no tenían ningún 
conocimiento sobre el tema y pasan luego a inte-
resarse. El territorio de la minería ilegal es tierra 
de nadie, pero no podemos quedarnos tampo-
co pensando que nada se puede hacer. Algunas 
personas me preguntan por qué no cuento más 
sobre lo que estoy descubriendo. Yo les respon-
do que no estoy descubriendo nada, esto sale en 
el periódico todos los días, no estoy hablando de 
nada nuevo, lo único que creo que puedo tras-
mitir es la idea de que no podemos quedarnos 
indiferentes frente a esta realidad. 

A
M

A
Z

O
N

IS
TA

S
Silvana Pestana
De la serie Oro negro
2015
Impresión digital sobre papel de algodón 
110 x 140 cm
Colección particular



147



148



149

El territorio de la minería ilegal es tierra 
de nadie, pero no podemos quedarnos 
tampoco pensando que nada se puede 
hacer. Algunas personas me preguntan 
por qué no cuento más sobre lo que es-
toy descubriendo. Yo les respondo que 
no estoy descubriendo nada, esto sale 
en el periódico todos los días, no estoy 
hablando de nada nuevo, lo único que 
creo que puedo trasmitir es la idea de 
que no podemos quedarnos indiferen-
tes frente a esta realidad. 

Silvana Pestana
Flora amazónica
2016
Esculturas en cobre 
Medidas variables
Colección particular

Silvana Pestana
De la serie Tres mantos para tres mundos 
2016
Escamas de paiche con pátinas doradas 
sobre llanchama
200 x 300 cm
Colección particular



150RO
BERTO 

HUAR
CAYA

Desde hace doce o trece años empiezo a interesarme por representar 
el territorio peruano en un sentido amplio, no solo desde el paisaje 
amazónico. Así he llevado a cabo proyectos como Campo de batalla 
(2010-2011), en donde utilizo la excusa del paisaje como represen-
tación simbólica de una linealidad de conflictos en el país. De alguna 
forma, en este proceso surgen también imágenes como Playa pú-
blica - Playa privada (2009) y Pamplona – Casuarinas (2011) que 
hacen uso del sustrato paisaje, pero incluyendo población y zonas 
urbanas. Siguiendo esta línea de trabajo, me llegó una invitación 
para tener una experiencia en el Parque Nacional Bahuaja Sonene. 
Cuando me invitan, tengo que admitir vergonzosamente que no te-
nía idea que era Bahuaja Sonene, no sabía que existía esa reserva. La 
experiencia allá fue muy fuerte y muy interesante. 



151

AMA
ZO
NIS
TASRO

BERTO 

HUAR
CAYA

Roberto Huarcaya
Lima, 1959



152

AMA
ZO
NIS
TAS

Roberto Huarcaya
De la serie Amazogramas 
2014
Fotogramas. Exposición en Casa Rimac 
3000 x 106 cm
Colección particular



153

Como mis procesos son muy lentos, la primera vez 
que fui no fotografié nada. Luego, regresé unas 
ocho veces en el transcurso de un año y medio, ya 
pensando en algunas líneas iniciales de trabajo. 
Primero, volví con un equipo digital grande, re-
gresé a Lima, revisé y no me gustó absolutamente 
nada de lo que había fotografiado. Probé después 
con un formato medio, la experiencia fue mejor, 
pero tampoco generaba una imagen que contuvie-
ra toda la gama de experiencias, todo lo que había 
investigado, todo lo que había vivido en el espacio. 

Luego, me desconecté por algunos meses del 
proyecto. Así comencé a leer libros, artículos y 
tomar consciencia de las cosas que me habían pa-
sado en la densidad de la selva. Sobre todo me di 
cuenta de que cualquier aparato técnico que ma-
nejara óptica necesitaba distancia, horizonte, que 
en la densidad de ese territorio era imposible lo-
grar. La herramienta no estaba conversando con 
el territorio. De esta manera, llego a reconocer la 
sensación de estar envuelto en la Amazonía, y la 
asocio en términos fotográficos con el fotogra-
ma. El papel podía convertirse en mi piel y tener 
la capacidad de representar de una forma distinta 
y más asertiva, además de adentrarse en la selva 
como si fuese una culebra.

Inicialmente, me dediqué casi un mes a cortar 
plantas y a recrear en el laboratorio la experiencia 
que teóricamente iba a tener en la selva. Empecé 
a colgar plantas en el techo, de distinta densidad, 
ponía papeles en la pared del fondo y empezaba 
a disparar con un pequeño flash. También me di 
cuenta que tendríamos que revelar en la misma 
selva. Como íbamos a estar en una zona de tránsi-
to del narcotráfico, si salíamos por el aeropuerto 
con las piezas expuestas, pero no reveladas, po-
día ocurrir que la policía nos pidiera abrirlas. Sa-
lir con unas cajas muy grandes y decirles que no 
las podían abrir porque se velaban, era un poco 
arriesgado. Entonces creamos un procesadora 
para poder llevar a cabo el revelado en la reserva. 
Viajé, finalmente, con tres personas del Centro 
de la Imagen y Alejandro Castellote, además allá 
nos apoyaría un grupo de trabajadores del lodge. 

Mi primera idea era crear una pieza vertical y 
dos horizontales. Decidimos arrancar con el 
formato vertical y subir el papel a una palmera 
muy alta, pero ninguno de nosotros se atrevió 
a subir esos cuatro o cinco metros. Entonces 
pensamos en los cauces del río que están llenos 
de troncos varados. Así encontré una palmera 
preciosa que se había caído hace no mucho, jus-
to delante de una playa de arena. Pero cuando 
tratamos de levantarla no pudimos, había estado 
absorbiendo agua por semanas y aunque éra-
mos doce no logramos moverla. Así decidimos 
cortarla y empezar el trabajo. Nos pasamos dos 
días hasta llegar al punto de optimización, sobre 
todo de iluminación, estaba seguro de que iba 
a salir tal cual lo tenía en la cabeza. Corrimos el 
papel y justo arranca la tormenta y, además, veo 
un rayo con el que todo se ilumina. Lo primero 
que pensé fue cómo cuantifico eso en términos 
de exposición. Lo que probé fue hacer un traba-
jo en base a mi experiencia anterior de intuición, 
de iluminarlo parcialmente a un sexto de lo que 
yo había planteado inicialmente por la supues-
ta luz. La tormenta además trajo lluvia y arena 
sobre el papel, especialmente en los extremos. 
Después de la exposición quisimos sacar esta 
arena, pero esta marcó el papel, lo que al final le 
ha dejado una textura maravillosa aunque en ese 
momento no sabía que iba a pasar. Nos regresa-
mos al lodge con el papel cerrado en una caja. 
Eso fue como a las dos de la mañana y decidimos 
empezar a revelar. Mezclamos los químicos con 
el agua marrón del río. El rollo se demoró cinco 
horas y cuarenta minutos en salir.

Ahora estoy trabajando para repetir la expe-
riencia en la costa, probando pero sin apurar el 
proceso. Me gusta vivir haciendo pruebas, me 
distancio un tiempo y luego regreso. Así voy 
haciendo mío el proceso: experiencias, sen-
saciones y lecturas. De esta manera, cuando 
uno regresa después de haber casi somatizado 
el asunto, aparece otro tipo de discurso, de in-
teligencia del cuerpo, que también organiza la 
información de otra forma y después la vuelve a 
comunicar, a sacar de formas distintas.



154

Corrimos el papel y justo arranca la tor-
menta y, además, veo un rayo con el que 
todo se ilumina. Lo primero que pensé 
fue cómo cuantifico eso en términos de 
exposición. Lo que probé fue hacer un 
trabajo en base a mi experiencia anterior 
de intuición, de iluminarlo parcialmen-
te a un sexto de lo que yo había planteado 
inicialmente por la supuesta luz. La tor-
menta además trajo lluvia y arena sobre 
el papel, especialmente en los extremos. 
Después de la exposición quisimos sacar 
esta arena, pero esta marcó el papel, lo 
que al final le ha dejado una textura ma-
ravillosa aunque en ese momento no sa-
bía que iba a pasar. 



155

AMA
ZO
NIS
TAS

Roberto Huarcaya
De la serie Amazogramas (fragmentos)
2014
Fotogramas 
3000 x 106 cm
Colección particular



156

AMA
ZO
NIS
TAS

D
IA

N
A

 
R

IE
S

C
O

 - 
LIN

DDiana Riesco-Lind
Pucallpa, 1980



157

D
IA

N
A

 
R

IE
S

C
O

 - 
LIN

D
Mi abuela y mi mamá son de Pucallpa y mi papá es de Lima. Mi 
abuelo era sueco pero vivió mucho tiempo en comunidades nati-
vas, sobre todo con los asháninkas. Yo pasé un periodo largo en los 
Estados Unidos, pues mi padre hizo allá su doctorado. La idea que 
me quedó de Perú cuando estaba fuera −pensando siempre en Pu-
callpa− era de un espacio verde, caminos de tierra y el olor de hu-
medad de las plantas. 



158



159

Cuando empiezo a estudiar arte en la PUCP no es-
taba segura de hacia dónde llevar mi investigación. 
Entonces me aconsejaron que profundice en lo 
que estaba más conectado conmigo, tal vez lo que 
estaba haciendo en ese momento. Así empiezo a 
hacer obras sobre el deporte, el atletismo y eso me 
llevó a siempre a trabajar con lo que tenga que ver 
con mi experiencia personal. Al terminar mis estu-
dios, tomo el tema de la tesis como una excusa para 
regresar a Pucallpa y decido hacer mi licenciatura 
sobre temas de la Amazonía.

De esta manera, llego a investigar sobre la comu-
nidad shipibo-konibo. Los veía muy cercanos, no 
necesariamente porque mi familia sea shipiba, 
sino que los percibía como un grupo de artistas 
que estaban influenciados por el lugar donde ha-
bían nacido. Por eso mi tesis terminó siendo un 
recorrido histórico sobre cómo ha sido visto el 
arte de este pueblo, desde los primeros españoles 
hasta conexiones con el arte contemporáneo. La 
investigación para esta tesis duró cuatro años, vi-
sitando comunidades y haciendo entrevistas. Los 
primeros bocetos que hice a partir de este proceso 
estaban mucho más relacionados con esta comu-
nidad, pero las imágenes que terminé  planteando 
tenían más presencia de la naturaleza, pues sentía 
que no podía hacer los dibujos shipibos porque no 
tenía la autoridad para eso. Me parecía que esa tra-
dición les pertenecía solo a ellos, tal vez ahora no 
pensaría lo mismo, pero en ese momento lo tenía 
muy claro. Entonces, terminé haciendo trabajos 

en óleo a pesar de que el estudio era sobre los di-
bujos del Kené. En la Amazonía, después de haber 
estado tanto tiempo fuera, con lo único que sentía 
realmente conexión era la naturaleza. Por eso mis 
cuadros terminan siendo vistas del paisaje, como si 
en un recorrido miraras hacia arriba y hacia abajo, 
absorbiendo los detalles de este nuevo espacio.

Luego decido hacer una maestría. Por diferentes 
razones elegí hacerla en Suecia, la tierra de mi 
abuelo. Tal vez como una forma de hacer el camino 
opuesto al que él había hecho para llegar a la Ama-
zonía. Ya estudiando allá, una de las primeras pie-
zas que hice fue una instalación sobre las huellas 
digitales. Mi idea era trabajar con la forma en que 
afectamos el espacio por el solo hecho de existir. 
Pensé entonces en qué imagen podría reflejar esta 
idea que tienen las comunidades shipibas de que 
todo el mundo está lleno de dibujos y cada persona 
tiene su diseño propio. Si tu diseño personal está 
afectado o triste, entonces no se ve bien y el cha-
mán lo ordena. El paralelo lo hice entonces con 
la huella digital, creando algunas obras a partir de 
ella. Luego, pensé en seguir con el tema de la cons-
trucción de la identidad y decidí trabajar la historia 
de mi abuelo, que había de alguna manera hecho 
la ruta opuesta a mí. Entonces le pedí a mi abuela 
que me cuente la historia de cómo había llegado él 
a Latinoamérica y luego a Pucallpa, y la grabé. Par-
tí la historia en frases, en párrafos, en personajes 
para conectarme con la nueva generación de mi 
familia ahora nacida en Suecia, los hijos de mis tíos 
que fueron allá. Le di a cada uno de mis primos un 
pedazo de la narración −que ellos no conocían−
para que la dijeran en su propio idioma. Termina-
ron siendo como doce personas contando la histo-
ria del abuelo y hablando en su propio idioma, que 
pasa de español a sueco y a danés. La acogida que 
tuvo esta pieza me pareció muy interesante. Cuan-
do se expuso era simplemente una pantalla y una 
banca, yo pensé que nadie iba a escuchar la histo-
ria completa, pero había gente que regresaba y la 
volvía a ver. Pasar de la pintura a estos proyectos 
documentales me ha parecido fascinante y me lleva 
a la idea de que si el arte no es personal realmente 
no me interesa.

Diana Riesco-Lind
Abstracta
2015
Óleo sobre tela
100 x 130 cm
Colección particular

Diana Riesco-Lind
Romance
2015 
Óleo sobre tela
100 x 133 cm
Colección particular



160

AMA
ZO
NIS
TAS

Diana Riesco-Lind
Haciendo Camino
2007
Óleo sobre tela
90 x 135 cm
Colección particular



161

Mi abuela y mi mamá son de Pucallpa y 
mi papá es de Lima. Mi abuelo era sue-
co pero vivió mucho tiempo en comu-
nidades nativas, sobre todo con los as-
háninkas. Yo pasé un periodo largo en 
los Estados Unidos, pues mi padre hizo 
allá su doctorado. La idea que me quedó 
de Perú cuando estaba fuera −pensando 
siempre en Pucallpa− era de un espacio 
verde, caminos de tierra y el olor de hu-
medad de las plantas. 



162

H
A

RR


Y
CHÁ
VEZ

Todo mi acercamiento a la Amazonía empieza con la búsqueda de 
una respuesta. Eso me motivó a leer a Carlos Castañeda e introducir-
me en el mundo chamánico y luego a conectarme con el chamanis-
mo selvático cuando leí a César Calvo Soriano. Empecé a sentir fasci-
nación y una curiosidad tremenda por lo que decían. Conocí a gente 
que había tenido experiencias con la ayahuasca, y yo mismo tuve un 
encuentro con la medicina. Buscando una respuesta que le diera 
sentido a mi vida descubrí este misterio muy personal. Como el arte 
también lo considero como sumamente personal era inevitable que 
ese encuentro se refleje en mi obra. La presencia de la selva, además, 
en mi caso se ordena integrándose con la cosmovisión andina que, 
creo, canaliza la fuerza de la Amazonía.



163

AMA
ZO
NIS
TAS

CHÁ
VEZ

Harry Chávez
Lima, 1978



164

Por otro lado, mi experimentación con materiales 
es clave dentro de mi proceso artístico. El cami-
no me ha llevado a consolidar dos técnicas más o 
menos sólidas, la de los mosaicos con cuentas y la 
del collage con stickers. La primera me permite lo-
grar un trabajo preciso de materialización de una 
visión, llevarla desde el plano de la imaginación a 
lo concreto. Se trata de un trabajo minucioso que 
toma mucho tiempo y, al final, parece que conden-
sa toda esa experiencia de vida. La segunda, los 
stickers, me permiten crear elementos más figu-
rativos con una narración más amplia de determi-
nados arquetipos. Ahora me encuentro trabajando 
con el arquetipo del chamán, desde mi experiencia 
en la selva. 

Cuando construyo una obra me concentro en di-
versos aspectos, uno de ellos es que no esté condi-
cionada a un espacio o tiempo específico. Por eso 
uno de mis referentes ha sido el arte prehispánico, 
que proviene de un periodo que desconocemos, 
pero que igual trae una información humana o 
espiritual. Trabajo siempre con esa prerrogativa. 
Aunque lo que haga va a tener inevitablemente un 
condicionamiento temporal y espacial, busco que 
además pueda trascender eso, que llegue a una te-
mática existencial humana. De otro lado, cuando 

termino una obra, no podría decir que se acaba o 
se cierra, pues desde otro sentido también se abre, 
se trata de manifestación una fuerte, como una ac-
tivación. Cuando terminas la pieza es un momento 
importante, pero luego entra en la exposición y se 
reparte entre las miradas de la gente y se va hacien-
do parte de algo mayor. Hay cierto espíritu que se 
multiplica. Por eso creo que el otro instante en que 
la obra cobra una fuerza especial, para el autor, es 
cuando se expone. 

Para mí la selva es como la energía sexual de la tie-
rra, vital y evolucionaria, que guarda un misterio 
inaccesible de la propia humanidad. Si perdiéra-
mos esa dimensión estaríamos perdiendo la vida 
misma. Por otro lado, es la fuente de la medicina 
más poderosa que he conocido. Si acabamos con 
ella estaríamos acabando con el hospital, con el cu-
randero que tiene un conocimiento que es uno de 
los que más necesitan hoy los seres humanos, aun-
que muchos todavía no lo saben. Esto hace crucial 
que se busquen estrategias para hacer visible a la 
Amazonía y el conocimiento que encierra. El arte 
es una de ellas.

A
M

A
Z

O
N

IS
TA

S



165

Para mí la selva es como la energía se-
xual de la tierra, vital y evolucionaria, 
que guarda un misterio inaccesible de la 
propia humanidad. Si perdiéramos esa 
dimensión estaríamos perdiendo la vida 
misma. Por otro lado es la fuente de la 
medicina más poderosa que he conoci-
do. Si acabamos con ella estaríamos aca-
bando con el hospital, con el curandero 
que tiene un conocimiento que es uno de 
los que más necesitan hoy los seres huma-
nos, aunque muchos todavía no lo saben.

Harry Chávez
Amaru Runa
2014
Cuentas de vidrio y fantasía sobre mdp
120 x 240 cm
Colección particular

Pg. 166-167
Harry Chávez
Atlante y Yagé
2017
Cuentas de vidrio y murano sobre mdp
120 x 180 cm
Colección particular



166



167



168

AMA
ZO
NIS
TAS Thom

asThomas Locke Hobbs
California, E.E.U.U., 1976



169

Loc


ke


 H
o

bbs




Thom
as

Mi formación como fotógrafo se inició en Buenos Aires en el año 
2008. Aquí hice cursos y participé en los talleres de Nacho Iasparra 
y Eduardo Gil. Por un tiempo, desarrollé trabajos que se enfocaban 
en investigar diferentes aspectos de esta ciudad. Al mismo tiempo, 
comencé un proyecto de retratos de hombres que fui conociendo en 
ambientes queer. Muchos de ellos eran peruanos, parte de la comu-
nidad inmigrante en Argentina. Así pensé en ir a conocer el Perú. 
También, había visto unas pinturas de Christian Bendayán que 
representaban Iquitos y llamaron mucho mi atención. Todo esto 
influyó en mi decisión de ir por primera vez a la Amazonía peruana 
en 2011. Rápidamente me di cuenta de que era un lugar interesan-
tísimo con muchos aspectos fascinantes. Inicié así el proyecto de re-
tratar a jóvenes gays y trans en espacios de la ciudad de Iquitos, tanto 
públicos como privados. Ya llevo siete años trabajando y vuelvo cada 
año, por aproximadamente un mes, con mi cámara de placas.



170

Cuando llegué a Iquitos me llamó la atención la 
visibilidad de la comunidad gay y trans. En otras 
partes del Perú, fuera de Lima, es casi invisible. 
Esto no quiere decir que no haya discriminación 
o prejuicios, pero sí existe una presencia, una vi-
sibilidad importante. Como fotógrafo solo puedo 
retratar lo visible y a quiénes se prestan para mis fo-
tos. En mis viajes, descubrí una ciudad y una cultu-
ra urbana muy alejada del típico imaginario sobre 
la Amazonía que se tiene desde el extranjero. Me 
parece muy interesante cuando uno puede usar la 
fotografía para contradecir narrativas dominantes 
y mostrar imágenes más complejas y sutiles. 

Maravilla del mundo es un proyecto en el que in-
cluyo los retratos de jóvenes de la ciudad de Iquitos 
y, también, fotos de la misma ciudad y los espacios 
en donde viven los retratados, para poder revelar 
un contexto más complicado. Iquitos es una ciu-
dad con mucha pobreza y problemas sociales. Yo 
estaba muy atraído por ideas no convencionales de 
la belleza, pero tampoco quería caer en una fanta-
sía neocolonialista impuesta desde afuera. La mi-
rada en esta serie es muy personal, un deseo mío 
de ver, pero también creo que en las fotos hay un 
fuerte deseo del retratado de ser visto. Este diálogo 
me interesa mucho. 

El proceso para trabajar la serie no ha sido compli-
cado, pero sí ha tomado mucho tiempo. General-

mente, paso una o dos horas colaborando con la 
persona hasta lograr una imagen interesante. En 
muchos casos, sigo en contacto con gente que he 
conocido y los vuelo a retratar. He recorrido mu-
cho la ciudad a pie y en mototaxi. También he he-
cho fotos más paisajísticas de lugares que ayudan a 
mostrar de mejor manera la realidad que observo. 
También, me interesan detalles que aíslan implíci-
tamente los efectos sociales sobre los objetos y los 
cuerpos. La serie Maravilla del mundo también 
cuenta con una publicación, un libro de artista, 
que está en proceso de trabajo. 

Mi experiencia en la Amazonía ha generado una 
propuesta fotográfica muy personal con una mira-
da subjetiva, sin embargo, con ella intento retratar 
aspectos de una realidad no muy conocida y abar-
car temas que van más allá de la representación 
convencional.  Me parece importante usar medios 
artísticos, como la fotografía, para construir mi-
radas y narrativas que cuestionen los estereotipos 
generando imágenes que complejicen la visión y 
profundicen en ella.



171

AMA
ZO
NIS
TAS

Thomas Locke Hobbs
Jairo y Ney
2015
Fotografía sobre papel
60 x 80 cm
Colección particular



172

Thomas Locke Hobbs
Jhonatan
2013
Fotografía sobre papel
50 x 40 cm
Colección particular



173

 Iquitos es una ciudad con mucha pobre-
za y problemas sociales. Yo estaba muy 
atraído por ideas no convencionales de 
la belleza, pero tampoco quería caer en 
una fantasía neocolonialista impuesta 
desde afuera.



174

A
M

A
Z

O
N

IS
TA

S

Thomas Locke Hobbs
La jungla
2012
Fotografía sobre papel
60 x 80 cm
Colección particular



175





177

AMAZONIANS
Visual Arts on the Peruvian Amazon in the
XXI Century

Christian Bendayán

The first written descriptions about the Amazon and its art go back to the XVI 
century and correspond to the chronicle Discovery of the Amazon River by 
Fray Gaspar de Carvajal. This priest went along on the expedition with Fran-
cisco de Orellana leading to the discovery of the river which gave its name to 
this amazing region. In the mentioned chronicle, he affirms the following: All 
the people that exist in this river we have passed, like we said before, are people 
of great reason and ingenious men, according to what we have seen and to all 
their works, their drawings and paintings of all colors, so lively, it is a wonderful 
thing to see”. This testifies that pieces tha date back to thousands of years, 
have been found in the Amazonian territory; elaborated for the daily chores or 
for rituals that transcend time. Modeled, carved, woven or painted aiming to 
transmit the essence of the cosmovisions that acquire narrative particularities 
in each town.

In this seductive land, where explorers, missionaries, researchers, adventu-
rers and fortune seekers have passed and settled, many artistic registers have 
emerged from Western perspectives to be carried out with multiple purposes. 
From the elaboration of maps and landscapes for integrating these territories to 
different conquests, the illustration of botanic studies searching for species to 
export, to the exotic representation of the people which would turn the atten-
tion on a new world urged to be civilized and integrated into a State project.
These possibilities of artistic representation multiplied in the Amazon at the 
end of the XIX century, when photogaphy began to deploy its potential in these 
lands. The images that attest to its reality are very diverse and even oppposite 
of each other. For example, the Spanish photographer Manuel Rodríguez Lira, 
registered the first images that would reveal the submission of the Huitoto 
and Bora natives to the cruel labor of rubber extraction in the Putumayo River 

(Chirif and Cornejo, 2009). At the same time, the explorer, zoologist and 
German painter Otto Michael, created, between 1898 and 1910, a series of 
watercolors which represent a view of the boardwalk in Iquitos in a fast growing 
urbanism based on the rubber bonanza. At the beginning of the forties, a new 
generation of artists will emerge in Iquitos, who intend to return to this region 
a worthy representation, contrary to the image of the fierce savage that decades 
before the central government sponsored in its conception and diffusion, only 
to justify a “civilizatory” task from which the rubber barons hid their abuses on 
the indigenous popultation.1 During those years, the painters César Calvo de 
Araújo and Américo Pinasco along with the photographer and filmmaker An-
tonio Wong Rengifo, propose a rescindable representation of the Amazonian 
societies and especially of the indigenous person. This Amazonian self-re-
presentation is staged through many exhibitions and cultural events in Lima 
and various cities in Perú, as well as in other countries like the United States, 
Colombia and Brasil. The international recognition acquired by Calvo de Araú-
jo was key for the diffusion of a discourse that emphasizes the importance of 
the Amazon for the country, but it also raises the urgency for the Government 
to greater support to the development of the Amazonian communities and its 
people (Vidarte, 2016).

At the same time, Amazonian art was capturing a growing interest in the ca-
pital, through individual exhibitions of Loretano artists, as well as traditional 

1 Postcards and visitation letters were edited in the first decades of the XX century from photographs 
of Amazonian populations, which were massively commercialized, the exotization prevailed in them, 
even with the elaboration of fake images accompanied by labels such as “Chuncho Indians”, “Amazon 
Savages” or “Cannibal Indians”.



178

art exhibitions, like the one which gathered pieces from the Shipibo-konibo 
community in the year 1932. This disposition of the official view to incorpo-
rate the Amazon into the national imaginary, finds in the celebration of the 
four hundred years of the discovery of the Amazon River, the perfect oppor-
tunity to make the greatest art exhibition about this region. In June of 1943, 
the Amazonia Exhibition was inaugurated, with Raúl Porras Barrenechea as 
General Secretary of the Exhibition Organization and with the participation 
of well-known artists not native to the region, such as Carlos Quizpez Asín, 
Juan Manuel Ugarte Eléspuru, Sérvulo Gutiérrez, Sabino Springett, Ricar-
do Gray, among others. It can be concluded that the exhibition, through 
the six pavilions that conformed it, ends up repeating the topics that until 
then had been attributed to the Amazon (Herrera, 2016) presenting it as a 
place rich in natural resources that must be exploited and industralized for 
development, as a region populated by beings that need to be civilized under 
Western dogmas, praising the work of conquest and evangelization, as well 
as the military presence, taking these as deeds that helped to integrate it to 
the State. And what is probably even worse, assuming that it is a land without 
history, denying the value of their traditions, myths, original languages and 
all the knowledge the Amazonic men and women have that has kept for thou-
sands of years the balance of their ecosystem.

But battles agains stereotypes have been waged from the arts, disrupting that 
caricaturization and ignorance of the Amazonic reality. It is enough to mention 
the mural Calvo de Araújo painted in 1947 in the Maynas City Hall2, where the 
artist recreates the discovery of the Amazon River by the Francisco de Orellana 
expedition. In his work, he emphasizes the killings committed by the Spanish 
in their pass through these lands, raising a critical revision of history, despite 
the reproaches he received from the church.

By the end of the XX century, another remarkable example is the work of the 
artist Víctor Churay, who narrates bloody episodes of the barbarism perpetra-
ted by the rubber barons upon his town (Yllia and Cornejo, 2012). This impor-
tant indigenous artist portrays on the llanchama (Amazonic canvas) details of 
the methods of torture and annhilation applied to the indigenous people of the 
Putumayo. This way, Churay starts a pictorical current that, from the voice of 

its protagonists, recovers Amazonic narratives that were not represented in the 
official history.

Nowadays, the Amazon is still a region in conflict but it also constitutes an inex-
haustible source of creation and knowledge for artists, writers, researchers and 
creators in general. In the last decade-and especially after the terrible events 
in Bagua- us Peruvian men and women have become more aware about the 
importance of the Amazon in a country who used to recognize itself as Andean 
or Creloe, even though the Amazon occupies two thirds of the territory. This 
revaluation responds in large part to the development of an Amazonian art that 
has contributed to the understanding of the Amazonic cosmovisions and to a 
more profound knowledge about the biggest and most biodiverse region but, at 
the same time, the most forgotten of Perú.

By using the term Amazonians, we are looking to identify an extended practice 
in the last few years, a revaluation of this region as a space for research and for 
thinking about the country as a whole. It does not fit into a closed and homoge-
nous category, on the contrary, to a new and multiple space for exploration for 
artists captivated by the visions, the cosmovision, the history and the alternative 
narrations, the urban jungle and its promiscuous modernity, the mysticism 
and the conservation of this prodigal territory. A territory in which economical 
and ecological interests of global transcendence struggle with each other, and 
where the integration and the protection of the cultural and natural wealth is 
also urgent.

Centralism has built an official art circuit, but despite having encircled its field 
of action and its market, a certain centripetal production has made its way 
into this protected space. In the last decades, the grayish capital lanscape has 
started to dress in the colors of Andean artistic traditions, synthesized in an 
effective means of mass publicity: the poster that announces folkloric, chicha 
and technocumbia concerts. To this new identity for Lima, the Amazon will add 
a psychodelic character that in past decades was the sign of a movement around 
the origins of the Amazonic cumbia. Psychotropical visions produced by street 
painters far from galleries and formal exhibition spaces, who find refuge for 
their paintings on walls and signs in bars, brothels, discos and videopubs in 
cities and smaller cities in the jungle.

But the murals that give warmth and color to these night shops are not the first 
Amazonic representations crossed by an erotic cosmos fantasy, because du-
ring the 80’s, the painter Pablo Amaringo was already opening doors to other 

2 Since the publication of the book Amazonic Painters of Humberto Morey Alejo (CETA and FICA 
Publishing. 1984) it has been indicated that the date of execution of these murals are 1964 and in 
other cases 1963. In the blog http://calvodearaujocesar.blogspot.com/ it is recorded as 1943 and 
1947. Recent investigations by Giuliana Vidarte and Christian Bendayán found a declaration made by 
Calvo de Araújo to the Colombian press where he states that those murals were done in 1947, right 
after he painted the main fresco in the Mother Church of Iquitos.



179

dimensions of art, connecting Amazonic cosmovisions with those of universal 
cultures and religions (Villar, 2012). The legacy of master Maringo has genera-
ted hundreds of disciples who have given continutiy to this school, which links 
ancestral iconographies, natural medicine, science and traditions, from shama-
nic rituals and ayahuasca visions. In recent years, this tradition of visionary art 
is considerably renewed in the work of Harry Chavez, who through meticulous 
collages-which remind us of the fabric and beads of Shipibo women-gives form 
to hypnotic beings who possess healing energies, thus liberating the shamanic 
mysticism of the common place in which visionary painting had engulfed it.

From the art, cosmovisions are told in detail, including myths and legends, 
describing the eternal attributes of the gods and mythical beings, and the 
collective narrations which give detail about the origin of men, animals 
and artifacts but that, at the same time, also contemplate a hidden wisdom 
that draws the balance between the self and the world, and teaches about 
coexisting with nature. Lastenia Canayo has undertaken the task of catalo-
ging everything from paintings, carvings and embroideries to the Owners 
of the Shipibo-konibo world, a population of goblins, devils, mothers and 
other beings that protect each plant native to this land as well as keeping the 
knowledge of its healing properties. On the other hand, the visual chroni-
cles of Enrique Casanto, a prolific Ashaninka artist, cover the history of his 
people since the time when men and animals were still not distinguishable3, 
to the horrors they lived during the time of the internal armed conflict. In a 
similar way, Rember Yahuarcani recovers a memory that must be told without 
interlocutors, from the testimony and imaginary inherited from his grand-
mother, Marta López, a survivor of the massacre the Huitoto-muruy people 
were submitted to during the times of the rubber boom. A memory that raises 
the idea of rescuing the original identity of the Aimenu clan or “the white 
heron”but that explores a technical freedom that is not conditioned to the 
traditional character to which indigenous art is usually subscribed.

The combination of myths has made it able to educate, even in the most modern 
cities in the Amazon, through stories that, for their fantastic nature, fascinate 
and are indelibly engraved in the popular imagination. In modern cities such 
as Iquitos, Tarapoto and Pucallpa, people go to healers and shamans who heal 
with ayahuasca, chacruna and toé, and connect the real world with that of the 
spirits and mythological beings who inhabit magical stories, from which César 

Calvo Soriano would drink from for the conception of The Three Halves of 
Ino Moxo and Other Sorcerers of the Amazon, a must read novel for those who 
seek to investigate the infinite magic of the Amazonian world. The innovative 
nature of Ino Moxo is increased by the illustrations of its original edition, made 
by avant-garde Peruvian Swiss creator, Francesco Mariotti, in pyro prints 
motivated by the revelations of the sorcerers who star in this story. Mariotti’s 
identification with the Amazon, would lead him to make, until the 80’s, tech-
nosculptures that incorporate computers to totemic representations of beings 
of the forest, like macaws or even the chullachaqui, that little demon with a limp 
will repeatedly make him company at different moments of his production. This 
mestizo mythology is revisited by Graciela Arias to recognize need for readings 
and for new representations that question those practices that stereotype and 
violate their women’s rights. Graciela carefully interveces daily use objects, 
such as machetes, which work as a canvas to remember customs that are on 
their way to extinction.

Art has also been a means to warn about the irreparable damage done to the 
territory and the Amazon population, by the boom of extractive industries, 
such as rubber, wood, coca, petroleum and mining. In recent years, the photo-
grapher Eduardo Hirose burst into high risk territories, where there is no law 
watching over anyone or anything, to show us the chilling image of landscapes 
devastated by informal mining in Madre de Dios, an alarming situation that is 
extending even more through the Amazon. Armando Williams also explores 
the representation of this problematic, opening a new chapter in his painting 
and radically opposed to the attributes that made up his landscapes. This way, 
Williams’ painting that mimick the undulating and stubborn figures of the 
Amazonian foliage, of vines and aerial roots, palms and tropical flowers, now 
demonstrates the decline of the ecosystem that mining has been generating, as 
a bleak reality that must be denounced. Using a different process, the multidis-
ciplinary artist Nancy La Rosa, materializes a river at a diminutive scale, melting 
gold jewels, looking to confront those discourses that under the pretext of 
development, try to justify not only the destruction of the landscape but the 
pollution of the rivers, which are the source of life for humans and all kinds of 
beings that inhabit this region. This destructive industry produces an economic 
fortune that has created corrupt and perverse societies, where crime, kidnap-
ping and human trafficking have been assumed as part of every day life. At the 
same time, Silvana Pestana puts all the outrage this situation can cause, into 
sculptures, photographs and installations, in order to sensitize us and make us 
aware of how indifferent we usually are in the face of these terrible realities that 
afflict many fellow citizens.

3 In 1988, the French anthropologist Claude Lévie-Strauss argued that if one asked an American 
Indian what a myth was, the most probable answer he would give would be “a story of the time when 
men and animals were still not distinguishable”.



180

The Amazonian geography has drawn landscapes that have captivated all kinds 
of artists, ever since the end of the XVIII century, cartographies, watercolor 
and engravings illustrate the reports from many expeditions, becoming the 
most common theme in regional painting in the XX century. Innovating this 
landscape tradition has been the task that Amazonian artists have taken upon, 
such as the Pucallpa native Diana Riesco-Lind who, through her hyperrealist 
paintings, invites us to explore paths, trails and ravines. Ana Cecilia Gonzales 
Vigil takes us to the origin of the Amazon, in the highlands of the Andes Moun-
tains in Cusco, a visual journey that ends in the lower part of the Madre de Dios 
basin, showing us through photographs, open landscapes as well as approaches 
to microscopic vegetation which awaken our astonishment over this great 
natural richness, already affected by climate change.

The Amazon has also been useful to develop technical explorations through 
photography. Roberto Huarcaya incorporates nature not only by representing 
it but as an active entity in the elaboration of his series Amazograms (2014). 
Pieces where vegetation prints its image directly on photograms, using the 
forest as a lab or darkroom and lightning that comes before the rain as a lumi-
nous tool. Rodrigo Rodrich explores the processes of photosynthesis to reveal 
photographic images in leaves from diverse plants, which he later brings toge-
ther and keeps in a herabarium, like an intimate photoalbum or a cartography 
for personal search in this jungle of experiences. On the other hand, Musuk 
Nolte incorporates visual records of the daily life of the Shawi people, revealing 
the intrinsec relationship that men, women and children keep with the forests 
and rivers, which being familiar, doesn’t lose its mystical and magical charac-
ter. Finally, the experiences photographer Javier Silva-Meinel has produced 
a series of portraits of Amazon indians in which they appear inherent to their 
environment and resources, raising a notion of the territory that incorporates 
people, resources, cultures and stories.

Women have played a vital role in the development of art in the Amazon, such 
as the conservation of traditions like the kené, name given to the ancestral 
Shipibo-konibo and that summarizes their complex symbologies, cosmovi-
sion, knowledge and aesthetics of these people (Belaunde, 2009). Kené can 
be a drawing, a painting, sewing, embroidering weaving of beads, vision and 
dreams; the Shipibo-Konibo women have been the creators of this daily and 
millenary beauty that, thanks to the visions inherited from their ancestors, 
are reborn through the juice of the Waste Kené or Piri Piri, visions that some 
exceptional shamanic women have been able to capture, also as a result of 
Ayahuasca (Bendayán and Villar, 2016).

A new generation of Kené teachers have transformed in the recent years, the 
classic designs and renewed their language and their ways of telling daily life 
stories, experiences and traditions. Elena Valera is one of them, among other 
artists, who migrated from their town to the Cantagallo community in Lima and 
that, through their art, keep their ancestral memory and support their families. 
Elena reconfigures this tradition to narrate detailed experiences, like the jour-
ney to get to the capital and the changes that must be assumed by the ways of 
life migrant women. Narrations charged with longing for the abandoned land, 
which they pass on to their children and grandchildren born and raised in the 
system of Lima (Germaná, 2013). Searching for other things, the artist Kylla 
Piqueras feeds on Western art but also on the Kené created by Shipibo-konibo 
women. Kylla explores complex printing techniques, to invite us to walk throu-
gh trails, which like the Kené, seem to be maps of the sky, the veins of a leaf, 
the spots on the otorongo or the wings on the dragonfly.

The commitment with this region that some Amazonian artists assume, propo-
ses possibilities for the conservation of plastic art expressions and of languages 
that are showing signs of heading towards extinction. The painter Antonio 
García reinterprets iconographic geometries of the Shipibo-konibo, Harákm-
but and Asháninga people, using dyeing techniques on raw tocuyos, with dyes 
extracted from seeds, tubers, leaves, woods, soil and fruits, acknowledging the 
need to protect these knowledges that are slowly disappearing. Just like the 
new generations are leaving behind the use of their native languages, Natalia 
Revilla confronts us with subtle images that start form the Nomatsigenga oral 
tradition, with the intention of illustrating unique words, which result impossi-
ble to translate to Spanish and that mean actions and situations determined by 
their specific environment.

The Amazonic cities have impregnated from other societies, but still keep 
their specificities which make them seductive destinations for those looking 
for the most extreme side of popular modernity. The photographer Adrián 
Portugal captures instants that completely and colorfully depict the inhabitants 
of Iquitos, this city where dreams and hallucinations constantly drown their 
streets and where reality is confused with the art that lives on the walls of bars, 
discos and restaurants. Morfi Jiménez composes daily scenes but not because 
of that, undisturbing, in which the economic precariousness of the marginal 
neighborhoods is not an obstacle for a way of life marked by joy and erotism. 
Northamerican photographer, Thomas Locke Hobbes came to this city at 
different times, interweaving deep links with the young people who relate 
around the LGTBQ communities and which represent the ideas of a generation 



181

focused on the search for their identities, embodying the most active struggle 
in Iquitos against the stigmatization and discrimination that has been exercised 
over minorities throughout its history.

In conclusion, the book Amazonians presents us with testimonies and reflec-
tions of artists with different backgrounds, who think from the Amazon but 
build ties towards their own perspectives and experiences, defying the stereo-
types imposed to this region, multiplying the procesess for artistic creationg 
and extirpating prejudgements that disintegrate art according to its origin. 
There are more and more Amazonian artists who, from their work, invite us to 
acknowledge ourselves as an Amazonic country, to get involved with the history 
and the future of this region, at the same time that they open questions such 
as What does it mean to be Amazonian to the world? How should the history 
of the Amazon be revisited to be able to understand other dimensions of the 
Peruvian and universal history? How does the Amazon represent new ways of 
understanding relations with corporality and the spiritual, politics and ecology? 
How from the Amazon and the art, can you rediscover the magic and history, 
the reality and the myth?

The next step in the journey undertaken by the Amazonian artists consists of 
erasing the artificial frontiers that we have put upon the Amazon, by nature, 
a space with no boundaries between countires which share tributaries. Each 
time, the agenda, not only artistic but also public, turns aroud the Amazon, 
which is why dialogues and exchanges between artists belonging to these na-
tions must be strenghthened more and more. Perhaps it might be necessary for 
us to get lost in these forest of symbols and colors to recognize the edge of the 
roads to be traveled in the future.

In this book

BIBLIOGRAPHY

BENDAYÁN, Christian and VILLAR, Alfredo
2016 “Bená Kené: New Paths of Shipibo-konibo Art”. Curatorial text of the 
exhibition with the same name. Published in photocopy in Spanish and in Shi-
pibo. Bufeo/Amazonía + Art Gallery.

BELAUNDE, Luisa Elvira
2009 Kené: Art, Science and Tradition in Design. National Institute of Culture.

CHIRIF, Alberto and CORNEJO, Manuel (eds),
2009 Imaginary and images from the rubber times: Events from the Putumayo, 
CAAAP/IWGIA/UPC.

HERRERA, Morgana
2015 “Our Amazon”. Élites culturelles péruviennes et récupération nationale 
de l’Amazonie. La commémoration de la découverte de l’Amazone en 1942. 
Mémoire de Master 2 d’Études hispanophones de l’École Normale Supérieure 
de Lyon, dirigé parMme Sonia Rose, professeur à l’Université Toulouse Jean 
Jaurès, membre du laboratoire France Méridionale et Espagne (FRAMESPA).

VIDARTE, Giuliana
2017 A New Imaginary for the Amazon: The Artistic Practice of César Calvo 
de Araújo and Antonio Wong Rengifo (1940-1965). Thesis for obtaining the 
degree of Master in Art History. PUCP.

VILLAR, Alfredo
2013 “Pablo Amaringo: The Last Visionary”. Usko Ayar. The School of Vi-
sions. Catalogue from the exhibition with the same name. Petroperú.

GERMANÁ, Gabriela
2013 Reconfigured Environments. Artistic Transits of a New Contemporanei-
ty. Catalogue from the exhibition of the same name. Peruvian North American 
Cultural Center and Museum of Contemporary Art of Lima (MAC).

YLLIA, María Eugenia and CORNEJO, Manuel
2012 Imaginary and Images from the Rubber Era. Catalogue from the exhibi-
tion with the samen name. Inca Garcilaso de la Vega Cultural Center.



182

Elena Valera

My name is Elena Varela Vásquez. In shipibo, my name is Bahuan Jisbe. I was born in the native community Iparia in high Ucayali. I remember that when I was 
a kid, my grandmother used to embroider fabric and make ceramics. These ceramics had designs and I helped my grandmother to draw them. We would also 
use the soil to make animals. When I was in elementary school, my mother would only buy me a notebook and a pencil. She did not want me to paint because it 
wasted the sheets of paper, so I wasn’t allowed to draw. I complained, but all I could do was pick the plantain leaves and draw what I liked on them, any drawing. 
My grandmother would then give me a piece of fabric with a design already painted on it with charcoal or chalk and I would have to embroider over it. This is 
how I began to learn from her. 

I came to Lima in 1997. Chonomeni, a painter who worked with Pablo Macera, contacted me because he was looking for a woman who painted. This is when I 
started to work with natural dyes which came from soil from the jungle. I managed to get colors like yellow, white, red, black, blue and green. We also took the 
colors from plants like the achiote or the huito. I remember there were some leaves that would paint a fucsia color, the name of this plant in Shipibo is “ami”. I 
have also worked with mixed tecnique, including acrylics. I started painting butterflies, then legends, ayahuasca visions and cosmovisions in general, animals 
and Amazonian landscapes. But I also paint my own experiences. For example, I made a painting about migrating to Cantagallo. In it, I represent two reali-
ties. In the first one, we are living peacefully in my community, we live from our work. We plant and harvest the soil. We fish and eat. It is a life without hurry. 
But when you come to the city, everything turns into worries. In Pucallpa, for example, no one will give you a ride. Everything costs, you even have to pay to use 
the bathroom or the phone to have a conversation. Nothing is free anymore. In my community, we produce things with our labor, but if you come to the city 
you have to buy everything. So, in this painting I represent ourselves selling necklaces or dyeing fabrics for sale, thinking about having to buy things to meet 
our needs. It is another way of living. Taking that as an inspiration, I paint trying to portray the message that we can do it, that we are searching. 

An key exhibition for me was It is our Tradition, Amazonia Uncovered next to Roldán Pinedo in 2005 at the Art Museum of the San Marcos Cultural Center, 
which was later exhibited in other countries.  The paintings that were part of this exhibit recovered traditions from my community, like the 7 day festival, 
which is the celebration of female circumcision. In the past, girls were circumcised at a party prepared by grandmothers. When girls were 14 or 15, grand-
mothers used to prepare their clothing, the hunting and the food. They would prepare for about a year or two and then they would invite the entire commu-
nity. Many grandfathers and grandmothers would come to the celebration, specially grandmothers who knew how to cut off a girl’s clitoris because it was 
thought to be a great shame.  This tradition is no longer practiced. I ask myself what would happen if nowadays this was still practiced on our girls or on us. 
What would have happened to us if this still existed? Sometimes I panic. Word has it that some of the girls would run away and then wanted to denounce it, and 
that is why it is no longer done. 

It is necessary to preserve the Amazon because it is our nature, our life. Thanks to it we are healthy, we have been born and we have grown. It is also important 
because of its wood, its vegetables, for the resources it offers us. Also, because this is the home to different ethnicities. It seems hidden, but it is full of life. 
Other countries do not have much of what we have in Perú, although it isn’t often valued. 

Armando Williams

In 2000 I traveled for the first time to the Amazon-specifically to Santa María de Nieva in the high Marañón area-with my partner Doris Bayly. Our idea was to 
get married there. My first contact with the jungle was in this region and with the Awajún people. There we met a Spanish friend who was working on projects 
related to alternative crops, to be reproduced in the area. That was my first engagement with the geography and the people, I met amazing people with whom 
I still have very close personal relationships with and, specially, a Wambisa artist named Gerardo Petsaín. 

A year after that experience I kept a fascination with the jungle and already had two future exhibitions. One of them was the one at ICPNA Miraflores in 2001, 
“Riddles of Panki”, in which I presented a series of paintings that used my reaction to the geography and landscape of the Amazon as reference. Then, Luis-
anna González and I worked on a bipersonal exhibition at Artco Gallery, called “People of the Water” (2001). Within the exhibition, we developed a series 
of three videos that we created individually but that we mixed together in the edition. One of the videos documented a walk through the Amazonian natural 
space to recognize the great botany of the place. We also had interviews with the locals and with Gerardo Petsaín, who talked about his cosmovision. Today, 
my interest for the Amazon has changed its focus, I now want to propose a more environmental overview. I had the opportunity to approach people worried 
about the conservation of nature and they propositioned a curatorship for a photographic and sculpture exhibition. As a counter proposal, I offered a visit 
to a reserve. 

This is the beginnging of the residence program at Bahuaja Sonene, a threatened reserve, like many others in th Amazon, due to oilfields and illegal mining 
and all that this entails. With this as a starting point, we had a residence with a group of artists and then, a year and a half after this experience, we presented 
the exhibition “Bahuaja Sonene: Know, Inspire” (2012) at Centro de la Imagen. Many of the artists who participated have connected with other situations 
related to the Amazon. I, on the other hand, have been working on drawing and painting. I think that my work tends to always go from one place to another. 
This is why the process or experimentation is a very important factor in my work. There is also an issue within this that is guided by uncontrolled impulses. On 
the one hand, I work with initial abstraction and on the other, which I sometimes do in parallel, I am interested in more tangible things and my starting points 
are concrete images that maybe, during the process, begin to dilute. 

My last works, in which I pose landscapes devastated by illegal mining for example, are different from my initial paintings. My subject now is that aggression 
towards nature, which is a form of violence and tragedy that has terrible consequences on human beings such as human trafficking or prostitution. These 
are the paintings that have been the hardest to do because I thought how can I make a painting which is thought to be a beautiful thing, starting from such a 
terrible issue. One way I found to be useful was to make them almost monochromatic. There is a distance or an antithesis from my previous work related to the 
Amazon, were there was an explosion of colors, an exaltation of nature and life. 

Today, it is important to talk about the Amazon from the art, because we live in a selfish country, where everyone is always looking out for themselves. We 
saw this, for example, in the tragedy of Cantagallo. I am interested in the Amazon because I am interested in knowing other worlds. I think this is part of the 
essence of the artist, to discover in order to find answers, although I believe the only things we find are questions. Also, the people in the Amazon have a cul-
ture of celebrating the encounter between men and nature, the different relationship of the human being with his environment, all which gives shape to very 
valuable knowledge. 



183

Nancy La Rosa

I approached the Amazon theme because of a more general interest in the idea of territory. I began working, for example, with official documents like the Na-
tional Letter of Perú, then I became aware of how drawing was related to cartography. With the series “Open Pit” I focused on the transformations of different 
places due to mining extraction. This is when I get to the context of the Amazon, which is where these type of problems were happening. 

My exhibition in 2012 “Manifestations of a Distance” at 80m2 Art Gallery, is in some way, already focusing on the Amazon context. Before I began to work 
on that exhibition I had realized that there was no way of knowing much about what was happening over there while being in Lima. I was given the opportunity 
to travel to a conservation concession located at the union of the rivers Madre de Dios and Los Amigos. They had openings for artists or photographers to go 
and stay there even if they weren’t scientists. Before that trip, I had already been collecting news about native communities in voluntary isolation, which would 
appear every now and then in the press and that caught my attention by how the news was being told. On the other hand, during my trip I had the chance to talk 
with many people, including park rangers and scientists that were threatened by illegal miners that were working in the area. The constant tension between 
those who were working on conservation and those who were in favor of mining was very obvious. Right after that trip I began to put together all these ideas 
that I had but that had been dispersed; I began to relate them so that they became a solid project for exhibition. 

This project also arises from noticing how one power wants to be able to describe it all and have control through documents. We have maps with blank regions 
over which the only indication is “insufficient data”. When I asked why this happened, I would be told that when these maps were made, they didn’t have 
satellite images available and they could not draw them well enough. Since the maps were already printed, they sold them for a cheaper price. In the end, the 
answer was that nobody cared because there was nothing in those regions. This is how I come to think of the Amazon as an empty place. Understanding the 
Amazon territory is very complex and I think this becomes more evident when, for example, trying to define the protected areas for the indigenous people 
in voluntary isolation. How can you organize your space with groups that are constantly moving or that have more or less diferent displacements, at different 
moments. That is where one can see the clash between two different ways of understanding territory, added to the fact that they are not understanding each 
other. Therefore, the project also tries to analize the different  ways of conceiving space. 

These subjects relate to the ones I propose in “The Present is the Origin, the Course and the Outlet” (2012). The piece of the gold river comes from the idea 
that I might have had in parallel to the exhibition “Manifestations of a Distance”. It is a very simple exercise. I had some bracelets and other gold jewlery that 
my family had given to me and, since I don’t like gold, I didn’t wear them. It suddenly occurred to me that they could work as material. Mining camps are lo-
cated at the edge of the rivers and this is why there is great worry due to the amount of mercury miners are throwing into them. I wanted to explore this paradox 
that the river is and isn’t the same from one border to another –representation of all times united in one same flow- and also to think about the possibility that 
water, what helps you live, can change into gold. It is terrible, if you think about it. This is how I linked the gold material and the shape it could have for the 
river. I worked on this with Hugo XXX at his workshop in Chosica. 

There are speeches about the Amazon that have been able to stand for such a long time and that are very harmful for the space and the people that live in it. 
How can a future be built if it is being done over a discursive basis that is completely false and is created from personal interests, decades ago, never taking the 
population into consideration. Some artistic practices may help to, on one hand, dismantle these type of visions and, on the other, provide other ways to get 
closer to the Amazon without having all these prejudices.

Musuk Nolte

I have been in contact with the Amazon since I was a kid, it has a close element in my family space. My mother is an anthropologist and when I was four or five 
years old, she worked in a place called Antisuyo, with artistans from the jungle. The house was very big and the artists lived with us. I was also able to see Victor 
Churay’s paintings, whom I admire. I remember a book called Amaringo lying around the house. Thus, I consider I have a notion of relationship with the 
jungle – I don’t know if I call it primary- that has been with me during all the stages of my growth. 

The first time I went to photograph the Amazon was in Iquitos and I did it with La Restinga. However, the first project I did that was more concise was the one 
of the Shawis, the community that lives in the Paranapura river. It was an invitation to do a story when I was working in El Comercio. I would be going with a 
friend and we started to investigate but could not find more than a couple of books about the community online, written by anthropologists. The only piece of 
information we felt was solid was that the Shawi shamans were amongst the most respected in the area. The prerrogative to travel to this place then was to think 
were this situation would become visible. Shamans were powerful and there were certain latent elements in the daily life. In the day to day, while working on 
the story, there were moments that left the space of the journalistic approach and instead there were situations that seemed to have a series of layers – fishing in 
the river, cooking near the fire- which illustrated a bit more that imaginary regarding this community, many things that seemed to be happening on a parallel 
plane. A bit intuitively, I photographed these situations, but it wasn’t until I came back to Lima that I created a discourse about this material. As an anecdote, 
it was in this trip that I took ayahuasca for the first time as an adult and then, aside from the personal experience, I believe that the imaginary and all the visions 
I experienced were confronted in the reality I had seen. Finally, those moments are the ones that ended up building the series a bit, although it is rather short, 
but I think that each image illustrates a moment in the experience of the community in the jungle and also the experience of the visions. 

The work I did with the Asháninkas, unlike the rest, is framed in a certain practicality, since there was not a purely artistic objective. This project arises from 
a conversation, I wanted to meet the community and they were looking for a photographer because they were interested in visibilizing their problems in Lima 
and needed images to do so. The Asháninkas, for example, did not participate in the testimonies of the Truth Commission due to a cultural clash. To their 
cosmovision, these were facts that were part of a current history, they were part of the present and they could not disssociate those times, so to them it seemd 
offensive to try and document that history and decided not to participate. That is why there wasn’t much statistical data to really undertand what happened 
during that period of time. The idea when creating the images was to place them in counterpoint with other images that came from the time of terrorism. 
Also, at the time, there was a chance that a dam would be built and six or seven hydroelectric projects would be carried out, which would flood all their land. 
My intention was to document a story but there are obvioulsy always some scenes or moments you end up photographing which create a story parallel to the 
creation of the journalistic narration. 

I have been back to continue to photograph there and some images have ended up constituting other series. There are many photographs that I have taken in 
the Amazon that I could say share a permanent conductive thread, perhaps this representation of the imaginary that one constructs in the time spent in this 
region. My latest photographs have been some landscapes in the Tingana reservation, where Renacos - these trees with aerial roots which move-  make their 
appearance. I see it as a metaphor for the living jungle, almost as a claim: the jungle lives and moves. I photograph a lot of the images at night because I con-
sider that it is a moment which allows me to have some more control over lighting and, also, because you can work with high speeds. I think that high speeds 
are very powerful because they end up giving you many layers of information in the plane and allow the scenes to have depth and a strong lyricism. And this is, 
finally, what best expresses the Amazonic experience. Perhaps during the day the sunlight may blind you a little and covers everything with a layer that gets in 
the way. I feel more comfortable in the dark, one can highlight stronger characters that in another way would not be able to exert their presence. Photograph-
ing at night also has some parallel readings. I think that in the jungle, ladnscape images have a sort of vertigo, as if something is about to die or is being born 
or in transformation, but they definitely have a dramatic charge. 



184

Rember Yahuarcani

I was born in Pebas thirty years ago. My relationship with the river was immense ever since I was a kid. The entire neighborhood would go fishing. Back then 
there was an abundance of fish, but not anymore. During the summer, when the river was very low, we would play in it and ended up covered in mud. At around 
1pm we would go to shcool, we would dry there and that is when we realized we had mud up to our ears. That is the best part of my life in the Amazon. 

Art was always present, since I was a child. My father, my mother and my grandmother are all artisans. When I was young, I would go with my father to search 
for topa in the jungle and to pick llanchama (Amazonian canvas) to prepare it. Then, when I was around thirteen or fourteen, I would paint tiny pictures for 
tourists to buy. I would paing canoes, butterflies of macaws. 

When I finished school in 2001 I became very frustrated because I wan’t able to continue studying. I had always been the best in the clases in elementary, so 
I really wanted to continue my studies. My father woud paint pictures and go to Iquitos to sell them, and I decided to help him and paint more. We began to 
explore other ways of working and not just thinking about selling them to tourists. 

In 2005, I moved to Lima and started to exhibit my work in museums and galleries. I consider that, from that point on, the big theme in my work is mythology, 
added to the history and characters of the huitoto tradition. In some way, I have broken down the myth so that it doesn’t follow a timeline. I can take many 
characters from one same narration and then transfer them to the canvas. I disintegrate and then reconstruct the myth in order to give it a more personal and 
freer reading.

I started to work with natural dyes over the llanchama and with figures related to traditional art. Later, I incorporated materials such as acrylic and more ex-
perimental techniques. All this process has to do with the way I find out about what other painters had done and why they had done it all throughout the history 
of art. I felt very compelled to follow some of these techniques. For example, I would look at a Jackson Pollock painting and I also watched many videos of him 
working. Now, in every painting I do, I try to put a god in it, an important character fromo mythology, because I very muchh believe in them and in that they 
have a special power; in other words, I create these characters that can stand up for themselves so that there is no need for me to speak. This is how my work 
becomes a question of religion and a lot of faith. 

I believe that the Amazon is one of the least explored territories and that much of what has been said about her, specially about the indigenous environment, 
is not right. This is why I consider that there is a need to explain to the world through my art what is really going on in that region. At the same time, I think 
that the Amazon region has a lot to transmit regarding the knowledge and wisdom it gathers. The Amazon world can contribute so that the Western world 
recovers important ways of living, such as collectivism and respect for the environment, or simply respect in general; to learn how not to be so selfish or so 
individualistic as it is nowadays. 

Kylla Piqueras

My big approach to the Amazon happens during my teenage years, through sacred or medicinal plants. I say first approach, but the jungle pierced through 
me with its information, knowledge and tradition. To me, it was something absolutely unknown and I was not too aware of how this made its way into my art. 
The experience in the jungle with ayahuasca allowed me to clear my vision and taught me that everyone has a unique way of looking. That is what I could bring 
here, to this plane and shape it. My relationship with the jungle comes with a profound love from the soul, because without ayahuasca medicinal plants I feel 
that I would not have found my path, not only as an artist but as a human being. For me, art is like paying tribute to this vision that has been given to me. These 
images, these visions make this daily, mundane life that squeezes and crushes, be less violent. 

With my master from Iquitos, Antonio Barrera, I started to approach traditional Shipibo art. In a ceremony, I found these woven fabrics that I had always 
admired, but I could see how the master worked with these symbols, these patterns, that were part of his life because they were like the design he used for his 
vibration. I watched my master sing and I could close my eyes and also see how he designed these Shipibo patterns in the air, through light. I wondered how 
could I develop these strokes in my own way and found that I could do it through plants, painting them and not necessarily using the same Shipibo pattern. 
This is when the works I name Organics are born.  It was my way of accessing these drawings, it would not have been honest in any other way. I cannot have 
shipibo knowledge at my disposal but I did feel that I could learn to manage my vibration, just like this ceremony had taught me. The way I vibrated would de-
termine the language of my work, cohesive, orderly, visually organic, a harmonic vibration that relates to nature. What plants transmit is the spirit of Mother 
Nature, the vibration that is behind every living thing.  

In the end, everything I do, even the Organics pieces, are kind of a gateway. When I use this term – specially for the exhibit Gateway (2015) at the ICPNA in 
downtown Lima- I do it to represent art as a door to enter a more vital space, expansive in light and existence. The symbolism of a gateway for me is that of the 
possibility of a fuller and wider existence. 

The greatest potential we have as human species is inspiration and, nowadays, the biggest potential we have is in the Amazon. If people opened up with respect 
and real humility to approach that space, they would discover that knowledge. I believe that someone who becomes aware, knows and feels the magic of that 
life in their inner self, will not be able to destroy it. This can be applied to life in general, to our own culture, for example. If we would appreciate and love what 
we bring as tradition with devotion and respect, the story would be different. That is what art is meant to do, we must have a vision and we also have the great 
responsibility of creating for those who come behind us because we have children. I don’t want to show them the worst things of this world, there is plenty of 
that. I must take them closer to a more gentle future, those possibilities for a bigger expansion. That is what I call a gateway, an image of Mother Nature that 
envelops everything with a luminous frame full of life, with the energy of love and an infinite cosmos.What has helped me my whole life to believe in what I do 
is that the possibilities are endless, it is up to us, to our vision, that we have the guts to shape them in this world that keeps telling us the opposite.  



185

Edi Hirose 

The jungle first appears in my photography with the series Proyecto Pozuzo, which is connected to the subject of migration. My work process begins by the end 
of the nineties, when the Centenary of Japanese migration to Perú was being celebrated. At the time, I was trying to do a project that approached the Nikkei 
identity, but failed. I don’t know exactly how I moved on to the Japanese colony in Pozuzo, but it was like a vision I had there, specifically with uprooting. In 
other words, the paradox of belonging and not belonging in a certain context when you are a migrant.  In Pozuzo I recognized a community that seemed very 
German but that in reality was also building and trying to sell an ideal image and that did not openly accept a mixed identity. 

The proposal of my work in Madre de Dios, Expansion, is related to the subject of economic growth this last decade that has been consolidated by the real 
estate market and illegal mining. In a beginning, I had not thought about working in Madre de Dios due to a security issue, but I came across Blas Isasi and we 
decided to travel together and keep us company. This is where the projecto Dominio (2014) came from. I first arrived under the excuse of finding Japanese 
decendents. There was a Peruvian Japanese Association there, formed by a few families and this is how my contact began. It seems that when the Japanese came 
to Perú they also went to Madre de Dios for the rubber exploitation.  This is how I got to Huepetuhe and had the chance to take photographs, even though I 
was only able to stay ten minutes in the deep jungle, I think this is why this project has been very frustrating. Because of the circumstances –the danger of the 
place- I percieve it as very poor on a productive level. 

In this series I present devastated landscapes. I must admit that I feel a certain attraction for these spaces. In general, I like the experience of seeing them 
destroyed. If I wasn’t aware of the mining or the devastation issue, I would see a certain beauty in the landscapes. It is only when you go near and take the time 
that you begin to see all the details left by the mining camps. 

With the project Expansion I am not trying to be critical, I am trying to put the cards on the table about real situations, so that each one can form their own 
idea. A lot of people talk about the terrible consequences of illegal mining, I think in many cases they say it but not with conviction. Mining is, too, a reflection 
of what we are, we denounce it but we are also part of the problem. 

Another subject in my work is the reflection on migration and peruanity. The first Japanese migrants formed a sort of ghetto when they first arrived to Peru 
because they were discriminated. That way of being treated generated in them a negative idea about Peruvians. This perception was passed on to children and 
grandchildren, that is why I said I was born with certain prejudices. In some way, these prejudices have been the motives of the subjects I have approached. 
Expansion  touches the point about how we understand, develop and accept our surroundings and our territory. These prejudices that I mention, even if at my 
age I have already tried to let them go, still generate questions that I sometimes even feel as naive. Questions about why we are experiencing what is happening 
now, the lack of awareness about nature or the lack of awareness in general of the common citizen. There is no vision of community, on the contrary, there is 
a vision of a completely individualistic society. 

Graciela Arias

I was born in the jungle of Ayacucho and later traveled to Pucallpa to attend the Eduardo Meza Saravia Art School. From my early work, I focused on exploring 
many Amazonic themes and later added my interest for certain social inequalities. Since I am not a very talkative person, I feel the need to find other ways to 
express my opinions on these issues and one of these ways is by painting. As time went by. I realized that the Amazon is a horizon, full of color, life and light, 
far too big for the arts. But, sometimes, it has gray shades due to the constant foreign culture  intervention. This generates a problem to the roots of a living 
culture, which is constantly fighting to adapt to its reality.

While I was attending art school, I really admired Pablo Amaringo´s detailed work. When I finished school, I realized that the world was not as simple as I saw 
it. This is when I start to admire works from artists such as Christian Bendayán and to follow his shows, attracted by daring of his works. I feel that I haven´t 
reached that level of boldness and audacity, which is why for me it was very liberating to be able to follow him. 

To work on the representation of the femenine and the Amazon mythological issue allows me to add up tolos to express the problems I can identify within my 
own context and to raise my voice against those issues. Among these negative situations I find the exaggerated sexualization of young girls in Pucallpa today. 
For example, with my piece “The Capinuri Virgin” I want to show the contradictions of a society that wants to demonstrate the apparent beauty of these 
young girls but, at the same time, exploits them as sexual symbols.  This is why I choose the capinuri, which is a natural branch shaped as a penis; it allows me 
to question this double standard. 

For me, the Amazon is the mother that protects and reproduces wellbeing. The elfs from the plants that I represent in animal shapes and femenine figures 
allow me to propose each element in the jungle as energy which is sending a message to us, it is trying to make us reflect on what we are doing. I would like that, 
using this as a starting point, we will contribute to mantaining certain knowledge from the jungle. The Amazon that we still haven´t forgotten, specifically 
the intimate relationship one can have with nature. In current times, many Peruvian citizens who haven´t had contact with the Amazon nature, are not able to 
identify when it will start to rain or to forsee the uprising of the rivers, or how to spend a night in the jungle without the help of a tent or a flashlight. I consider 
that it is important that this knowledge, along with cosmovisions and community knowledge, prevail. 



186

Adrián Portugal 

I was 25 years old when I went to Iquitos for the first time. I was a part  of the project 24 Hours. Passion for the People. It was a very interesting exercise in which 
24 photographers got together to travel to a city and photograph it. This exercise had already been done in Lima and Cusco. When the Iquitos edition was 
planned, I was among the artists invited to participate.  The dynamic of the proposal was that we had twenty four hours to take pictures of the city. I remember 
visiting many different places and I was also able to photograph the Kaliente band in concert. After that trip I was very eager to go back to Iquitos and stay 
there for a longer time. I didn’t have a specific idea of what I wanted to do there, but I did have a feeling of wanting to go back and learn more. For my following 
projects and exhibitions I always had an excuse to go back to the Amazon jungle and spend more time photographing it. 

The first thing that caught my attention in Iquitos where the street artists performing at the boardwalk and on the street in general. This was a starting point 
for making a series of portraits, including the Kung Fu family and the Michael Jackson impersonator. After, I started to photograph cumbia concerts and that 
is how I get to take Aixa’s (from the band Explosión) portrait.  Many of my photographs of these Amazonian characters capture them in balanced postures. 
I believe this may be related to the idea of the river waters in continous movement, as a projection on the inhabitants of the jungle. Another aspect of my pic-
tures is that I always try to capture certain action in them. A character integrated to the context but in movement.  

Finally, looking to do something different, I did the Beginning/End of a trip series (2010), which is a diary that documents the way to Pucaurquillo, across 
the river, to Brus Rubio’s house. I wanted to photograph an unknwon world to me. I believe that when you arrive to a place of which you know nothing about, 
your ego is, in some way, cancelled out and almost disappears. You are left feeling more sensitive and receptive to everything. 

Lately  I have been looking to come up with something more ambiguous, without the burden of representing a specific character of popular culture, but 
rather focusing on the natural environment, giving the landscape more protagonism. I don’t want to separate people from nature or the city from the jungle;  
I want to find a way to make an image that combines them both. 

This trip to Pucaurquillo wasn’t only a turning point in my work but also in  my perception of the Amazon.  First, because at the moment I was reading The 
Three Halves of Ino Moxo and other Sorcerers from the Amazon (1981) by César Calvo Soriano and second because at the time, my father was sick with 
cancer. Being in this new place, reading this book, going into the river and being surrounded by nature also made it a journey into myself. This helped me to 
conceive life by cycles, as they do in the jungle.  There, you live around water, which has these cycles.  Everything is born and everything dies in the river at the 
same time, and this helped me to cope with that I was living at the moment. 

Finally, representing the Amazon has become vital, I consider it is important to show this different way of living in community and in balance with nature. Be 
aware that this way of living is the natural one and not the way we live in other cities.  It is necessary to learn from the Amazon and to get to know it. Photograph-
ing its people and its spaces may take us closer to this particular vision and this may help us to change our actions and attitudes which have led us to commit 
abuses against its people and the jungle itself.  

Francesco Mariotti

The parents of a classmate were Swiss settlers and they had a coffee plantation near Tingo María. To get there from Lima, I remember that we had to cross the 
Blue River, which had no bridge. To us, that was already an adventure. That was a great gift to me, to be able to spend my summer vacations in my friends farm. 
The house as made all out of wood, the floors out of palm wood and there was no water or electricity. The water reached the house from a fountain inside the 
jungle, through palm gutters. 

The experience of going hunting at night was the best. We had to walk through creeks until we reached a clearing where animals would go to drink water. 
There, we camped under some leaf roofs, inside jute bags. We could smoke Inca cigarettes to frighten the mosquitoes, but always hiding them between our 
hands so as to avoid showing the light of the ember which could scare the animals away. 

The peon that went with us chewed on coca leaves. With him, we learned to pray to the leaf and to read the future in it. Through these experiences, I also 
learned how to control fear, to observe and listen in the night, and to recognize some noises among the thousands of animal yells in the jungle. These sounds, 
these mysterious lights, have stayed deeply engraved in my fantasy, specially the fireflies we would put inside bottles next to our beds when we went to sleep.

I got to know the figures of the Amazonic mythology, such as the chullachaqui, through a friend, the poet César Calvo. I met César in Cuzco in 1972. He called 
me ayumpari, we were more than brothers. A big part of the novel The Three Halves of Ino Moxo and other Sorcerers (1981) was written in our house in Cha-
clacayo. Then, César gave me the manuscript and asked me to illustrate it. I read the text and the images simply came together by themselves. I had dreams 
and the drawings would appear in them, I actually do not draw that way. I burned the images on plywood plate with a hot tip, I inked them in black and pressed 
them, this way the drawing can be seen as a negative. These monotypes were the originals used for the book. 

My work, in different stages, has been linked to technological elements and, after that, to natural energy. When I was studying painting at the School of Art in 
Hamburg, I created objects with sounds and light. Then, the first photovoltaic panels appeared and I was fascinated by the way in which from one inert matter 
one could generate energy in the form of electricity. What I tried to solve from there was how to show this energy. One possibility were leds, which would look 
like fireflies since they were green. This is how I started to create objects and named them after some firefly species and then I became an expert on them. 

This is when I get in contact with biologist Stefan Ineichen, who was about to organize a festival dedicated to fireflies in Zürich. Thanks to this friendship in 
Switzerland and with Giuseppe Camerini in Italy – both biologists who study fireflies- I learned much more about these wonderful insects and I studied them 
directly in nature. This way, I start to create projects where insects are the protagonists and the luminic spectacle is made by the fireflies. Also, I learned that 
fireflies are an indicator of an intact hábitat, that luciferin is a very expensive product used in biogenetic experiments thanks to the bioluminescence and that 
is is necessary to protect the fireflies because they are endangered.  

Like fireflies, because of its magic, richness and for the inmense mysteries it still houses, the Amazon is a metaphor for a lost utopia. I have dedicated one of 
my works to Chico Mendes, who was murdered for defending the jungle and I want to dedícate other projects to him and to other ecological heroes who have 
sacrificed themselves to save our ecosystem. We must defend this magical world, the algorithms are destroying it. 



187

NATALIA REVILLA

When my sister and I were still young, we moved to Chachapoyas for some time with our parents. My dad is from Amazonas. Among some blurry memories, I 
have images of mud and red soil.  There was a hill called Cerro Colorado, and we would go there every weekend to play. My exhibition  The Invisible is a Place 
(Galería Wu, 2013-2014), took as reference some of this territory and my memories as a child, and at the same time it represented this landscape as a meta-
phor for memories, as a witness of events and as a reflection of social changes. 

With my exhibition Twenty Words (Galería Wu, 2016) I turn back the the Amazonian theme but from a different perspective. About two or three years 
ago I stumbled upon a Machiguenga-Spanish dictionary on the internet. Coincidentally, my sister and her husband were working at the time with a 
Machiguenga community, so I could ask her anything  I needed to know about the language because she was learning it. In the process, I realized it was 
a very variable language, in many cases the definition would change depending on the community. For me this was very important to take into consider-
ation during my investigation. 

At the same time, I started to become interested specifically in those words in Machiguenga that did not have a direct translation to Spanish. It seems to me 
that it is in this reality in which the paradoxic nature of language is condensed. On the one side, it is a a reflection of the construction of the world we have, but 
at the same time it has the ability to create it. That is the relationship I was interested in portraying;  I did not want to get a literal translation, but to approach 
the full potential of these non translateable words. That is the power that marveled me about these words. 

One of the details that impressed me the most is the amount of words the Machiguenga language has to define anything related to the hands. I thought that 
was beautiful. There are also many words that have to do with the relationship with the other. For example, there is a word to refer to a hug that is given by 
more than one person and another word to refer to the warmth given when standing back to back with another person. The words related to sounds also 
caught my attention. 

Language builds concepts, worlds and also identities. Something that is happening with many of the originial languages, since they are orally transmitted 
and not necesarilly written, is that they are disappearing. My sister told me, for example, that many young people learn the language because they are born 
and raised in their community but then they want to leave and work somewhere else, in the cities, and they stop speaking their languague because they are 
embarassed. It is key that the topic of these languages is addressed, language is also part of history and today much of that is being lost. 

For this series of drawings, I work with the representation of seemingly invisible elements but with a certain volume to them. I always try that the drawing 
technique I use in each project makes reference to what I am drawing. That is why I felt pertinent to talk about empty spaces in this case, but  I didn’t think it 
was necesarry to do it with a blade on the paper, which is why I began to work with the embossing.  This is a technique that plays with what is visible and what 
isn’t, at the same time. It is precisely this idea of the untranslateable and translateable, that which is in some form resisting another language, that I decided 
to approach it through embossing as concave and convex. This way, it has two points of view, you can see it form the front or from the back, there is no exact 
way to see it. In the gallery, I dind’t mount the drawings on the wall. Instead, I hung them in the middle of the room so that one had to turn around them to see 
them and that there wouldn’t be a correct point of view for looking at them. 

Antonio García

I visited the jungle for the first time in 2003, when I went to Oxapampa. I arrived to a Asháninca community and saw a woman artisan working with materials 
which caught my attention, such as pigments from mud and some leaves and barks which I didn´t know about. My next trip was to Pucallpa, where I went to 
drink the ayahuasca medicine. I participated in the ceremony but, at the same time, I visited the San Francisco community, where I met artisans, potters and 
painters. This trip woke up something in me, though its elements and I began to ge tinto the Amazonian life, its cosmovision and it´s history. This is how I 
incorporated those materials and those languages in my work. As an artist, I am interested in recovering the knowledge of the traditional techniques of the 
Peruvian Amazon communities because, this way, I can report about its value, about how it has been passed on through time and about the need to preserve 
it.  I consider that a way of protecting it is to integrate it as a referent for my work. 

After these first experiences, I did workshops with communities such as the Yine. We proposed training on textile confection but, at the same time, nurturing 
the learning experience with the possibilities of natural dyes. Thanks to the contact with these communities, I got to know many new elements, such as the 
sanipanga, a plant with a very particular dye. From its leaves, the violet tone is obtained right after they are taken from the Bush and rubbed with water. But, 
the next day, the dye isn´t the same anymore. If you take the leaves and they dry you won´t be able to get the same color either. On the other hand, as I learned 
about the side effects that the pollution of the Madre de Dios river has on the communities, I was very moved. This situation has been going on for many years, 
when the mining exploitation began and it was legal.  Since it didn´t have any environmental impact studies, the consequences were serious. The food that 
came from the river makes people sick. Within this situation, I am particularly sensitive with cases such as Edwin Chota´s, who was informing about the di-
sasters caused by informal loggers –who destroy the jungle, the flora and fauna the communities need- and was murdered for it.  These cases motivated me to 
create paintings such as the one of the giant turtle, when imagining an environmental debacle. The starting point was the image of the charapita turtle, which 
is in danger of extinction. I came up with the idea of painting it much bigger than it is and turn it into a kind of ship, an rustic arc which takes inside its Shell 
everything that we have in the jungle, which are many resources, but that will end up disappearing at this rate of destruction. The Amazon is the world´s lung, 
it is a quarry of medicine, of information and of extraordinary knowledge. I wanted to represent through  this turtle –which is taking the reservations and 
rescuing them, leaving behind the mining tailings- that this is the moment for change in order to recover the memory and ancient knowledge. 

I believe that art allows us to think, to question ourselves and to be able to turn the wheel. For example, when using natural dyes such as mahogany for my work, I 
am proposing that we think about these resources and the misuse we are making of them.  Mahogany is at the edge of extinction because there is no plan for refor-
estation. There might be some private initiatives, but no major and stronger plan. Some people from the Shipibo communities tell me that it is getting harder and 
harder to get the barks. They go well into the jungle, where certain loggers are and find that mahogany is either thrown away or burned down. At first, they could 
just take them, but when loggers realized there were many people interested in them, they began to sell them to the natives at very high prices. When mahogany 
becomes extinct we will also be left without the knowledge of that technique. It is necessary to take advantage of the richness of the Amazon jungle in a sustainable 
manner and to sensitize people in some way or another. To inform and to sensitize are the two key actions we must carry out. 



188

Ana Cecilia Gonzáles-Vigil

My first job, when I was still very young, was for an NGO that financed development projects and had certain activities in the jungle. I was almost a girl and 
had the opportunity to go to Pucallpa and visit the shipibo area of lower Ucayali. This was my first encounter with the shipibo people, when they were still very 
concentrated on a certain space and had not moved to other parts of Perú. It was a fascinating experience and a totally new one for me, specially with a family 
which I became very good friends with. I was surprised by the culture, their way of seeing the world, completely different to what I was used to. Even today, I 
still have a strong bond with that area.

 After this first encounter with the Amazon, I traveled to the Tambo River, to the Asháninka area, before the beginning of terrorism. It was still an area of very 
difficult access, you flew in by light plane and then rode on a boat. Besides, there was still a community structure, the houses were all located very separate from 
each other, there was no populated center. This mantained a space of privacy and harmony with the environment. I remember that most men and women still 
wore the cushma. I visited a health project and was able to cover almost all the area. At this point, I did some of my first photographs. I found, for example, 
a very malnourished boy who had been abandoned by his mother and father. He must have been around three years old and had survived by eating dirt and 
drinking rain water. I took some portraits of him and it was a very shocking experience for me. 

At this moment, I leave the country and when I came back, almost twenty years later, I found a very different panorama in the shipibo area, the change was 
abysmal. Javier, my husband at the time, and I traveled to the area to try and document the different ways of dressing and of working with ceramics and looms, 
which we realized were practices that were disappearing. We contacted Ángel Soria, who had been a bilingual teacher for a long time and, coincidently, we 
arrived to a singing contest.  We shot a series of portraits of many of the kids and young people that had dressed traditionally for the contest. For the last stage 
of my work I went back to work on subjects related to the protection of the environment. In 2009, I participated on an expedition of scientists and artists that 
were trying to communicate the problem of climate change. At this point, I traveled from the high Andes-from the peaks- to the lower jungle, following the 
water trail. In that process, through the cloudy forest in the lowlands, we were explained about the effect carbon had on plants and water, and we related this 
to the consequences of informal mining. This was the starting point for the book Natura, the Course of Things. 

In addition to the publication, I also presented the photographs at the British Cultural Center in Miraflores in 2010. My first objective with this exhibition 
was to try and reproduce, through images, this sensations of peace and tranquility that one has when in contact with nature. The photographs were hanging 
from the ceiling of the room and there was a continous background noise of a drop falling on the water. Also, with all the recordings I made during the trip, I 
built boxes that visitors could open to find the sounds of rain, birds, intense winds or the restless jungle night. If you opened them all at once you would find 
yourself in the middle of a tremendous noise. The audience response to the proposal was very good. Those who visited us left with a sensation of peace and with 
the awareness of the need to protect such a special ecosystem. 

There is a very mundane side to the art world in Lima. Certain trends are being generated and these last few years, I feel that the Amazonian art theme has 
become fashionable. However, the conservation of nature is key in this theme. It is necessary to keep thinking about this problem. The key here is to combine 
an integrative vision and a clear idea of what we want to preserve for the future. A good example of this is the understanding of space, as I said about how the 
Asháninkas kept a great distance between their homes for health issues and for relationships to be fluid. After, populated centers are created for very relevant 
reasons but there are many diseases and violence begins to develop due to overcrowding. I still don’t know what the secret is, but in this search I believe it is 
about trying to understand in the best way possible the processes that are lived and to respect them. Respect them and try to accompany them, instead of bring-
ing an outside vision that holds that this must be mantained as it was through the years because it is what is best for them. So if I think of “them” and “us”, I 
am making a separation and that does not exist, we are the same but there still a lot left to do. 

Enrique Casanto

I was born in the middle of the Amazonian nature,  thanks to a creator God who made the heaven and also the earth. We, as sons and daughters, acknowledge 
that we live in a very valuable Amazon. I am now trying to recover everything our grandparents did and that we later lost because we didn´t have any books to 
keep that science in. Although our grandparents didn´t have any studies, they did know, just as an agronomist knows, when it is time to plant or when winter 
and summer will start and when the production begins. To recover Juan Santos Atahualpa and his son Jocesito´s story, I spoke with ten grandparents, three 
were from the Perené, two from Tambo River, two from Urubamba and two from Cusco. All versions coincided on the story. Many of them don´t exist any-
more, but we mantain this story through investigation. 

My grandparents taught me that pulling a plant shouldn´t be done just like that. A root, a bark, , the flower or the fruit belong to someone and we must ask for 
permission. Now I know, for example, how to use tabacco, which protects us from harm and evil. Shamans use the plant to know the present, past and future. 
Doctors have studied for many years but to them –in their books- there is no treatment for a scare. We pass an egg all over the body or take flower baths, we 
don´t need to use any chemical medicines. Also, when someone has put a spell on you, a doctor will not identify a disease caused by an evil person, a bad air or 
through a spiritual connection. We, as human beings, must show the world the treatments for natural diseases and also for unnatural ones. 

My ancestors were warriors, then Casanto is an orchid and a lower Rank warrior. Every person I have drawn belongs to a clan, there are more than four hun-
dred clans which  made up the Asháninka people. Many of them don´t understand why I draw people with half the body of an animal or a plant. I explain to 
them that it is because they had been warriors; an orchid, an ant, a bird or a fish.  We are not regualar people, we come from clans such as Aroni, Catsinari, 
Sancatzi, Sharibuiri and many more. Our men have changed, they castellanized, this is why we must work in order to find out where each one comes from and 
that is what I do through my art. 

During the time of terrorism, our town suffered very much, even though our ancestors had been warriors, many town chiefs were murdered. We finally de-
fended ourselves with our arrows, just as our grandparents had done before. Many were killed or left handicapped, widows and widowers, but we are thankful 
that we achieved peace. 

When I met Dr. Pablo Macera, I told him that I knew how to paint and that I knew tales, stories and riddles. He tested me, gave me some markers and that is 
how I started to paint and he liked them. Even if I don´t have a college degree, my stories are very valuable. I continued to paint and to tell stories about the 
Amazon, which I consider very important. Even the Incas reached the jungle and created very important constructions. Also, before, there were great tobacco 
workers. They don´t exist anymore but nature still has a lot to tell us. For nature to speak, we must know how to listen, transmit and say. This is our medicine, 
our food, our art, and our Amazon. 



189

Javier Silva-MEINEL

I got to know the Amazon when I was very young, doing some commercial work for companies that had construction projects like roads, oil wells, etc. How-
ever, I was not quite in the moment to be able to dedicate myself to working on a more committed and understanding look.  It is only in the beginning of the 
nineties that I am able to make a more personal exploration and search for a type of photography that would pick up certain elements and cultural resonances 
of the places I documented. I had already worked on projects in the Andean area, incorporating the photographic background as an instrument for creating 
a dialaogue with possible realities and imaginary. When I transferred my practice to the Amazon, I discovered a very wide world, rich in visual possibilities.  

This was the starting point for my project The Skin of the Amazon, which is the synthesis of a photographic interpretation of the Amazonian world. It begins 
from a process of exchanging knowledge, because as I gain access to this world, to its people and to the stories and narrations behind it, I concieve these images 
and visual narratives. In that sense, it was also important to listen and participate of different meetings and exchanges before being only an observer. My pho-
tographic experience in the Amazonia was very enriching in that sense and there were many stimuli that fed and helped to compose the images in this project. 
I met amazing people and heard wonderful stories: stories about mermaids, giant boas, about the tunchi, the yakuruna, shamans and healers, magic plants, 
mythis about creation and even traveler adventures. 

I realized that in the face of something so immense and unembraceable, one had to abandon the idea of objectively reproducing reality and begin to search in 
other formats. I got interested in working around visual metaphors or conceiving undefined spaces, where the barrier between man and his surroundings, 
or between reality and imagination, could dissolve, at least from the possibilities of photography. At the same time, I was using the resource of abstraction 
because before such a vast cultural and natural world , the background fabric allowed me to separate the represented character from his “real” environment 
and introduce him into a sort of “dream” environment or landscape. From there, i begin to concentrate on the possiblity of producing a decontextualized 
photographic vision, disfigured or almost mythological. 

In that sense, working with nudes was not by chance. Without a characteristic dress, ornaments and other elements that are identity markers, I could generate 
a space or time in which  there would be a sort of encounter between skins and natures, a space of indefinition between fauna and man that would allow  me to 
represent this concept of transformation that has always appealed and intrigued me about the Amazonian world. Even though the conception or elaboraton 
of these images is completely arbitrary and personal, I feel that I picked up a lot of the experiences of people and communities that live by the edges of the river. 
I still find in these images glances, complicities, laughter and knowledge that I think were fundamental to maximize an exploration like that. 

I am interested in approaching Amazonian themes from my artistic practice because art has been and will continue to be a fundamental tool for understand-
ing mankind. In that sense, photography has been a very constant exercise of approaching the other, a way of making a commitment and looking to under-
stand other realities different form mine. Art, in that sense, is disinterested  and rather than transmit an outcome, it should transmit questions and open ways 
for reflection and interpretation. This is why I believe that it opens a path towards commitment and respect for difference, for what we do not know and in this 
case, to a distant but fascinating world. 

Morfi Jiménez

Before my relationship through photography, the Amazon had never had any contact with me and neither had I with her. I come from a family of Andean 
ancestors, my father is from northern Perú but my mother and grandmother are both from Huancayo. I always had that special link with the Ande, ever since 
I was very young. That is why when I decided to move away from my commercial work to something more personal, I started by making a series of portraits, in 
Cusco and Puno, right after my grandmother’s death. My work in the Amazon began just a few years later. I went to Iquitos for the first time because I had to 
take some photographs at a well in the Cordillera del Cóndor. 

At the time, I still wasn’t planning on working on a project or having any kind of relation with the city or the region. After, I made three more trips to Iquitos, 
in what was a long process of documentation and search, highly intuitive, which finally led me to my photographic series The Great Comedy of Life (2010-
1014). I wasn’t so sure about how to get started, but I did know that I did not want to work on themes outside the city, I basically wanted to photograph chara-
pas (name given to locals). I went into Belén, searched the port and visited many other places. This is how I found people that I thought were interesting. After 
a while, the way I used to photograph the portraits began to change drastically.  I initially used a film square format.  This way, the portraits were more formal 
and solemn, with the subject looking straight at the camera. What happened when I took these photos is that I felt that the square format was limiting the 
strength these people really had. On my next trip I began to take two or three shots and joined them together as a kind of panoramic. This gave more freedom 
to the subjects. 

This change in format also had to do with my encounter with Sonia. Sonia is a madame from the Imancito, a brothel located in an avenue near the airport in 
Iquitos. I visited her since the beginning of my project. I remember the first time I took her picture, along with her twelve year old daughter and then with 
her husband. I even have a picture of her with two of her girls, who only allowed me to photograph them in 2014. What I liked about this woman was her per-
manent laughter, but when I pointed my camera at her, her expression changed and out came this sad Sonia, the one who had a very difficult past. I wanted 
to capture that everyday essence, to portray her in the way I saw her everyday, dying of laughter and joking around, teasing everyone. The photo I took of her 
laughing meant to me a reevaluation on my way of making portraits. My process is very invasive for a person that is not used to this, I arrive with equipments, 
an assistant, an umbrella and a flash. Obtaining something spontaneous or natural in this kind of situation is much more complex. When working with Sonia 
I learned a lot as a portrait photographer, she led me to making these panoramic formats  with which I wanted to release the intensity of life in this city. 

Since my photographs emphasized the sceneries I built, Carlos Caamaño and I decided that the series should be named The Great Comedy of Life. My work 
has a lot of theatre in it, may it be either by of the lighting or the position of the camera. This concept of theatricality in photography has always caught my 
attention and I have found the perfect scenarios in Iquitos to achieve exactly what I wanted. At the same time, I am also interested in capturing daily life, which 
can be very sad but be disguised with joy, as it so happens very often in this city. This reminds me, for example, of a photograph like Mom’s treasure.  In this 
case, I was fully aware of the problem I wanted to portray. I gave that name to the photograph because the mother of the young dancer that appears in it kept 
telling me “my daughter is my treasure”. But behind this sentence were many contradictions. The mother, for example, would joke and tell me not to take 
any pornographic photos of her daughter, however, the girl proudly showed me an photo album of the places where she had stripped in Lima. My question 
was whether the mother knew all this or not, or if she just kept quiet because this way they could have an income for the household. At the same time, the young 
girl’s bedroom was full of toys and stuffed teddy bears.  

At the end of my project, my ideas about Iquitos were transformed. It is a city that has a happy side, like a comedy. But if you look at this comedy from a techni-
cal point of view, it can also me a drama. Iquitos has a very relaxed side to it, but there is also misery. It is a city that changed my way of making portraits, it woke 
me up from the kind of romanticism I came from with my first project. I didn’t have much experience with taking photographs of people in the street and to 
deal with this reality made me change the way I see things. 

 



190

Lastenia Canayo

I am a native of Bajo Ucayali in the province of Loreto, from the native community Boya Boya. My grandmother and mother both taught me how to make the 
kené. Before my grandmother passed away, she also taught me how to make ceramics. My mother, on the other hand, taught me how to embroider but I have 
taught myself how to paint, putting in a lot of effort and thinking about ways to work. I am doing that now. What I know from the world of Amazonian plants, 
I learned from my grandfather. Every plant owner has his own powers. Medicinal plants can help people who are sick so they can be healthy again. At first I 
liked to draw on the ceramics, but then I moved on to painting with natural dyes. Now I have started to explore with acrylics. I already have enough knowledge 
on how to work and I want to learn more from other artists. I am old and I don’t have as much imagination as before, but still I always keep working because I 
want to make more of me.

I arrived in Lima when Dora Panduro invited me to come and sell my ceramics. She told me that she would take me to meet some of her friends. Dora intro-
duced me to Dr. Pablo Macera, who then asked me to work with him. This is how I began to create pieces for them and where they got the material to make 
books about the Shipibo world. I have three books that have been published and I’m happy about that. I create my pieces by painting on canvas, embroider-
ing, carving wood or ceramics. These are the four modalities that I work with now. In them, I represent the owners and their powers. For example, the hum-
mingbird has its own powers and they like flowers, so when a hummingbird goes into your house, it brings good luck. The huayruro seed can help children 
to heal. The Querido Marido (Dear Husband) is a medium-sized tree whic has a rope so that it won’t ever leave his wife’s side. You can tie your girl friend and 
your boy friend and they will never separate.

It is important to preserve our knowledge of the Amazon and to improve and promote the skills of the people. Us people from the jungle are very quiet and a 
lot of us cannot get ahead in life. I want the women artisans from the Amazon to be able to get ahead with our work. The same goes for artisan men, we must 
not get stuck there, we have to move forward. It is our time to get up and move forward. It is important to know nature so we can develop the imagination and 
work with it. 

Rodrigo Rodrich

My first arrival in the Amazon was quite fortuitous. I am from Piura, I come from the absolute desert, from the sand and the leafless trees. After I finished 
college, I was offered a job in Iquitos, as a correspondent for El Comercio, to cover all the issues regarding Loreto. During that time, I had some freedom to 
propose topics which interested me, I could enter the jungle from different perspectives. I was twenty three years old and exploring the Amazon was also a way 
of exploring myself. 

In the beginning, my photographic work had a completely journalistic criteria. Also, I had to work with what my editors wanted or what readers expected. 
What you can expect from the jungle is almost always the same: nature, animals, native communities, the exotic, the folkloric. Those were my first themes. 

When I began to work with the Maijunas, Matsés and Shawis communities I became aware that my photographs were answering to more plastic interests. How-
ever, as time passed,  I realized that I was reinforcing a farse with these pictures, those misleading readings about the jungle and its link with nature. Then, I 
left my journalism work and began to project myself on issues in which I could have a voice of my own. This is how I began a new phase in my work, using film 
cameras which forced me see things in a different way. I tried to create images that were less literal, more verse and less prose. 

It is at this point that I approach what would become Herbario project. I began to think of leaves as the photographic medium I could use. At first I thought to 
print on them, but as I continued to investigate I discovered the photographic capacity of leaves. Photosynthesis is a photochemical process, just like photog-
raphy. A new world was revealed to me. I think that for any person that wants to do art, finding such ample possibilities like the ones I discovered, is more than 
thrilling. It was no longer just a matter of what type of paper I could use or which frame or light to put, but it was about getting billions of leaves so I could work 
on them. Objects with cultural charge, with the capacity to symbolize historical facts -like the rubber leaf- or to communicate culture and tradition -like the 
leaves of ayahuasca or medicinal plants. The second part was defining what images I would place on these leaves, which image would be enhanced or dimin-
ished. Then, I decided that the medium for these leaves had to be an herbarium, an object in which one deposits specimens of leaves found in a specific time 
and space and which is later handed over so future investigators can contrast them with the specimens they find. The experience that I wanted to replicate is 
that of an explorer who goes into a personal notebook, a block of notes of my experience in the jungle. Also, in the herbarium there are leaves that have images 
and leaves that don’t. The notebook is configured as a game, where the first leaf suggests the image of an “ace of clubs” although it is already deconfigured-it 
is not posible to see the neither the number nor the table of the deck-but it is an image related to regeneration: a tree that has been cut down and where new 
sprouts are coming in. The next image is a flower with  its pistils and dried leaves. Then, perhaps because the first leaves suggest it, you start to look for images 
in the next ones. The third one is very subtle and there is no image in the fourth one. In the end, what remains is a kind of mystical discourse, a magical song or 
poem, where time as a very important factor. 

The Amazon is already a constant in my work, it represents for me the only culture and the only universe in which I have been able to synthesize what I wanted 
to say. I was a young man who was recently discovering himself, who came from a very conservative culture like the piurana, with a Catholic education that had 
very restrictive parameters. Suddenly I got to the jungle, I tuned in with it and I was able to explore thousands of dimensions. That great universe is the same 
metaphor as that of the herbarium: to take all the leaves-all the variety- and to think what to do with them, after my five years of living in the Amazon. For me, 
it has been an incredible experience, I have been touched in a thousand ways and I have the undeniable need to tell this to others. 



191

Silvana Pestana

The beginning of my projects around the Amazon theme started when two situations were brought together. First, I was doing an investigation on religions 
and the need that humans have to search for the reason of things. I then started to read about different myths. I started to investigate about Amazonic mythol-
ogy, which is a way of explaining where we come from ad what we are doing on this world. For this, I made a first video with illustrations about different myths. 
Finally, I got my hands on The Three Halves of Ino Moxo and other Sorcerers (1981) by César Calvo Soriano. This is a book you can read over and over. It has 
a scene about the creation of the first man, who wasn’t a man but a woman, which interests me very much and it ir a book full of amazing images. 

At this point, I traveled to Madre de Dios and at the same time, I organized and archive of information about illegal mining. I specially focused on articles 
about certain police reports, how the media was portraying them and how the problem had escalated in the last years. During my trip, I was able to see the 
dredges and the mercury and it is almost the same as seeing the transgression of a human body. This type of mining brings consequences like human traffick-
ing, which has been a protagonic subject in my work. A key moment in all of this is when I learned about the disappearance of Aymee Pillaca, the boxer, and 
later I was able to interview her mother. This story has marked my working process. 

Another issue in my work is the question of the extraction of raw materials. The gold production in Madre de Dios, which is much bigger than in any other 
region or deposit in Perú. Added to this, illegal mining is a problem that seems will never end. To me, this extractive activity can be compared with the rubber 
boom and the violence it unchained in the Amazon. Today, people are treated as slaves, girls are forced to prostitute themselves and boys are being sold as 
workforce. I believe all of this is related to the great wealth that the Amazon has, it always leads to terrible acts of violence from those who want to exploit those 
resources. And this gold exploitation, as I was saying, will not be ending any time soon because there are too many interests at stake. Gold as a symbol, has been 
related to power since forever, the king, the army or religion. I remember something Aymee’s mother told me: “gold turns people into demons”. People are 
only concerned with getting the gold, regardless of the costs this implies in every sense. Gold transforms people, it has been like that since the beginning of 
history, it transforms the human being and has very negative consequences. 

It might seem obvious, but to me it is necessary to treat the Amazon problems in my work in order to create awareness, to get a reaction. I know I will not 
achieve this specifically. But when I think back to the people who have visited my exhibition, I know that some of them had no idea about the subject and after 
that, they become interested in it. Illegal mining territory is nobody’s land, but we cannot stay put thinking there is nothing we can do. Some people ask me 
why I don’t talk more about what I am discovering. I tell them that I am not discovering anything, this is on the news every day, I am not talking about anything 
new, the only thing that I can transmit is the idea that we cannot remain indifferent to this reality.  

Roberto Huarcaya

Twelve or thirteen years ago I became interested in representing the Peruvian territory in a broad sense, not only from the Amazonic landscape. I’ve carried 
out projects like Battlefield (2010-2011) in which I use the landscape excuse as a symbolic representation of a line of conflicts in the country. In some way, 
this process arises images such as Public Beach-Private Beach (2009) and Pamplona-Casuarinas (2011), which use landscape as a basis but include also pop-
ulation and urban areas. Following this line of work, I was invited to experiment some time in the National Reserve Bahuaja-Sonene. I must shamefully admit 
that when I was invited, I had no idea of that Bahuaja-Sonene as, I did’t know this reserve existed. My experience there was very powerful and very interesting. 

Since my processes are very slow, I didn’t photograph anything the first time I went. Then, I went back eight more times in the course of one year and a half, 
this time already with some initial guidelines for the work. I first went back with big, digital equipment, came back to Lima, saw what I had done and did not 
like absolutely any of my photographs. I tried with a medium format and the experience was better, but it still didn’t generate an image that could hold the full 
experience in it, everything that I had researched and everything that I had lived in that space. 

I disconnected myself from the project for a few months. I started reading books and articles and became more aware of the things that had happened to me in 
the density of the jungle. I specially realized that any technical equipment that handled optics, needed distance, horizon and that the density in that territory 
made it impossible to achieve. The tool was not synchronizing with the territory. It is in this way that I become aware of the enveloping sensation of the Amazon 
and, in terms of photography, relate it to photograms. The photographic paper could become my skin and have the ability to represent in a different and more 
assertive manner, as well as entering the jungle as if it were a snake. 

At first, I spent almost one month cutting plants and recreating in the lab the experience I would theoretically have in the jungle. Tha plants had different den-
sty and I hung them from the ceiling, put papers on the background wall and began to shoot with the help of a small flash. I also became aware that we would 
have to develop the film in the jungle. Since we were going to be in a transit zone for drug trafficking, if we left through the airport with the exposed pieces but 
not yet developed, perhaps the police would want us to open them. To get there with very big boxes and telling them they could not open them because they 
would expose the images to light, was a little risky. So we created a processor that enabled us to develop the images in the reserve. I traveled with three other 
people from the Centro de la Imagen and with Alejandro Castellote. We would be helped out by a group of workers from the lodge.  

My first idea was to create a vertical piece and two horizontal ones. We decided to start with the vertical format and put the paper up on a very tall palm tree, 
but none of us was brave enough to climb those four or five meters. Then it occurred to us that the riverbeds had many stray logs. I found a beautiful palm tree 
that had fallen not long ago, right in front of a sand beach. When we tried to pick it up, we couldn’t do it. It had been absorbing water for some weeks and, even 
though there were twelve of us, we could no move it. We decided to chop it and begin to work. It took us two days to reach the optimization point, specially the 
lighting. I was sure that it would turn out just as I had imagined it. We put the paper up and at that moment, a storm began and lightning illuminated the area. 
The first thing I thought about was how would I quantify that in terms of exposure. I based myself on a prior work of intuition and I gave it a partial illumina-
tion of a sixth of what I had originally wanted based on the supposed light. The storm also brought rain and sand over the paper, specially on the corners. After 
the exposure, we tried to get the sand off but it had created a frame on the paper, which in the end gave ir a marvellous texture even if at the time, we didn’t 
know that would happen. We went back to the lodge with the paper inside a closed box. It was around two in the morning and we decided to start developing 
it. We mixes the chemicals with the brown river water. The film took about five hours and forty minutes to develop. 

I am now working to replicate this experience on the coast, testing without any hurry. I like to pass my time testing, getting away for a while and then coming 
back. This way, I can make this process my own: experiences, sensations and readings. In this sense, when one goes back after having almost somatized the 
whole thing, another kind of discourse appears, one of bodily intelligence, which also happens to organize the information in another way and communicates 
it again, arising it in different forms. 



192

Harry Chávez

My approach to the Amazon begins with the search for an answer. This motivated me to read  Carlos Castañeda and enter into the shamanic world, and then 
I made a connection with the Amazon shamanism when I read César Calvo Soriano. I began to feel a fascination and an inmense curiosity for what they said. 
I met people who had experienced ayahuasca and I, too, had an encounter with the medicine. In the search for an answer that would make sense to my life, I 
discovered this very personal mystery. Since I also consider art to be very very personal, it was inevitable that this encounter would be reflected in my work. 
Also, in my case, the presence of the jungle is formed by integrating it with the Andean cosmovision that, I believe, channels the force of the Amazon. 

On the other hand, my experimentation with materials is key in my artistic process. This path has led me to consolidate two more or less solid techniques; the 
beaded mosaics and the sticker collage. The first one allows me to achieve a precise work of materializing a vision, to take it from imagination to reality. It is 
a thorough work which takes a lot of time and, at the end, seems to condense all that life experience. The second one, the stickers, allows me to create more 
figurative elements with a broader narration of archetypes. I am currently working the shaman archetype from my experience in the jungle. 

When I create a piece of work, I concentrate on different aspects, one of them is that it isn’t conditioned to a determined space or time. This is why one of my 
referents has been prehispanic art, which comes from an unknown period but that still gives us human or spiritual information. That is always my prerrog-
ative. Even if what I do will inevitably have a temporal and spacial conditioning, I seek that it can also transcend this and that it reaches a human existencial 
theme. On the other hand, when I finish a piece of work, I still cannot say that it is finished, because in another sense it is also beginning, it is a strong mani-
festation, like an activation. It is a very important moment when you finish a piece, but then it is exhibited and distributed among the views of people and it 
becomes a part of something bigger. Their is a certain spirituality that is multiplied. This is why I believe that the other moment in which a piece of work gains 
a special strength for the author is at the moment when it is exhibited. 

For me, the jungle is like a sexual energy that comes from the earth, vital and evolutionary, which keeps an inaccesible mystery from humanity. If we would 
lose that dimension we would be losing life itself. If we kill it, we would be ending with the hospital, with the shaman who has such knowledge that is one of the 
most needed today by humans, even if they are still not aware of that. This makes it crucial to search for strategies  to visibilize the Amazon and the knowledge 
it contains. Art is one of them. 

Diana Riesco-LIND 

My grandmother and mother are both from Pucallpa and my father is from Lima. My grandfather was Swedish but lived for a long time with native communi-
ties, specially with the Asháninkas. I spent a long time in the United States because my father did his PHd there. The idea of Perú that stuck with me while I was 
away –always thinking of Pucallpa- was that of a green space, dirt roads and the smell of wet plants.

When I started art school at the PUCP, I wasn’t sure about where to lead my investigation. I was then advised to go deep into what was most connected to me, 
maybe what I was doing at the time.  This is how I start to work on pieces about sports, athletics and that led me to always work with what was relevant to my 
personal experience. When I finished school, I take the thesis as an excuse to go back to Pucallpa and decide to write my degree paper on issues of the Amazon.  

This is how I investigate the Shipibo-Conibo community. I felt close to them, not necessarily because my family is Shipiba, but because I felt them as a group 
of artist that were influenced by the place where they were born. This is why my thesis ended up being a historical tour on how the art of this people has been 
viewed, from the first Spaniards to connections with contemporary art.  The investigation for this thesis took four years, visiting communities and making 
interviews. The first sketches I did during this process were much more related to the community, but the images I ended up presenting had much more 
presence of nature in them; I felt that I couldn’t draw Shipibo art because I had no authority to do so. I believed that this tradition belonged only to them, 
perhaps I would think differently now, but at that time it was very clear to me. So, I ended up doing oil works even though the investigation was about the Kené 
drawings. In the Amazon, after having been abroad for so long, I only felt connected to nature. This is why my paintings end up being landscape views, as if in 
one journey you would look up and down, absorbing the details of this new space. 

I then decided to get a Masters Degree. For different reasons, I chose to do it in Sweden, the land of my grandfather. Maybe as a way of taking the opposite path 
that he had taken to get to the Amazon. When I was there, one of the first pieces I made was an installation about fingerprints. My idea was to work with the way 
we have an effect on space just by the act of existing. I thought about what image could reflect this idea that Shipibo communities have that the entire world 
is full of drawings and every person has their own design. If your personal design is affected or sad, then it does not look good and the shaman puts it back in 
order. I made a parallel with the fingerprints, creating some pieces from them. Then, I thought about continuing with the subject of identity construction and 
decided to work on my grandfather’s story, who had in some way made a journey opposite to mine. I asked my grandmother to tell me the story about how he 
had reached Latinamerica and then Pucallpa, and I recorded her. I broke the story in phrases, in parragraphs, in characters, to connect myself with the new 
generation of my family, now born in Sweden, the children of my uncles who went there. I gave each of my cousins a piece of the story –which they didn’t know- 
so they could tell it in their own language. It ended up with about twelve people telling my grandfather’s story and speaking in their own language, that went 
from Spanish to Swedish to Danish. The welcome that this piece had was very interesting. When it was exhibited it was only a screen and a bench, I thought no 
one would hear the entire story, but there were people who came back and saw it again. Going from painting to these documentary projects has been fascinat-
ing and it leads me to the idea that if art is not personal, then I am not interested. 



193

Thomas Locke Hobbs

My formation as a photographer began in Buenos Aires in the year 2008. There, I took some courses and participated in workshops imparted by Nacho Ias-
parra and Eduardo Gil. For some time, I did works that focused on investigating different aspects of that city. At the same time, I started to work on portraits 
of men that I met in queer environments.  Many of them were Peruvian, part of the inmigrant community in Argentina. This is how I decided to travel to Peru. 
Also, I had seen some of Christian Bendayan´s paintings, representing Iquitos and they had caught my full attention. All of this influenced on my decisión to 
travel to the Peruvian Amazon for the first time, in 2011. Almost immediately, I realized that this was a very interesting place with many fascinating aspects. I 
began to work on my project on photographing young gay and trans people in enviroments inside the city of Iquitos, both public and private. It´s been seven 
years since I began working on this project and I return each year for a month, more or less, with my plate camara. 

When I arrived to Iquitos I was surprised by how visible the gay and trans community was. In other parst of Peru, other than Lima, it is almost invisible. This 
doesn´t mean that there isn´t any discrimination or prejudices, but there is a presence, an important visibility. As a photographer, I can only photograph 
what is visible and those who go along with me and pose for my pictures. During my trips I discovered a city and an urban culture that is very different from the 
typical imaginary one has about the Amazon as a foreigner. I think that it is interesting when one can use photography to contradict dominant narratives and 
show images that are more complex and subtle. 

World Wonder is a project in which I include the portraits I did of young people in the city of Iquitos and also photographs of the city and the spaces where 
the portrayed live. This way I could reveal a more complicated context. Iquitos is a city with much poverty and social problems. I was very attracted to the non 
coventional conceptions of beauty, but at the same time, I didn´t want to fall into a neocolonial fantasy imposed from outside. The point of view in this series 
is very personal, a personal desire of looking but also a strong desire of the portrayed of being seen. This dialogue interests me very much. 

The process for working on this series hasn´t been complicated but it has taken a lot of time. Generally, I work with the subject for an hour or two until I get an 
interesting image. In many cases, I keep in touch with the people I´ve met and I photograph them again. I have been all over the city both by foot and by moto-
taxi. I have also photographed my landscape images in places that help to demonstrate in a better way, the reality I see. I am also intereseted in details that im-
plicitly isolate the social effects over objects and bodies. The series World Wonder also includes a publication, an artista book, that is in the process of making. 

My experience in the Amazon has generated a very personal photographic proposal with a subjective look; however, with it I try to portray the aspects of a not 
very well known reality and to cover issues that go beyonf the conventional representación. I think it is important to use artistic médiums, such as photography 
to build points of view and narratives which question the stereotypes generated by images that make the vision more complex and to dig into it. 



EDICIÓN Y PRESENTACIÓN:
Christian Bendayán (Iquitos, 1973) Artista y curador. Ha realizado varias exposiciones 
y participado en diversas bienales y trienales internacionales. Ha curado exposiciones de 
diversos artistas en el Perú y el extranjero, entre las que destacan “La soga de los muertos, 
el conocer desconocido de la ayahuasca” en el Museo de Arte de San Marcos, Lima 2005, 
“Poder Verde”  en el Centro Cultural de España, Lima y Buenos Aires, 2009, “Recuerdo 
de Iquitos” en Casa de América, Madrid, 2011, “Calvo de Araújo: La selva misma” en el 
Centro Cultural Británico, Lima 2015, “La tierra donde Dios no culminó su creación” en 
Pata Gallery, Millenium Art Museum y China Art Museum, Shanghai y Beijing, 2016, “En 
el país de las amazonas: 150 años de fotografía” en el Centro Cultural Británico, 2017 y 
“La Noche en Blanco de Lima”, en Miraflores, 2012. Entre otros reconocimientos, en el 
2000 recibió el Primer Premio en el Concurso Nacional de Arte Pasaporte para un artis-
ta, otorgado por la Embajada de Francia en el Perú, en el 2007 recibió el Premio Luces 
de El Comercio a la Mejor exposición individual del año y en el 2012 obtuvo el Premio 
Nacional de Cultura en la categoría de Creatividad otorgado por el Ministerio de Cultura 
del Perú. Fue Director del Instituto Nacional de Cultura (INC) de Loreto en el 2010.  
Socio fundador y director artístico de la feria internacional “Art Lima” del 2013 al 2016. 
Fundador y director de “Bufeo. Amazonía + Arte”, proyecto dedicado a la investigación, 
promoción y gestión de arte amazónico.

ENTREVISTAS:
Giuliana Vidarte (Lima, 1981) Investigadora, escritora y curadora independiente. Trabaja como 
docente en la Pontificia Universidad Católica del Perú y la Universidad Peruana de Ciencias Aplicadas. 
Estudió Literatura  y es Magíster de Historia del Arte por la PUCP. Ha participado de un Curatorial 
Intensive promovido por el Independent Curators International de Nueva York −en el 2013− y del 
International Curator Course de la Bienal de Gwangju (Corea del Sur), en agosto de 2014. En julio 
de 2014, recibió una beca de la Getty Foundation para participar de la reunión anual del CIMAM en 
Qatar.  Sus exposiciones recientemente comisariadas incluyen: “La buena tierra y el señorío de las 
Amazonas” (2013) en el Centro Cultural Británico de San Juan Lurigancho, “De su largo llanto se 
formó el Amazonas” (2014) en el Centro Cultural Ricardo Palma de Miraflores, “Flora amazónica” 
(2015-2016) en el Centro Cultural Inca Garcilaso y “La noche de las gardenias. Prácticas de arte y 
archivo sobre crímenes de odio en la Amazonía peruana” (2017). Además, fue asistente de curaduría 
de la exposición “Calvo de Araújo. La selva misma” (2015), que se presentó en el Centro Cultural 
Británico de Miraflores. Actualmente, es curadora del proyecto “Bufeo. Amazonía + Arte” dedicado a 
la investigación, promoción y gestión de arte amazónico.



DISEÑO Y DIAGRAMACIÓN:
José Antonio Mesones “Goster”(Lima, 1971)
Socio director del estudio de diseño Partners (mago). Miembro fundador y director de 
ADÑ (Asosiación de empresas de diseño). Ha ganado varios premios nacionales e inter-
nacionales, como Padis, ATA, Society Of Newspaper Design, Gourmand World Cook-
books Awards y 3 nominaciones al Grammy como best package recording. Es coautor 
del libro La Grabadora:The Sound Of Periferia y sociofundador de la revista Aqua. Es 
docente en la Universidad de Ciencias y Artes de América Latina (UCAL). Pertenece al 
Weird Collage Show, colectivo que reúne a artistas del collage contemporáneo y exhibe 
su trabajo en distintas ciudades como Berlín, Montreal, Barcelona, Madrid, Nueva York 
o Trondheim. Ha participado en las siguientes exposiciones: Caudillismo & Pedigrí 
(2004, Galería 80m2), Miradas de Fin de Siglo III (2006, Museo de Arte de Lima), Bie-
nal Iberoamaericana de diseño en Madrid (2008, 2009 y 2011), Lima Me mata (2009, 
Centro Cultural Británico). Coordenadas Alteradas (2017  Galería Germán Kruger 
IPCNA) También ha sido curador y organizador de la exposición colectiva Mutatis Mu-
tandis (2010) que se exhibió en Lima, Montreal, San José y Bogotá.
Sus proyectos han sido publicados en importantes revistas de diseño como Idn (Hong 
Kong), Package Design (China) y los anuarios de Society of Newspaper Design (USA).
En Marzo del 2013 fue jurado del One Show Nueva York. 

RETRATOS:
Adrián Portugal Teillier (Lima, 1977)
Comunicador audiovisual y fotógrafo. Se graduó en la Universidad Católica del Perú, con un Master en 
Realización documental en la Universitat Pompeu Fabra de Barcelona y un diplomado en Dirección de 
fotografía cinematográfica en la Escuela Internacional de Cine de Cuba. Su obra forma parte de las anto-
logías de fotografía latinoamericana “Laberinto de Miradas” (Editorial RM, México, 2009) y “Sueño de la 
Razón” (Editorial Metales pesados, Chile, 2013). Ha realizado tres exposiciones individuales: “Del río rojo 
al verde mar”  en el Museo de Arte Contemporáneo de Chile, 2014, “Iquitos, la casa del dios del amor” en 
la Sala de proyectos de Arcadia/Mediática, Lima, 2013 y “Aguadulce”, en el Centro Cultural de España, 
Lima, 2011. Asimismo, ha participado en más de 20 exposiciones colectivas. Es miembro del colectivo 
“Supayfotos” con el que ha participado en los festivales “Visa pour l’image y Photo-Quai”  en Francia y 
“E-CO/Encuentro de colectivos iberoamericanos” en Sao Paulo, Madrid y Santos. Ha publicado en revistas 
como New Yorker, Vice, In, Etiqueta Negra, Somos y Geo-Francia.

KENÉ DE PORTADA:
Deysi Ramírez Flores (Yarinacocha, Ucayali, 1971)
Artista del kené. De niña aprendió el arte tradicional shipibo-konibo en su comu-
nidad natal guiada por su madre. Sus obras formaron parte de las exposiciones 
“Manos Artesanas”, en el Museo de Arte de San Marcos, Lima 2005, “Poder Verde: 
desborde amazónico” en el Centro Cultural de España, Lima, 2011, “Esplendor 
de sirenas. Música y seducción en las aguas del Perú”, en Casa Rímac, Lima, 2013 
y en “Bená Kené. Nuevos senderos del arte shipibo – konibo” en la galería Bufeo, 
Lima, 2016. Su obra forma parte de publicaciones como “¿Y qué si la Democracia 
ocurre?” (80m2 y Ediciones Delmasacá) y “El Milagro Verde. Pintura Amazónica” 
(Editado por la Municipalidad de Magdalena). 



Gracias al Ministerio de Cultura, al Ministerio de Relaciones 
Exteriores y a la Embajada del Perú en Francia por su decidido 
apoyo para la realización de este libro.





El libro Amazonistas se terminó de imprimir el 27 de noviembre 
del 2017, en los talleres gráficos de Bio Partners SAC. Lima - Perú



OTRAS CERTIFICACIONES :
Licence 544.021 Nordic Swan
ISO 9001  Quality management
EMAS, ISO 14001 EU environmental management/certification scheme
DIN 673  Archive properties, LDK class 24-85 (> 200/g years)
EN 71-3     Safety of toys, migration of certain elements

 1,837
 kg. de basura

 368
 kg. de CO2 de gases de efecto invernadero

 3,689
 km. de viaje en un auto europeo estándar

 57,744
 lt. de agua no consumida

 5,303
 kWh de energía no consumida

 2,985
 kg. de madera (fibra de árboles) no usada

Fuente : El cálculo de la huella de Carbono, es realizado por la Compañia Labelia Conseil, en base a la 
metodologia Bilan Carbone®. Los calculos estan basados en la comparativa entre el papel elegido 
producido a partir de fibras recicladas y el papel fibra virgen, y por otra parte en los datos europeos 
BREF disponibles (papel a partir de fibra virgen). Los resultados se obtienen según datos actualizados 
y estan sujetos a modificaciones.

Esta pieza ha sido impresa en CYCLUS PRINT y CYCLCUS OFFSET, papeles fabricados con 100% �bras recicladas 
certi�cadas, provenientes de bosques correctamente gestionados, libres de cloro y blanqueadores ópticos, 
certi�cadas por NAPM (National Association of Paper Merchants). 

Elaborado además con Bio Energía (energía no contaminante) y certi�cado por Eco�ower y Blue Angel que 
identi�can productos hechos bajo el manejo medioambientalmente apropiado,  con responsabilidad social y 
economicamente viable de los recursos.

Los bene�cios por el uso de papel 100% �bra reciclada se re�eja  en un menor impacto al ecosistema.

AL USAR CYCLUS PRINT Y CYCLUS OFFSET EN VEZ DE HACERLO CON PAPEL NO RECICLADO, SE REDUJO EL 
IMPACTO AMBIENTAL EN :

WWF FRANCE
IS WORKING WITH

ARJOWIGGINS GRAPHIC
TO MITIGATE

CLIMATE CHANGE
AND PROMOTE

RESPONSIBLE PAPER
NAPM (National 

Association of Paper
Merchants)

Licence FR/011/003
(EcoFlower)  

Angel Azul





amazonía + arte

www.bufeo.pe



202



203



204

amazonía + arte


