
 

 

 

 



 

1 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Salvador del Solar Labarthe 
Ministro De Cultura 
  
Denise Ledgard Antunez de Mayolo 
Jefa de Gabinete de Asesores 
  
Gabriela Perona Zevallos- Asesora Despacho Ministerial 
Coordinación de proceso de elaboración de Política Nacional de Cultura 
  
Felix Lossio 
Elaboración de contenidos 
 

 

 



 

2 
 

 

 

Tabla de Contenidos 
 

 

 

 

 

Introducción…………………………………………………………………………………………………………………..p. 2 
 

 
1. Marco Histórico-Conceptual: 

 

 
I. Hitos en el desarrollo de Políticas Culturales a nivel mundial  

y nacional (línea de tiempo)…………………………………………………………………………p. 5 
 
 

II. Políticas Culturales: historia y conceptos fundamentales…………………………....p. 8 
 
 

III. ¿Por qué son importantes las Políticas Culturales?……………………..……………...p. 18 
 
 
 

 

2. Marco Regional-Nacional: 

 
 

IV. Políticas Culturales en la región: tres casos emblemáticos…………..……….…….p. 25 
 

 
V. Antecedentes de Políticas Culturales en el Perú……………………………..…..……..p. 36 

 
 

VI. Desafíos para el próximo decenio (UNESCO)………………………………..……….…...p. 47 
 
 

3. Nuestras Apuestas: el proyecto país y la cultura como centro del desarrollo.…....…p. 51 
 
 

 
Referencias……………………………………………………..…………………………………………………..……...p.62 
 

 

 

 



 

3 
 

 

Introducción 
 
 
 

El objetivo de este documento es presentar bases conceptuales y referencias 

nacionales y regionales respecto a la elaboración de políticas de cultura. Ello, con el fin último 

de activar una discusión pública sobre las propias políticas culturales nacionales, proceso en 

el que se encuentra embarcado nuestro país. No se trata entonces de un análisis teórico 

acerca del estado y debates de las políticas culturales en el mundo actual, tarea que excede 

nuestros propósitos; sino de presentar temas eje, conceptos clave y referencias actuales de 

modo de contar con un marco que derive en una serie de propuestas de enfoque, aun 

preliminares, para nuestra política cultural.  

  

Dividiremos el documento en tres bloques. En el primer bloque, de carácter 

conceptual-histórico, la primera sección presentará una línea de tiempo con hitos centrales 

en el desarrollo de políticas culturales mundiales y nacionales, de modo de contar con un 

panorama temporal que sitúe nuestro contexto actual. La segunda sección discutirá el 

concepto de política cultural. Identificaremos sus orígenes, así como ideas clave respecto al 

modo en que se han definido tanto desde la academia, los organismos internacionales y 

ministerios públicos. Desde estas definiciones, en la tercera sección desatacaremos la 

relevancia de contar con y ejecutar políticas culturales en nuestro país.  

 

En el segundo bloque, de carácter regional-nacional, la primera sección discutirá 

referencias de otros países, prestando especial atención a tres países de la región 

latinoamericana: Chile, Costa Rica y Colombia. Presentaremos los enfoques y temas tratados 

por cada país seleccionado, de modo de tener ejemplos concretos de diseño y desarrollo de 

políticas culturales nacionales. La segunda sección identificará los antecedentes de política 

cultural en el Perú elaborados desde el Estado peruano. Indicaremos aquí las principales 

características de los proyectos de política cultural desde 1970 hasta 2013. Finalmente, la 

tercera sección expondrá los desafíos en política cultural que, en este caso concretamente, la 

UNESCO sugiere para los próximos años.   

 



 

4 
 

 

Por último, el tercer bloque propondrá una versión preliminar de las apuestas y 

enfoques de las políticas culturales en nuestro país, que serán definidas luego de finalizar el 

proceso de elaboración de diagnóstico del sector y consulta con sus actores.  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

5 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

1. Marco Histórico-Conceptual 



 

6 
 

 

I. Hitos en el desarrollo de políticas culturales a nivel mundial y nacional (línea de tiempo). 
 
 

 
 
 
 
 
 

1941. Perú. 
Creación de 
la Dirección 
Artística y 
Extensión 
Cultural 

(Minedu)

1948. 
Declaración 
Universal de 

Derechos 
Humanos. 

1962. Perú. 
Primera 

Comisión 
Nacional de 

Cultura y 
Casa de la 

Cultura

1965-1971. 
Perú. 

Sistema 
Nacional de 
Fomento de 
la Cultura.

1967. Mesa 
Redonda de 

Monaco 
sobre 

Políticas 
Culturales.

1970. Conferencia 
Intergubernamental 

sobre Aspectos 
Institucionales, 

Administrativos y 
Financieros de las 

Políticas Culturales 
(Venecia).

1972. Perú. 
Creación del 

Instituto 
Nacional de 

Cultura

1973. Conferencia 
Intergubernamental 

sobre Políticas 
Culturales en 

Europa (Helsinki).

1973. 
Conferencia 

Interguberna
mental sobre 

Políticas 
Culturales en 

Asia 
(Indonesia)



 

7 
 

 
 
 

1975. Conferencia 
Intergubernamental 

sobre Políticas 
Culturales en Africa. 

(Ghana)

1977. Perú. 
Bases para la 

política 
cultural de la 
Revolución 

Peruana

1978. 
Conferencia 

Intergubernam
ental sobre 

Políticas 
Culturales en 

América Latina 
y el Caribe. 

(Bogotá)

1982. 
Conferencia 

Mundial sobre 
Políticas 

Culturales 
MONDIACULT 

(Mexico)

1988-1997. 
Decenio 

Mundial para 
el Desarrollo 

Cultural 
(UNESCO).

1998. 
Coferencia 

Intergubername
ntal sobre 
Políticas 

Culturales para 
el Desarrollo. 
(Estocolmo). 

1998. 
Informe 
Mundial. 
Cultura, 

Creatividad 
y Mercados.

1999. 
Compendio 

de Políticas y 
Tendencias 

Culturales en 
Europa. 

2001. 
Segundo 
Informe. 
Mundial. 

Diversidad 
Cultural, 

Conflicto y 
Pluralismo. 



 

8 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

2002. Perú. 
Lineamientos 
y Programas 
de Política 

Cultural del 
Perú 2003-

2006

2004. 
Infome 
sobre 

Desarrollo 
Humano: 

La libertad 
cultural en 
el mundo 
diverso de 

hoy.

2005. 
Convención 

de 
Promoción 

de la 
Diversidad de 
Expresiones 
Culturales 
UNESCO.

2008. Perú. 
Orientaciones 
Estratégicas 

para el 
Impulso de 
las Políticas 

Culturales en 
el Perú

2009. 
Informe 
Mundial. 

Invertir en 
la 

diversidad 
cultural y 
el diálogo 
intercultur

al. 
UNESCO.

2013. 
Perú. 

Lineamien
tos de 

Política 
Cultural 

2013-2016

2015. 
Informe 
Mundial. 
Repensar 

las 
PolÍticas 

Culturales. 
UNESCO.

2015. Perú. Política 
Nacional de 

Transversalización 
del Enfoque 
Intercultural

2017. 
Perú. 

Propuesta 
de Política 
Nacional 

de 
Lenguas 

Originarias

2017. 
Perú. 

Elaboració
n de 

Políticas 
Nacionales 
de Cultura 
2018-2021



 

9 
 

 

II. Políticas culturales: historia y conceptos fundamentales  
 
 
 
 

Las políticas culturales existen desde mucho antes de la propia existencia del término 

y de los saberes, lenguajes y respaldos institucionales que hoy las acompañan. 

Innegablemente, antes de la aparición de instituciones estatales como ministerios o 

secretarias de cultura; de áreas y campos de investigación como los estudios culturales o 

disciplinas sectoriales como las dedicadas a la investigación del patrimonio (in)material, las 

industrias culturales o los museos; o de términos especializados que hoy forman parte de un 

lenguaje común en los procesos de elaboración de política cultural; ya existían propuestas 

respecto a cómo, desde los estados-nación, impulsar y ejecutar acciones para la formación de 

ciudadanos, colectivos y la administración de recursos culturales.  

 

Sin ánimos de hacer un repaso histórico que nos trasladaría hasta los orígenes de la 

convivencia humana y la creación de mitos fundacionales para la organización cultural (Harari, 

2011), sí podemos mencionar ejemplos más recientes con la conformación de los estados 

nación en el proyecto moderno europeo. Por ejemplo, podemos referirnos al filósofo Jean-

Jacques Rousseau, cuando desde la premisa de la posible y necesaria intervención de la 

sociedad en las subjetividades individuales, señalaba en El Contrato Social de 1762 que “no 

basta con decir a los ciudadanos “sean buenos”; es preciso enseñarles a serlo” (citado por 

Miller, T. y Yúdice, G. 2004: 26). Un poco más adelante, ya entrado el siglo XIX, para Karl Marx 

era claro que el arte, tanto como producción de representaciones materiales en la forma 

pinturas, novelas o composiciones, así como forma de “conciencia social”, estaba influenciado 

por los modos de producción; esto es, por las relaciones sociales y técnicas de producción 

existentes en la condicionante pero no por ello inmutable “base material” de la economía.  

 

Finalizado el siglo XIX, también es interesante mencionar a Massimo D’Azeglio, general 

italiano quien, en 1870, en el contexto de post reunificación italiana, afirmaba que “hemos 

hecho a Italia, ahora debemos hacer a los italianos” (citado por Miller y Yúdice, 2004: 17). 

Además, en este mismo siglo, podemos referirnos a todas las políticas de homogenización 



 

10 
 

lingüística en periodos de post guerra, de invasión imperial o de los propios proyectos 

nacionales pos coloniales. O, en América Latina, a las políticas educativas desde las cuales se 

apostaba por lecturas de “novelas nacionales” como parte de la necesaria formación de la 

nación desde estas “ficciones fundacionales” (Sommer, 1991). A inicios del siglo XX, podemos 

mencionar a la Escuela de Frankfurt, desde donde se plantea indirectamente la necesidad de 

gestionar los bienes y servicios culturales en un contexto dominado por el modelo capitalista 

industrial. Esto es, de gestionar las industrias culturales, advirtiendo tanto su masificación 

como la riesgosa homogenización de sus contenidos (Adorno y Horkheimer, 1988). 

 

En un plano nacional, Luis Guillermo Lumbreras (2006) ha señalado respecto al 

Tawantinsuyo que éste se organizó en un modelo de Estado “sustentado en una política de 

respeto a la diversidad” y que “la política cultural inka seguía la tesis del respecto de las 

diferencias en el idioma, las creencias y los cultos, los hábitos laborales y alimentarios, y por 

cierto, las artes o las formas de expresar el bienestar y los contenidos de la conciencia” 

(Lumbreras, 2006: 74). Y, respecto al periodo colonial hispánico, el mismo autor considera 

que “el primer tema que destacó el Estado español para legitimar su papel de invasor, fue el 

de la superioridad cultural, partiendo de la tesis dogmática de la religión única, católica o 

universal” y que, en este sentido, la “política cultural” del Estado colonial partía del supuesto 

de indeasibilidad de “cualquier creencia, arte o costumbre que no se acomodase a la que 

oficial y explícitamente imponía el régimen colonial” (Lumbreras, 2006: 74).  

 

Finalmente, ya en la Republica Criolla, la política cultural se afirma inicialmente como 

anticolonial, buscando una opción nacional que mire hacia el pasado inkaiko; sin embargo, 

debido a las encrucijadas del mismo devenir republicano, esto no ocurrió así, siendo 

finalmente los modelos de progreso francés, inglés y norteamericano los que terminarían por 

trazar el horizonte de la modernización criolla. Siendo cierto que cada época seguramente 

evidencia complejidades imposibles de reducir, es notorio que la forma de relacionar estado 

y sociedad desde lo que hoy denominado cultura ha sido parte constitutiva de lo nuestro país 

en sus tres grandes momentos históricos. 

 

Los ejemplos pueden ser varios, de distintos orígenes y épocas. Todos ellos, al final de 

cuentas, enfatizan dos temas. Primero, que las políticas culturales pre-existen a su término y 



 

11 
 

andamiaje institucional. Es posible decir que se hacía política cultural antes que el término 

existiese, lo cual da cuenta de su relevancia en el devenir de las sociedades. Segundo, que 

hacer política cultural significa intervenir en las formas de organización social, en las 

representaciones de nosotros mismos, en los modelos de ciudadanía, en la forma en que 

creamos, distribuimos y consumimos bienes y servicios culturales. En suma, en la manera en 

que nos constituimos como sujetos y colectividades. Finalmente, aunque quizá arbitraria, la 

decisión de mencionar estos autores y casos no es gratuita en tanto sus obras o citas, 

provenientes desde la academia, el estado o la sociedad civil; funcionan como una base desde 

donde es posible presentar definiciones más actuales respecto al término, esta vez sí ya 

creado.  

 

Sucede que es recién a mediados del siglo veinte cuando el término “políticas 

culturales” empieza a promoverse, discutirse y diseminarse como parte de una necesaria 

acción público-estatal. Concretamente, esto ocurrió en el contexto de posguerra mundial, 

particularmente en los países europeos donde, con la formación de las Naciones Unidas, y 

desde allí, de la UNESCO en 1945, se tuvo como una preocupación fundamental garantizar un 

estado de paz y seguridad mundial. De hecho, cabe recordar que el principal objetivo de la 

UNESCO es  

 

“contribuir al mantenimiento de la paz y la seguridad en el mundo 
promoviendo, a través de la educación, la ciencia, la cultura y la comunicación, 
la colaboración entre las naciones, a fin de garantizar el respeto universal de 
la justicia, el imperio de la ley, los derechos humanos y las libertades 
fundamentales que la Carta de las Naciones Unidas reconoce a todos los 
pueblos sin distinción de raza, sexo, idioma o religión”.  

 

Es importante entonces tener en cuenta el rol geográfico-político de la principal 

institución trasnacional dedicada a la cultura, justamente desde donde se expande el término 

“políticas culturales”. De hecho, es durante estas décadas cuando la institucionalidad de la 

cultura a nivel mundial empieza a tomar forma. En 1945 se crea el Consejo de las Artes en 

Inglaterra, cuya dirección fue encargada a uno de los economistas más importantes de la 

economía moderna, John Maynard Keynes. En 1959 se crea el Ministerio de Cultura de 

Francia, encargado al escritor e intelectual André Malraux. Y en 1966, durante la 14va 

Conferencia General de la UNESCO, se produjo lo que se entiende como una primera 



 

12 
 

aparición institucional del término política cultural, cuando la Unidad de Ciencias Sociales, 

Humanidades y Cultura de dicha institución declaró, aun sin una definición cerrada, que “la 

UNESCO necesita ayudar a los estados miembros a diseñar una política cultural” (UNESCO 

1966, 14C-92). Ello, en un contexto donde la propia UNESCO veía necesario contar con 

definiciones más concretas sobre el término “cultura” y la forma en que debía ser abordada 

desde los estados miembros, en particular en lo referido a las artes y sus condiciones de 

creación.  

 

La conclusión de dicha Conferencia General fue que había que identificar los 

problemas, medidas y acciones de las “políticas culturales” empleadas en ocho estados 

miembros. Esto fue consolidado en un documento titulado “Encuesta sobre Política Cultural 

en el Mundo Moderno” que fue posteriormente analizado por diez expertos mundiales, entre 

los que se encontraba un representante de Perú. Este análisis se llevaría a cabo en la que se 

denominaría la “Mesa Redonda sobre Políticas Culturales en el Mundo Moderno”, realizada 

en Mónaco en 1967. Dos años después, a raíz de esta mesa redonda, la UNESCO propondría 

la primera definición de política cultural, entendiéndola como: 

 
«(…) un conjunto de principios operativos, de prácticas y de procedimientos de 
gestión administrativa o financiera, de intervención o de no intervención, que 
deben servir de base a la acción del estado, tendiente a la satisfacción de 
ciertas necesidades culturales de la comunidad, mediante el empleo óptimo 
de todos los recursos humanos y materiales de los que dispone una sociedad 
determinada» y que “criterios para el desarrollo de la cultura deben ser 
definidos y la cultura debe ser vinculada a la satisfacción personal y al 
desarrollo social y económico”. (UNESCO. Reunión preparatoria de la 
Conferencia Intergubernamental sobre los Aspectos Institucionales, 
Administrativos y Financieros de las Políticas Culturales, 1969). 

 

 
Ciertamente, esta definición se encontraba enlazada con las acciones empleadas para 

satisfacer las “necesidades culturales” de la sociedad, mediante la “optimización de recursos” 

y el consecuente vínculo entre cultura y desarrollo a nivel personal, social y económico. Desde 

esta definición, además de una aclaración conceptual, había que involucrarse en métodos, 

mediciones, investigación y estrategias de gestión que dieran cuenta de la mejor manera de 

abordar el sector justamente como política pública. Finalmente, se concluyó que las políticas 

culturales debían ser dinámicas, promover una participación activa de la sociedad, garantizar 



 

13 
 

la democratización de la producción y acceso de la cultura, aunque no desde una perspectiva 

de “alta cultura”, y debían contar con financiamiento y personal humano. Ello, respetando las 

distintas prioridades que cada país miembro otorgase según sus contextos. A partir de este 

reporte, las siguientes décadas verían un crecimiento tanto en la conceptualización y en el 

desarrollo de las políticas culturales, ya no solo desde la UNESCO sino desde las propias 

instancias nacionales, la academia y la sociedad civil.  

 

Un encuentro particularmente importante para el desarrollo de las políticas culturales 

en Latinoamérica fue la Conferencia Mundial sobre las Políticas Culturales (MONDIACULT), 

que se llevó a cabo en México en el año 1982. De modo general, en esta conferencia hubo 

una apuesta más decidida por enfatizar las diversas culturas locales y su rol en el ejercicio de 

la política pública, dimensión fundamental en América Latina y varios países “periféricos” que 

tenían en la diversidad cultural un desafío todavía desatendido desde la gestión pública. En 

particular, esta conferencia permitió sentar las bases que orientarían las políticas culturales 

de la región –y el mundo– en torno a temas específicos como i) identidad cultural, –

promoción de la diversidad–; ii) cultura para el desarrollo, –valoración de la cultura en el 

proceso de desarrollo–; iii) democratización, –descentralización del acceso y los recursos 

culturales–; iv) patrimonio cultural, –defensa de las obras materiales e inmateriales–; y v) 

creación y educación artística, –importancia de la educación en arte (Consejo Nacional de la 

Cultura y las Artes 2012: 27). Finalmente, se enfatizó el valor de la cooperación internacional 

de la mano de la participación activa del Estado, así como la importancia de las industrias 

culturales para aquellos países que todavía no las incluían como parte del sector (2012: 28). 

 

Desde este marco, y a partir de la década del ochenta en adelante, ha habido varios 

intentos por definir el término “políticas culturales”. Pasemos pues a discutir su hoy más o 

menos consensuada definición. ¿Qué entendemos por política cultural? Las definiciones han 

sido varias y han venido tanto desde los organismos transnacionales como la UNESCO o la 

Organización de Estados Iberoamericanos (OEI); de investigadores de universidades en 

distintos países; de las propias instancias públicas dedicadas a la cultura o de actores mismos 

del quehacer cultural.  

 



 

14 
 

La OEI, por ejemplo, entiende que: 

“El ideal del desarrollo de las políticas culturales es, más allá de planificar la 
Cultura, asegurar que los componentes y recursos culturales estén presentes 
en todos los espacios de la planificación y procesos de desarrollo de las 
políticas públicas. (…) Los principios fundamentales en los que se basan las 
políticas culturales, son la promoción de la identidad cultural; la protección de 
la diversidad cultural; el fomento de la creatividad, y la consolidación de la 
participación ciudadana”. 
http://www.oei.es/historico/cultura/politicas_culturales.htm  

 
El investigador Néstor García Canclini (1987) las define como:  
 

«el conjunto de intervenciones realizadas por el Estado, las instituciones civiles 
y los grupos comunitarios organizados a fin de orientar el desarrollo simbólico, 
satisfacer las necesidades culturales de la población y obtener consenso para 
un tipo de orden o transformación social».  (p.26)  

 
 
Los investigadores George Yúdice y Toby Miller (2004) como: 
 

«los soportes institucionales que canalizan tanto la creatividad estética como 
los estilos colectivos de vida: es un puente entre los dos registros. La política 
cultural se encarna en guías para la acción sistemáticas y regulatorias que 
adoptan las instituciones a fin de alcanzar sus metas. En suma, es más 
burocrática que creativa u orgánica: las instituciones solicitan, instruyen, 
distribuyen, financian, describen y rechazan a los actores y actividades que se 
hallan bajo el signo del artista o de la obra de arte mediante la implementación 
de políticas.” (p. 11) Añadiendo que la política cultural se trata de “una entidad 
trasformadora frente a considerarla como una esfera funcionalista”. (p.13) 

  
 

El Ministerio de Cultura de Colombia (2010) las define de la siguiente manera: 

 

“Las políticas culturales son las grandes definiciones que asume el país para 
orientar los procesos y acciones en el campo cultural, mediante la concertación 
y la activa participación del Estado, las entidades privadas, las organizaciones 
de la sociedad civil y los grupos comunitarios, para de esta manera responder 
con creatividad a los requerimientos culturales de la sociedad” (p. 32) 

 

 

 



 

15 
 

El Sistema de Información Cultural del Sur - SICSUR las plantea como: 

 

“el componente que da cuerpo a la institucionalidad cultural pública de los 

Estados. En este sentido, durante décadas, las políticas culturales se fundaron 

en la premisa de que el fomento de la cultura y el acceso de los ciudadanos a 

ella, promovía el mejoramiento social. Esto se reforzó cuando se vinculó a la 

cultura con la identidad nacional, la conservación del patrimonio y se concibió 

como un “bien público”. (Consejo Nacional de la Cultura y las Artes 2012: 31). 

 

Y los profesores David Bell y Kate Oakley (2015) sugieren que las políticas culturales son:  

 

“la rama de la política pública enfocada con la administración de la cultura” 
(p.45). Agregando que se trata de “un proyecto ético y político. La política 
cultural no es simplemente una cuestión administrativa que decida qué es 
financiado o cómo mediar el tamaño de la industria fílmica, sino algo que se 
compromete con preguntas respecto a valores, creencias y prioridades” (p.41, 
traducción propia) 

 

 

Aun cuando cada definición da luz sobre aspectos distintos, podemos referirnos a 

cuatro grandes ejes respecto a la manera en que estas han sido comprendidas. El primero de 

ellos tiene que ver con la definición conceptual de su adjetivo sustancial: cultura. Este no es 

un asunto meramente teórico en tanto es justamente desde esta definición donde se 

propondrá, directa o indirectamente, la formulación de estrategias y planes específicos. Como 

es notorio, en estas definiciones la acepción tanto antropológica -cultura como modos de 

vida, relaciones sociales y sentidos de pertenencia- como material/estética -cultura como las 

expresiones materiales y simbólicas de los individuos y colectivos- están presentes y son por 

tanto objetos ambas de políticas públicas. La política cultural incide en los modos de vida, en 

los sentidos de pertenencia y en la forma de producir, circular y acceder a bienes y servicios 

culturales. En breve, la política cultural opera, a decir de Yúdice y Miller (2004), como un 

puente entre el registro estético y el antropológico.  

 

El segundo eje tiene que ver con los actores involucrados. Para empezar, estas y otras 

definiciones subrayan el rol central que tiene el Estado -podemos especificar nosotros la 



 

16 
 

instancia estatal encargada del sector cultural- en el diseño, desarrollo y ejecución de las 

políticas culturales. Siguiendo la definición de cultura, el rol del Estado en las políticas 

culturales puede, en términos generales, concebirse de dos grandes maneras, como es 

concebido, por ejemplo, desde el Convenio Andrés Bello (2012). Mediante la primera, el 

Estado está en la obligación de generar ámbitos, espacios e instituciones donde las diversas 

personas que componen la sociedad puedan encontrarse para abordar temas como 

convivencia, identidades o herencias culturales (Consejo Nacional de la Cultura y las Artes 

2012: 29).  

 

La segunda aproximación sería la del Estado como un facilitador del acceso y 

participación a los bienes y servicios culturales de la ciudadanía, en tanto debe asegurar la 

operatividad de instituciones cuyo objetivo es el desarrollo de estrategias, acciones y marcos 

normativos que garanticen y promuevan la democratización de la cultura. (2012: 30) Sobre 

este mismo tema, Hillman, Chartrand y McCaughey definen cuatro modelos de apoyo estatal 

a la cultura: i) el Estado como facilitador, fomentando la cultura a través del cobro de 

impuestos a la empresa privada, ii)  el Estado como patrocinador, financiando la cultura en 

base a la evaluación de organismos (casi) independientes llamados Consejos, iii) el Estado 

como arquitecto, fijando la toma de decisiones en Ministerios o Departamentos de Cultura y 

iv) el Estado como Ingeniero, que tiene bajo su control todos los medios de producción 

cultural (Consejo Nacional de la Cultura y las Artes 2012: 33-34).  

 

 De cualquier modo, aun cuando estos roles estatales son centrales, y continúan 

generando diversos debates, varias de las definiciones de política cultural planteadas aquí 

incorporan a otros actores como la sociedad civil, los medios de comunicación o el mercado 

como agentes clave para el desarrollo cultural. Claramente, se indica como riesgoso dejar esta 

tarea a la “mano invisible” del mercado dada la posibilidad de reproducción de desigualdades 

y accesos limitados a varios sectores de la sociedad; mientras que dejarla exclusivamente al 

Estado puede implicar el riesgo de intervención en procesos creativos, reducción de la 

libertad del artista, o arbitrariedad y control de producción y distribución de significados, con 

consecuencias igual o más peligrosas. Se trata de pensar entonces en las políticas culturales 

como un proceso participativo intersectorial –donde la mirada crítica de los ciudadanos debe 

estar siempre presente– antes que como una serie de manuales elaborados por uno u otro 



 

17 
 

actor con prioridades escalonadas. Estamos de acuerdo en este sentido con Néstor García-

Canclini (2007) cuando sugiere, en una definición más reciente respecto a las políticas 

culturales actuales que: 

 

“Hoy necesitamos concebir al Estado como lugar de articulación de los 
gobiernos con las iniciativas empresariales y con las de otros sectores 
de la sociedad civil. Una de las tareas de la regulación y arbitraje que 
corresponde ejercer al Estado es no permitir que la vida social se diluya 
en los intereses empresariales, y menos aún que los intereses 
empresariales se reduzcan a lo que sostienen los inversores. Hacer 
políticas culturales y de integración en medio de las nuevas formas de 
privatización transnacional exige repensar tanto al Estado como al 
mercado, y la relación de ambos con la creatividad cultural. Así como 
hace tiempo se rechaza la pretensión de algunos Estados de controlar 
la creatividad artística, también debemos cuestionar la afirmación de 
que el libre mercado favorece la libertad de los creadores y el acceso a 
las mayorías” (García Canclini, 2002: 67-68). 

 

El tercer eje que podemos subrayar desde estas definiciones tiene que ver con la 

dimensión de gestión y administración. Como es posible notar, las referencias a “gestiones 

óptimas”, “administración de recursos” o “satisfacción de necesidades” están presentes en 

estas y muchas otras definiciones. Y es que, siendo una rama de la política pública que forma 

parte de una administración de gobierno, las políticas culturales deben insertarse en 

procesos, procedimientos, lenguajes y saberes relacionados a la gestión y la administración. 

Al final de cuentas, aunque siempre sujeto a un proyecto ético y político, el día a día de la 

función pública exige una adecuada gestión de los bienes y servicios culturales hacia el país y 

el correcto manejo de personas, relaciones y procesos dentro de la institución.  

Es necesario aclarar que este eje no tiene que ver con una opción meramente 

“tecnicista”. Este es un discurso latente que a veces olvida que la gestión y medición es un 

medio y no un fin y mucho menos un imperativo sin posibilidad de crítica. Lo importante es 

vincular esta exigencia con los mandatos últimos de toda política cultural: la democratización 

de la cultura, el fortalecimiento institucional del sector, el fortalecimiento de vínculos 

interculturales, la garantía de la creación y el acceso cultural, entre otros. Es decir, las 

dimensiones de gestión y administración en las políticas culturales no tiene por qué reducirse 

a un aspecto de “evaluación”, “eficiencia” o “impacto”; sino que se trata de que estas se 



 

18 
 

traduzcan en herramientas que posibiliten los fines últimos de dichas políticas. Se trata 

entonces de jugar con las exigencias de la burocracia pública, pero hacerlo desde lo que 

distintos saberes ofrecen para su mejor funcionamiento interno (al interior de dichas 

burocracias de modo de ser más eficiente) como externos (en su relación con la sociedad 

civil). En sencillo: se trata de aprovechar los saberes y lenguajes de la gestión y administración, 

muchas veces alejados de los protagonistas del sector cultural, pero justamente para 

beneficio de las apuestas políticas sectoriales y de su proyecto ético. 

Esto nos lleva al cuarto eje y quizá el más importante, aquel que se refiere a su carácter 

transformador. Casi todas las definiciones presentadas utilizan, de hecho, el término 

“intervención”, “transformación” o “cambio” para referirse al objetivo último de la política 

cultural. Ello, en el ámbito mismo de los bienes y servicios culturales, pero en particular en 

aquellos que tienen que ver con la esfera social, esto es, con la posibilidad de imaginar nuevas 

formas de relacionarnos, de vivir en comunidad o de justamente producir nuevos referentes 

identitarios. El carácter transformador es entonces una suerte de termino amplio desde 

donde es necesario evaluar qué tipo de intervención social demandan los tiempos y espacios 

desde donde se plantea una política cultural. En el caso peruano, por ejemplo, las políticas 

culturales pueden plantearse como acciones que promuevan cambios sociales en una 

sociedad permeada por vínculos fragmentados y excluyentes. Aquí, coincidimos con Víctor 

Vich (2006) cuando afirma que  

 
“Una política cultural (…) debe hacer circular nuevos significados para “retar” 
los existentes o quizá para transformarlos. El éxito de cualquier política cultural 
depende de que lo diferentes grupos sociales comiencen a interesarse por los 
gustos del otro, por las distintas maneras que existen de experimentar el 
mundo, (…) por reconocer la extrema particularidad de la condición en la que 
se habita” (2006: 69). 

 

Para decirlo de otro modo, creemos que las políticas culturales deben proponer 

nuevas relaciones sociales, por ejemplo, mediante la posibilidad de producir referentes 

simbólicos distintos al sentido común, o mediante la promoción de articulaciones ente 

personas, colectivos, instituciones o saberes dispersos, y sobre los cuales se puedan anclar 

dinámicas sociales más empáticas y menos fragmentarias. Estamos de acuerdo nuevamente 

con Vich en que “una política cultural que no aspire a reinventar los vínculos entre las 



 

19 
 

personas carece de algo sustancial. No se trata, por supuesto, del intento de controlar 

significados, sino de organizar la producción cultural en el interior de una gestión que sirva 

para transformar los sentidos comunes existentes.” (2015: 61).  

En suma, las políticas culturales se ubican dentro de un campo histórico, conceptual e 

institucional mayor vinculado a la función pública. Son parte de procesos históricos y sociales 

de los que no pueden -ni deben- escapar, de modelos de administración de recursos 

puntuales -es decir, de gobiernos de turno- y de proyectos políticos explícitos o implícitos. 

Esto quiere decir, en breve, que toda política cultural es, cabe recordar, una política pública, 

a la que entendemos como el conjunto de decisiones y acciones tomadas desde premisas 

conceptuales e ideológicas y aplicadas por diferentes instancias sociales y estatales, dentro 

de una dinámica de relaciones políticas de poder, para la consecución de objetivos de impacto 

colectivo. Para decirlo de otro modo, las políticas públicas tienen que ver con el traslado de 

la voluntad política de diversos temas de interés colectivo (plano ideológico) a estrategias y 

acciones concretas (plano programático) con impactos individuales y colectivos concretos 

(plano social). En una definición sucinta, podemos decir con Thomas Dye (2005) que “la 

política pública es lo que los gobiernos escogen hacer o no hacer” (traducción propia) 

respecto a temas de interés público. Y con esta definición, las políticas culturales, es lo que 

los gobiernos (y los demás actores) escogen hacer o no hacer -dentro de marcos nacionales e 

internacionales mayores- respecto al campo de la cultura.  

 

 

 

III. ¿Por qué son importantes las Políticas Culturales? 

 

 

Ahora bien, las referencias conceptuales mencionadas ilustran además que las 

políticas culturales son relevantes por varios motivos, sobre los cuales nos detendremos en 

cuatro. Para hacerlo es necesario afirmar una noción de cultura que integre sus 

aproximaciones antropológicas y materiales/estéticas. Esto es, un concepto de cultura que 

incluya tanto los distintos modos de ser y estar (valores, normas, lenguajes) que promueven 

sentidos de pertenencia individuales y colectivos; así como las manifestaciones materiales y 



 

20 
 

simbólicas que los individuos y colectivos producen para representarse a sí mismos y al 

mundo que los rodea. La cultura es innegablemente un espacio privilegiado de formación, 

socialización y expresión individual y colectiva. 

 

Desde esta premisa, una primera razón que evidencia la importancia de las políticas 

culturales es que justamente estas inciden los procesos de socialización, es decir, en la forma 

en que nos hacemos sujetos sociales. Siendo las diversas familias o las escuelas  agentes 

fundamentales de formación social (Alfaro 2006, Rosales 2010), también es correcto afirmar 

que nos educamos sentimental y socialmente mediante las películas que vemos, como bien 

lo sabía Carlos Monsiváis para el caso mexicano (Monsiváis 1994), mediante los cuentos y 

libros que leemos, como analiza Doris Sommer para el caso latinoamericano o el mismo 

Benedict Anderson para las naciones europeas modernas (Sommer 1991, Anderson 1989), 

desde y junto con los museos que visitamos, a través las representaciones escénicas a las que 

asistimos y con las cuales nos involucramos o con los juegos (Muñoz 2001) y videojuegos que 

jugamos como un personaje activo de sus historias.  

 

En esta línea, las políticas culturales son relevantes porque, siendo estrategias que 

inciden en nuestra formación personal y colectiva, operan precisamente sobre las formas en 

las que estructuramos nuestros modos de convivencia y desde ahí, sobre la consolidación de 

la ciudadanía y las formaciones identitarias. Pensando en nuestro país, como ampliaremos en 

el tercer bloque de este documento, las políticas culturales tienen la capacidad de promover, 

generar, fortalecer y reparar vínculos fragmentados y excluyentes, como estrategias que 

permiten imaginar nuevos sujetos y narrativas desde una opción intercultural, empática e 

inclusiva. Es decir, como estrategias y acciones para hacernos mejores ciudadanos. 

 

Una segunda razón respecto a la relevancia de las políticas culturales tiene que ver 

con la posibilidad de democratizar las experiencias culturales. Esto es, en reducir las fallas del 

mercado (y del propio estado), y apostar por garantizar la participación en la creación, 

producción, distribución y consumo de la cultura. Tomando en cuenta la incidencia social de 

los bienes y servicios culturales, como anteriormente señalado, estos deben ser posibles de 

ser creados, compartidos y consumidos por distintos públicos al margen de los límites 

económicos, de la a veces injusta oferta y demanda del mercado o de cualquier otra índole. 



 

21 
 

Esta fue por ejemplo una orientación fundamental del Ministerio de Cultura de Francia en sus 

orígenes, donde bajo la dirección de André Malraux, se proponía democratizar la cultura, 

como plasmada en el primer decreto de dicha institución:  

 
"el Ministerio a cargo de los asuntos culturales tiene el rol de hacer accesible 
los productos capitales de la humanidad, y primeramente de Francia, hacia el 
mayor número posible de franceses, de asegurar la más grande audiencia para 
nuestra herencia cultural y de apoyar la creación del espíritu y trabajos que la 
enriquecen” (traducción propia) (Decreto n° 59-889, 24 Julio de 1959) 

 
 
En una discusión más reciente, y desde el plano de representatividad e inclusión de la 

diferencia, esto es lo que Yúdice indicaría respecto a la cultura, entendiéndola como la “base 

legitimante a partir de la cual los grupos particulares (afronorteamericanos, gays y lesbianas, 

o, digamos, los sordos), pueden exigir recursos, así como la inclusión en la narrativa nacional, 

aunque sea solo para descentrarla” (Yúdice y Miller, 2004: 28). Estamos de acuerdo con 

Santiago Alfaro en este sentido que “la finalidad de las políticas culturales sería la creación de 

oportunidades equitativas entre los diferentes sectores sociales para que estos puedan 

representarse libremente a sí mismos” (2006: 162). 

 

Esta mirada a la democratización de la cultura toma a la vez distancia de la idea de 

imponer verticalmente valores de la llamada “alta cultura”, asumida muchas veces desde el 

sentido común como superior, pero en realidad reducida a saberes y productos de un 

momento y tiempo determinado de la historia, esto es Europa moderna occidental. Pero 

tampoco se trata, desde la otra orilla, de asumir como posición radical que “toda creación 

cultural es exactamente igual” y que por lo tanto se anule la posibilidad de hacer crítica 

cultural o de pensar las formas en que los bienes y servicios culturales enriquecen en mayor 

o menor medida a las sociedades, o peor aún, que esto se traduzca en políticas culturales 

vaciadas de un horizonte.  

 

En otras palabras, en el Perú se requiere romper con la idea de cultura como asociada 

exclusivamente a saberes y practicas específicas de la “alta” cultura, y más bien se debe 

apostar por promover y evidenciar las distintas manifestaciones, saberes y prácticas 

culturales que nos enriquecen colectivamente, por lo que el acceso pleno de todos los 



 

22 
 

individuos a la producción y el consumo de estas varias culturas es fundamental. Del mismo 

modo, se trata de apostar por una noción de cultura donde el ejercicio de la crítica, entendida 

como la posibilidad de articular la discusión a los proyectos de nación y desarrollo, sea posible.  

Se trata en resumidas cuentas de evitar la jerarquización vertical de la llamada alta cultura, 

pero también de la radicalización del relativismo cultural extremo donde ya no es posible 

siquiera discutir sobre las estrategias públicas a priorizar. 

  

Desde las anteriores dos, una tercera razón que evidencia la relevancia de las políticas 

culturales es que nos permiten crear marcos de reconocimiento, respeto, garantía y 

aprendizaje de las distintas colectividades y culturas del país. Esto es, las políticas culturales 

permiten trasladar el reconocimiento de la diversidad constitutiva de nuestro país a marcos, 

estrategias y acciones puntuales. En esta línea, las políticas culturales son de central 

importancia en tanto asuman un enfoque intercultural. Aunque existen diversos 

acercamientos al término, el Ministerio de Cultura del Perú (2017), citando a Walsh (2005) lo 

define como:   

“un proceso permanente de diálogo, intercambio y aprendizaje entre personas 
y grupos con conocimientos, valores y tradiciones distintas, orientadas a 
generar, construir y propiciar un respeto mutuo, y el desarrollo de las 
capacidades de los individuos por encima de sus diferencias culturales y 
sociales. En sí, la interculturalidad intenta romper con la historia hegemónica 
de una cultura dominante y otras subordinadas y, de esa manera, reforzar las 
identidades tradicionalmente excluidas para construir, en la vida cotidiana, una 
convivencia de respeto y de legitimidad entre todos los grupos de la sociedad.” 
(2017: 13) 

 

En breve, la perspectiva intercultural apunta a reconocer, sin distinción, los derechos 

culturales y las diversas maneras de estar y ver el mundo de todos los ciudadanos. En un 

contexto pluriétnico y pluricultural como el peruano donde, no obstante, la diversidad ha sido 

negada y se ha dado lugar a procesos estructurales de exclusión y a la creación de brechas 

sociales, económicas y de acceso a derechos; (Ministerio de Cultura 2017: 4), es fundamental 

crear políticas orientadas a garantizar el ejercicio de la diversidad. Pero, además del 

reconocimiento en sí mismo, este enfoque busca activar espacios de intercambio, aprendizaje 

y transformación de relaciones de poder. Se trata pues tanto de reconocer la pluralidad, pero 

también de cambiar con ella, de plantearse nuevas relaciones sociales, de pensar por ejemplo 



 

23 
 

en los diversos modelos de desarrollo. 

 Dentro de este punto, es necesario resaltar que las políticas culturales son 

fundamentales porque nos acercan a nosotros mismos y a los “otros” desde una base más 

sólida y evidenciada. Es decir, no se trata de decir únicamente que “las políticas culturales 

permiten acercarnos al otro”, sin más; sino de afirmar que lo hacen de modo consistente 

desde sus mismas estrategias, acciones y hallazgos. Por ejemplo, mediante políticas de 

archivo, de conservación, de investigación y de promoción de los distintos sub sectores que 

componen lo cultural, es posible contar con evidencia, data, testimonios, historias y voces 

desde las cuales podemos incluir, reconocer y ponernos en el lugar del otro, y con ello abrir 

nuevos espacios de vinculo social.  

En otras palabras, las políticas culturales permiten un acercamiento a lo diverso no 

únicamente por el énfasis discursivo de respeto a las diferencias, siendo esto central; sino 

también por el conocimiento concreto y las nuevas ideas que estas activan. Para decirlo de 

modo más directo: más allá de una frase hecha sobre la que nadie discutiría y casi 

sedimentada en el sentido común, hay que resaltar que contar con un archivo nutrido y vivo 

de música tradicional cajamarquina, que obtener y promover hallazgos respecto a rituales 

religiosos de culturas pre incas o que levantar y difundir datos sobre actores culturales 

comunitarios en Piura, Iquitos y Arequipa; funcionan también como un respaldo empírico y 

científico respecto a lo que otras personas y colectivos, del pasado y del presente, crearon y 

crean para representar sus (nuestros) propios horizontes y actuar sobre ellos. Y desde allí, es 

posible una sólida comprensión y acercamiento a esas diversidades que nos componen. 

Finalmente, las políticas culturales son hoy también en un sentido políticas de 

activación económica y de ahí su también importancia. Y es que desde el giro económico 

mundial de una economía fordista basada en la producción a una posfordista basada en el 

consumo (Harvey 1990), y a otra más reciente basada en el entretenimiento y la “experiencia 

estética” (Lipovetsky y Serroy 2013), es claro que la cultura se ha vuelto también un recurso 

que el mercado, con sus beneficios y riesgos, ha sabido capitalizar. Así, las industrias culturales 

son hoy un sector primordial de la economía mundial y nacionales (Throsby 2010, Towse 

2010, Flew, 2012, Hesmondhalgh 2013), y los países han abocado esfuerzos para su 

clasificación, investigación, análisis y potenciación mediante políticas específicas que las 

distingue como claros motores del desarrollo. Esto ocurrió por ejemplo en el caso peruano y 



 

24 
 

la “mesa creativa”, insertada dentro del Plan Nacional de Diversificación Productiva 

propuesto por el Ministerio de la Producción en el año 2014. Las políticas culturales son sin 

duda también dinamizadoras de la economía, generando empleo y riqueza, por lo que hay 

que saber orientar su potenciación sin que ello signifique un trato exclusivo de la cultura como 

mercancía.    

 
 

 
   

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

25 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

2. Marco Regional-Nacional 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

26 
 

IV. Políticas Culturales en la región: tres casos emblemáticos 
 
 
 

La mayoría de países de la región cuenta con documentos de política cultural de 

mediano plazo, elaborados desde el Estado en asociación con actores e instituciones de la 

sociedad civil, en particular con aquellos vinculados al sector cultural, en un proceso que los 

países revisados enfatizan como participativo y descentralizado. Presentaremos aquí algunas 

de las propuestas, en particular quienes han apostado por elaborar documentos de mediano 

plazo, como son los casos de Colombia, Chile y Costa Rica. Los países fueron escogidos por 

sus distintos énfasis que sirven como referencias donde mirarnos. Entre otras, mientras que 

en Colombia la institucionalidad cultural nacional es un referente regional y se trata de un 

país que ha seguido procesos políticos similares al nuestro; en Costa Rica la relevancia de los 

pueblos originarios y el enfoque intercultural invitaba a su comprensión y en Chile la opción 

descentralista puede darnos pistas para nuestro propio trabajo. Presentaremos las premisas 

y marcos que orientan cada uno, de modo de identificar ideas fuerza que puedan servir a la 

discusión de nuestras propias políticas. 

 

Es importante advertir sin embargo que, como se afirma en el estudio sobre la 

institucionalidad cultural pública de los países del SICSUR (2012), son pocos los documentos 

formales que se denominen 'Políticas Culturales' en la región. Esto no quiere decir que no 

existan lineamientos u orientaciones "para la acción de las instituciones públicas en materia 

de arte y cultura" (2012: 122); más bien, apunta a destacar que se tratan de procesos activos, 

a veces inestables, de formulación de políticas en diversos contextos y bajo diferentes formas 

de trabajo. Por ello, para SICSUR, "la clasificación de políticas es también arriesgada y 

susceptible de no representar lo que cada país está desarrollando y los énfasis específicos de 

cada país" (2012: 122). Por lo tanto, no propondremos aquí clasificaciones concluyentes o 

modelos cerrados, sino enfoques y líneas de trabajo que cada país ha propuesto, al menos en 

términos formales. 

 

Cabe decir en primer lugar que estos tres casos, y otros más no incluidos en esta 

revisión, siguen un patrón similar respecto a sus documentos de política cultural. Primero, se 

presenta el contexto nacional y los antecedentes institucionales culturales. Esto es, se 



 

27 
 

describen, en mayor y menor medida, los contextos políticos, sociales y económicos del país 

a la vez que el marco institucional (antecedentes de las instancias encargadas del sector) y 

jurídico (marco normativo) respecto al sector. Ello, con la finalidad de situar el “lugar de 

origen” y los respaldos institucionales de las propias políticas. En segundo lugar, se presenta 

el método y proceso empleado para la elaboración de las políticas mismas. En algunos esto se 

hace de modo más exhaustivo, incluyendo las planillas y preguntas formuladas para el recojo 

de información o la lista de actores involucrados en las distintas etapas. En otros, se hace de 

modo más general, indicando introductoriamente la metodología empleada. Finalmente, se 

presentan las políticas mismas, partiendo de su carácter general y transversal en la forma de 

principios o enfoques, detallando luego los campos o ejes a tratar y finalmente las estrategias 

y acciones puntuales a implementar. Seguiremos estos grandes temas para nuestra revisión. 

 

Respecto al primer punto, los países referidos, así como otros no incluidos aquí, 

(México, Brasil) parten de analizar el contexto desde el que nace cada política y sobre el cual, 

necesariamente, debe intervenir. Aunque como es de esperarse todos los contextos son 

descritos como complejos y por tanto con múltiples desafíos, sí hay prioridades que podemos 

destacar para cada caso.  

 

Para Colombia, por ejemplo, el inicio del siglo XXI está fuertemente marcado por un 

contexto de posguerra interna, motivo por el cual las políticas culturales tienen dentro de sus 

principios la impronta de la democracia, la construcción de la nación, el énfasis en las 

memorias y la garantía de paz y seguridad. Como afirma Marta Elena Bravo, en Colombia 

existe una preocupación “por la construcción de una Colombia digna que logre resolver 

problemas enormes de violencia e inequidad y que revele su gran riqueza y diversidad 

cultural, elementos útiles para enfrentarse al mundo en un diálogo fructífero. Pero esto pasa 

indiscutiblemente por la consolidación de la política cultural, que sin lugar a dudas contribuirá 

a construir el proyecto cultural por excelencia y de gran urgencia: la paz.” (Ministerio de 

Cultura de Colombia, 2010: 56) Este es sin duda el núcleo del contexto colombiano desde 

donde las recientes políticas culturales aparecen. 

 

En el caso de Costa Rica, no hay un análisis de los procesos políticos o socioeconómicos 

existentes, pero sí se hace referencia a un contexto “de cambios acelerados en todos los 



 

28 
 

campos, los cuales han modificado los estilos de vida, patrones y valores culturales”, lo que 

determina “la necesidad de revisar la institucionalidad del Sector Cultura, con el propósito de 

redefinir las concepciones, las acciones y estrategias necesarias para la gestión, promoción, 

producción, difusión y disfrute de los derechos culturales” (2013: 16). Se enfatiza de este 

modo la complejidad del sector y sus múltiples demandas y, por tanto, sus diferentes ejes de 

acción. En este caso se subraya en mayor medida el marco institucional cultural que antecede 

a las políticas, al que consideran un soporte sólido para las propuestas hechas. Sin embargo, 

se reconoce a la vez el desafío de actualizar e integrar las en ese entonces varias visiones y 

normativas culturales existentes (2013: pp. 33-35).   

 

En el caso de Chile, al igual que en el de Costa Rica, no se presenta un análisis del 

contexto sociopolítico, aunque se hace referencia a un “contexto de desarrollo del sector en 

los últimos años” (2011: 18) y en varios subsectores (artes escénicas, fotografía, arquitectura, 

artesanía) se menciona un creciente dinamismo interno y mayor reconocimiento y proyección 

internacional. También como en el caso de Costa Rica, se presenta en mayor medida los 

antecedentes institucionales del sector, subrayando que las políticas culturales al 2016 son 

posibles gracias justamente al trabajo de años promovidos desde la creación del Consejo 

Nacional de la Cultura y las Artes (CNCA) en 2003, como las “Orientaciones de Política Cultural 

2005-2010”. (2011: pp. 25-26) Asimismo, se indica que el documento de políticas para el 

siguiente quinquenio se enmarca de manera consistente con los objetivos establecidos por 

ley respecto al CNCA. Hay pues un énfasis en la continuidad institucional del sector. 

 

En cuanto al método y al proceso mismo de elaboración de las políticas, todos 

enfatizan en primer lugar su carácter participativo, inclusivo y descentralista. Los documentos 

claramente se legitiman gracias a la apertura del mismo, desde sus etapas iniciales, a una base 

ancha que logra incluir voces de distintos actores, tanto sectoriales, locales-regionales y/o 

raciales-étnicos.  

 

En Chile, por ejemplo, desde un enfoque territorial, el proceso de consulta ciudadana 

incluyó “Convenciones Zonales (Norte, Centro, Sur y Austral), grupos focales con 80 personas 

de trayectoria reconocida en el sector cultural, contacto vía web a cualquier persona y 

propuestas sectoriales como la de la Unión Nacional de Artistas, así como las mismas políticas 



 

29 
 

sectoriales” (2011: 27). Ello, dentro del imperativo de la participación, “que constituye uno 

de sus ejes fundamentales”, “permitiendo la expresión de diversas visiones y perspectivas” 

(2011: 27). En Costa Rica, el énfasis en un proceso participativo y de diálogo también es 

resaltante. Desde la introducción, se afirma que “el proceso de elaboración de las Políticas 

Nacionales de Cultura se sustentó en un proceso de dialogo que tuvo por escenario diversas 

localidades del territorio nacional y contó con la participación de una diversidad de 

poblaciones y sectores, entre ellos jueves, adultos mayores, indígenas, afrodescendientes, 

migrantes, artistas, gestores/as e investigadores culturales, académicos, representantes de 

organizaciones de personas con discapacidad, representantes de las organizaciones de 

mujeres, (…), informantes del sector empresarial y económico” (2013: 16) y un largo etcétera.  

Esta amplia base se repite en Colombia y otros países revisados. En todos, seguramente en 

distintos niveles, existe una preocupación no solo por el resultado concreto en términos de 

lineamientos o acciones, sino por el proceso mismo de elaboración de éstos, que se demanda 

como necesariamente inclusivo y amplio para su validación y legitimidad. 

 

Esta premisa participativa se traslada en las metodologías empleadas. Estas involucran 

por lo general una primera etapa de recojo de información mediante la realización de talleres, 

consultas y mesas de trabajo tanto con funcionarios públicos y actores del sector y de 

consultas con distintos actores de la sociedad civil. Luego de ello, una etapa segunda de 

sistematización del material identificado mediante la forma de un primer “diagnóstico del 

sector” a ser validado y mejorado. En algunos casos, como en Chile, esta etapa implica ya la 

elaboración de diagramas y esquemas que identifiquen los principales problemas y temas a 

trabajar en el sector. Y, dentro de ellos, la identificación de sus causas y consecuencias, los 

actores involucrados y sus futuros desafíos. Finalmente, una etapa final tiene que ver con la 

elaboración y redacción misma de políticas, distinguiendo sus niveles discursivos, 

programáticos y ejecutivos. En todos los casos revisados, este proceso se dirige desde el 

Estado, y en particular desde la instancia encargada del sector. En algunos casos se crean 

comisiones ad hoc, como la “Comisión para la Construcción de la política Nacional y la Ley 

General de Cultura” en el caso de Costa Rica.  

 

Podemos resumir a las siguientes como etapas clave del proceso de elaboración de 

políticas: 



 

30 
 

 
 
1. Identificación de actores-sectores a involucrar y liderazgos en el proceso.  

 
Resultado: conformación de equipos, comisiones y grupos de trabajo. 
  

2. Recojo de información mediante talleres, reuniones, grupos focales, entrevistas y 
análisis de material secundario. 
 
Resultado: incorporación de actores y validación del proceso participativo. 
 

3. Sistematización de la información. 
 
Resultado: primer diagnóstico del sector e identificación de problemas y temas 
clave, sus causas, consecuencias y actores involucrados. 
 

4. Validación con el sector y el público general y re elaboración del mismo. 
 

Resultado: segundo diagnóstico mejorado y validación del proceso participativo. 
 

5. Elaboración de políticas, distinguiendo niveles discursivos (premisas), 
programáticos (estrategias) y acciones puntuales. Identificación de actores 
responsables y tiempos. 

 
Resultado: políticas naciones de cultura elaboradas y presentadas. 

 
 

Para terminar, sobre el contenido de las políticas mismas, podemos decir en primer 

lugar que estas se definen mediante una serie escalonada y conectada de tres niveles: (i) los 

principios o enfoques; (ii) los ejes-objetivos y (iii) las acciones o estrategias. Esto es, las 

políticas culturales van de lo general a lo concreto, de lo transversal a lo específico. Se parten 

de premisas-valores que son el punto de partida y actúan como premisas orientadoras para 

luego pasar a campos eje-objetivos priorizados para su atención y finalmente a estrategias o 

acciones puntuales correspondiente a cada campo. Por supuesto, existen diferencias y en 

algunos países se proponen más (Cota Rica) o menos “niveles” entre una y otra. 

Respecto a los principios-enfoques, sobre los que nos detendremos, es notorio que 

los casos revisados parten de un sustrato similar que podemos asociar con los derechos 

socioculturales por un lado y los civiles-políticos por otro.  En la materia que nos interesa, esto 

se vincula, en el primer caso, con el fomento y respeto de los derechos culturales, la 

diversidad cultural y el respeto a las minorías, vinculada en nuestros casos a la inclusión de 



 

31 
 

sociedades indígenas y/o minorías étnicas. En el segundo caso, lo que denominamos el 

sustrato de derechos civiles-políticos tiene que ver con la garantía de participación tanto en 

la creación y consumo accesible y libre a los bienes y servicios culturales. Ambas son 

dimensiones que han acompañado la historia reciente de las políticas culturales a nivel 

mundial y que, de hecho, tienen directa relación con las dos dimensiones conceptuales tanto 

del término “cultura” como de “política cultural” detallado en la sección anterior: la 

antropológica y la material/estética.  

Por ejemplo, en cuanto a los derechos socioculturales, los principios referidos a la 

diversidad cultural, el reconocimiento de derechos, el fomento de la ciudadanía y el respeto 

de las diferencias es un pilar fundamental. Así, Colombia parte de subrayar la relevancia de la 

“ciudadanía de democracia cultural y plural” y del “Estado como garante del reconocimiento 

y respeto por la diversidad cultural”; Costa Rica menciona el “Enfoque de Sensibilidad 

Cultural, de Interculturalidad, de Derechos Culturales y de No Discriminación”; mientras que 

Chile tiene dentro de sus principios la “afirmación de la identidad y la diversidad cultural”, “la 

defensa de los derechos humanos y las minorías” y la “multiculturalidad y respeto a la 

diversidad étnica y las expresiones culturales de los pueblos originarios”.   

Respecto a lo que denominamos el sustrato de “derechos civiles-políticos”, Colombia 

señala como principio “la creación cultural individual y colectiva en condiciones de equidad, 

libertad y dignidad” o  “la democratización de la creación cultural y de su circulación, goce y 

disfrute”; Costa Rica parte de los principios de “Igualdad, Equidad y Participación” y Chile 

enfatiza  la “libertad de creación y expresión”, la “protección de los derechos de autor, imagen 

y protección laboral”, la “igualdad de acceso al arte, los bienes culturales y la tecnología y la 

“protección de los derechos de autor, imagen y protección laboral”.   

Finalmente, además de estas dos grandes dimensiones, cada país hace algún énfasis 

particular. En Colombia, la construcción de la nación como proyecto colectivo y dentro de ello 

la apuesta por la recuperación de las “memorias” es un pilar más urgente que en otros casos. 

En Chile, la “internacionalización de la cultura”, la libre creación y circulación de bienes y 

servicios culturales y el uso de nuevas tecnologías es más subrayado. Mientras que, en Costa 

Rica, los derechos (inter)culturales, la no discriminación y la participación de las sociedades 

indígenas y de cualquier minoría está más enunciado que en los otros casos.  



 

32 
 

En un segundo nivel, estos principios son traslados a lo que hemos denominado como 

“ejes-objetivos”; esto es, los campos o temas priorizados por las políticas culturales de cada 

país. Creemos sobre este nivel que el caso de Costa Rica sintetiza bien aquellos ejes 

priorizados con diferentes términos por otros países: Participación efectiva y disfrute de los 

Derechos Culturales en la diversidad, Dinamización económica de la cultura, Protección y 

gestión del patrimonio cultural, material e inmaterial, Fortalecimiento institucional para la 

promoción y protección de los Derechos Culturales y Derechos Culturales de los pueblos 

indígenas. Finalmente, estos ejes-objetivos son encadenados a una serie de acciones 

concretas que sería imposible detallar aquí, pero que buscan atender cada objetivo 

estratégico.  Aquí las diferencias son mayores, puesto si en Costa Rica se definen 65 acciones 

puntuales distribuidas casi equitativamente en cada eje; en Colombia se mencionan 84 

estrategias para los tres campos y en Chile se proponen 120 acciones para los 14 ejes. 

Un elemento final a tomar en cuenta sobre la labor de establecer políticas culturales 

para la región es el rol de los marcos normativos que cada país ha producido con el objetivo 

de respaldar las políticas del sector. En algunos casos las políticas están vinculadas a marcos 

legales que rigen la labor de las instituciones, resistiendo los intereses particulares de cada 

administración (Brasil y Chile, por ejemplo); en otros casos, las políticas son documentos 

susceptibles a múltiples cambios, que corren el riesgo de borrar lo logrado en gestiones 

previas de acuerdo a voluntades personales. (Consejo Nacional de la Cultura y las Artes 2012: 

122). En contextos como el latinoamericano, atravesados por una institucionalidad política 

débil, cambiante y sometida a veces a voluntades personales de turno, es claro que un 

documento de política consensuado debería ser respaldado mediante marcos normativos que 

garanticen su sostenibilidad. 

En conclusión, la región nos da cuenta de primero, documentos trabajados en el 

mediano plazo, fruto de una amplia convocatoria, y para el mediano plazo esto es para 

proyectos de cinco o nueve años. A la vez, nos da cuenta de una preocupación puntual por la 

diversidad cultural y en ella por el componente fundamental de los pueblos originarios. En 

tercer lugar, los documentos evidencian la comprensión de la complejidad del sector, 

evidenciada en sus diversos subsectores, sus actores múltiples y sus varios retos que 

involucran desde derechos territoriales, reconocimientos culturales, protección e 



 

33 
 

investigación del patrimonio hasta el aprovechamiento de redes sociales en línea para una 

creación, distribución y acceso más equitativo de los bienes y servicios culturales.  

 
 
 
 
 
 



 

34 
 

Cuadro 1. Principios, Campos y Estrategias de Políticas Culturales en Colombia, Costa Rica y Chile (síntesis). 
 

 Colombia (2001-2010 / hoy) Costa Rica (2014-2023) Chile (2011-2016) 

Principios/ 

Enfoques 

• Ciudadanía de democracia cultural y plural con 
base en el reconocimiento de la dimensión 
cultural de los distintos agentes sociales. 

• Proyecto colectivo de Nación como construcción 
permanente desde lo cultural.  

• El Estado como garante del reconocimiento y 
respeto por la diversidad cultural.  

• La conjunción de la creación y las memorias en la 
gestación de proyectos individuales y colectivos 
de presente y futuro.  

• La creación cultural individual y colectiva en 
condiciones de equidad, libertad y dignidad en la 
configuración del proyecto democrático de 
Nación. 

• La democratización de la creación cultural y de su 
circulación, goce y disfrute en los ámbitos locales, 
regionales, nacionales e internacionales.  

• El reconocimiento de los procesos socioculturales 
como punto de partida para el apoyo y estímulo a 
la producción y el consumo cultural que elimine 
discriminaciones y exclusiones.  

• La valoración de la naturaleza desde lo cultural 
para garantizar prácticas sostenibles en la 
relación con el medio ambiente 

• La apreciación creativa de las memorias y 
proyección del patrimonio en la construcción 
plural de la Nación.  

• La interrelación y articulación de las políticas 
culturales en el orden local, regional, nacional y 
global, para garantizar coherencia en el 
fortalecimiento de lo público.  

• Lo cultural como base para la construcción del 
desarrollo social, político y económico. 

• Enfoque de Derechos 

• Enfoque de Sensibilidad Cultural  

• Enfoque de Articulación  

• Enfoque de Transversalidad 

• Enfoque de Interculturalidad 

• Enfoque Generacional 

• Principio de No Discriminación 

• Principio de Igualdad 

• Principio de Equidad 

• Principio de Diversidad cultural 

• Principio de Participación 

• Principio de Protección de Derechos Culturales 

• Principio del interés superior del niño-a y 
adolescentes 

• Afirmación de la identidad y la diversidad cultural 
• Libertad de creación y expresión. 
• Participación democrática y autónoma de la ciudadanía en el 

desarrollo cultural. 
• Rol insustituible y deber del Estado. 
• Educar para la apreciación de la cultura y la formación del espíritu 

reflexivo y crítico. 
• Investigación, preservación, conservación, difusión del patrimonio 

cultural y rescate de la memoria. 
• Igualdad de acceso al arte, los bienes culturales y la tecnología. 
• Descentralización de la política cultural y desarrollo cultural 

equilibrado. 
• Profundizar la inserción en el mundo. 
• Defensa de los derechos humanos y respeto por las minorías 
• Multiculturalidad y respeto a la diversidad étnica y las expresiones 

culturales de los pueblos originarios. 

• Igualdad de género que garantice el respeto, las oportunidades y la 
no discriminación en la convivencia de la sociedad. 

• Protección de los derechos de autor, imagen y protección laboral 

• Promoción del intercambio cultural en un mundo globalizado y la 
internacionalización de la cultura chilena. 

Ejes/Objeti

vos 

1. Campo de Participación 
2. Campo de Creación y Memoria 
3. Campo de Dialogo Cultural  

1. Participación efectiva y disfrute de los Derechos 
Culturales en la diversidad  

2. Dinamización económica de la cultura  

1. Fortalecer la creación artístico cultural. 
2. Visibilizar y fomentar las industrias culturales como motor de 
desarrollo. 



 

35 
 

 
 

3. Protección y gestión del patrimonio cultural, material e 
inmaterial  

4. Fortalecimiento institucional para la promoción y 
protección de los Derechos Culturales  

5. Derechos Culturales de los pueblos indígenas  

3. Fortalecer y actualizar las normativas relacionadas con el arte y la 
cultura. 
4. Contribuir a instalar los bienes y servicio artístico culturales en el 
escenario internacional. 
5. Fortalecer el reconocimiento de los derechos de autor 
6. Promover la creación cultural vinculada a plataformas digitales a 
través de las nuevas tecnologías de la comunicación 
7. Promover el acceso y la participación de la comunidad en iniciativas 
artístico culturales 
8. Generar acceso a una oferta artístico-cultural 
9. Promover la formación de hábitos de consumo artístico culturales en 
la comunidad 
10. Potenciar y promover el rol de los agentes culturales en la creación y 
difusión de las artes y la cultura 
11. Promover el intercambio de contenidos culturales a través de las 
nuevas tecnologías de la comunicación 
12. Contribuir a que se valore y resguarde el patrimonio cultural 
material 
13. Contribuir a que se valore y resguarde el patrimonio cultural 
inmaterial 
14. Contribuir a fomentar el turismo cultural respetando la 
diversidad y la conservación del patrimonio cultural de la nación 

Estrategias • Campo 1: Promover la participación desde las 
especificidades culturales; Democratizar los 
procesos de formulación de políticas culturales; 
Situar lo cultural en un plano preponderante de los 
procesos de definición de planes de desarrollo, 
sectoriales y de otra índole; Reconocer las 
propuestas de los movimientos sociales. 

 

• Campo 2: Garantizar el derecho a la creación en 
condiciones de libertad, equidad y dignidad; 
Reconocer y fortalecer la creación, la producción y 
la investigación cultural, así como las formas 
inéditas de expresión; Propiciar procesos de 
formación que, a partir de los contextos y procesos 
de investigación, fomenten la creatividad y la 
apropiación creativa de las memorias; Propender 
por la dignidad social y económica de los agentes 
del sector en los diversos campos de la creación, la 

• Disfrute de los Derechos Culturales (1) 

• Diversidad e Interculturalidad (1) 

• Equidad Cultural (1) 

• Democracia, Participación (1) 

• Corresponsabilidades Culturales (1) 

• Relación entre Cultura y Desarrollo (2) 

• Economía Creativa (2) 

• Economía Social y cultura solidaria (2) 

• Revitalización del patrimonio material e inmaterial (3) 

• Fomento de la Participación Ciudadana en la protección 
y promoción del patrimonio (3) 

• Fortalecimiento y articulación entre los centros de 
información (3) 

• Relación entre Patrimonio cultural y patrimonio natural 
(3) 

• Organización y fortalecimiento del sector Cultura (4) 

• Fortalecimiento Organizativo y funcional del MCJ (4) 

• Se promueve la investigación y caracterización de los artistas 
profesionales (1) 

• Se fortalecen los diferentes componentes del campo artístico-
cultural (1) 

• Se promueven alianzas estratégicas con sectores del ámbito 
cultural (1) 

• Se promueve la generación de conocimiento e investigación sobre 
las cadenas productivas (2). 

• Se fortalecen las industrias culturales (2). 

• Se promueve la circulación de bienes y servicios culturales (2). 

• Se adecuan y actualizan las normativas artísticas culturales de 
acuerdo con las necesidades de los diferentes sectores (3). 

• Se generan oportunidades para la presencia de artistas chilenos en 
los escenarios internacionales (4). 

• Se impulsa la generación de redes destinadas a promover la 
internacionalización de la cultura y sus contenidos. (4) 

• Se instalan y apoyan expresiones, productos, bienes y servicios 
artístico-culturales en países fronterizos. (4) 



 

36 
 

producción, la investigación y la gestión cultural; 
Democratizar las oportunidades de disfrute y de 
goce creativo de las expresiones culturales; 
Proteger formas de creación en ámbitos rurales y 
urbanos basadas en el uso sostenible de la 
biodiversidad; Contribuir al sostenimiento de la 
creación amenazada por formas violentas del 
conflicto; Promover el uso creativo y la 
apropiación crítica de los lenguajes estético-
expresivos de lo artístico; Fomentar la apropiación 
creativa de las memorias; Recrear y proteger la 
pluralidad de las memorias. 

 

• Campo 3: Promover la expresión, socialización e 
interacción de las creaciones que favorecen la 
convivencia ciudadana y la protección del derecho 
a la vida; Favorecer el reconocimiento y respeto de 
las cosmovisiones en la toma de decisiones 
públicas en el campo ambiental; Propiciar y 
garantizar en condiciones de equidad los medios y 
los escenarios para el diálogo en las culturas y 
entre las culturas en la construcción democrática 
de agendas públicas que respondan a los intereses 
de las colectividades; Promover el diálogo, el 
intercambio y la cooperación entre las culturas; 
Redimensionar lo nacional desde lo multicultural. 

• Desarrollo Territorial, Municipalidades, redes y 
organizaciones locales (4) 

• Estrategia de información, comunicación e 
investigación cultural (4) 

• Derechos y beneficios laborales para los trabajadores 
de cultura (4) 

• Reconocimiento y respeto a las culturas indígenas (5) 

• Educación y Fortalecimiento de las culturas indígenas 
(5) 

• Derechos Culturales, servicios y programas estatales (5) 

• Recursos naturales y vivencia plena de las culturas 
indígenas (5) 

• Estímulos al desarrollo cultural de los Pueblos Indígenas 
(5) 

• Aplicación de convenios y declaraciones internacionales 
referidas a los pueblos indígenas (5) 

• Se impulsa el fortalecimiento de la legislación vigente que 
resguarda los derechos de autor (5). 

• Se fomenta el conocimiento y respeto de los derechos de autor (5) 

• Se promueve la formación de los creadores en el uso de las nuevas 
tecnologías (6). 

• Se apoya la gestión cultural en las regiones descentralizando la 
participación cultural (7). 

• Se fomenta la participación de las personas en el acceso y consumo 
de bienes y servicios en cultura y arte. (7) 

• Se gestiona y ejecuta un subsidio focalizado a la demanda cultural 
(8) 

• Se promueve la coordinación pública intra e interinstitucional para 
el fomento y desarrollo de la participación en la actividad artístico-
cultural. (8) 

• Se estimula y apoya la formación y creación de audiencias (9) 

• Se apoya la gestión cultural que estimule la creación de audiencias 
(9) 

• Se fomenta el vínculo entre el ámbito privado y el ámbito artístico-
cultural (10). 

• Se incrementan las redes de gestores artísticos culturales (10) 

• Se fortalece la profesionalización de la Gestión Cultural (10) 

• Se fomenta el uso de soportes digitales para la participación en las 
actividades artístico-culturales (11) 

• Se coordinan acciones en favor de los procesos de gestión del 
patrimonio, de la conservación y puesta en valor de este, desde su 
investigación, identificación, protección, intervención y difusión 
(12) 

• Se diseña y ejecutan estrategias que conducen a investigar, 
identificar, recuperar y difundir el patrimonio inmaterial (13) 

• Se diseñan estrategias orientadas a salvaguardia de las 
manifestaciones y expresiones culturales de los pueblos originarios 
y las tradiciones culturales de los inmigrantes. (13) 

• Se sensibilizan las generaciones jóvenes sobre el valor y la riqueza 
del patrimonio cultural inmaterial. (13) 

• Se promueve el patrimonio cultural material e inmaterial como fin 
turístico; vinculante con el desarrollo socio-económico regional 
(14) 

• Se promueve la articulación institucional pública entre los actores 
comprometidos para el desarrollo del sector. (14) 



 

37 
 

 

V. Antecedentes de Políticas Culturales en el Perú  
 
 
 
 

Desde la segunda mitad del siglo XX ha habido cuatro ejercicios de elaboración de 

políticas culturales en el Perú promovidas desde el Estado.  

 

El primero de ellos se elaboró y publicó durante el gobierno de las Fuerzas Armadas 

en 1977 y fue titulado “Política Cultural del Perú”, que partía de las denominadas “Bases para 

la Política Cultural de la Revolución Peruana”.  

 

El énfasis de este documento está en la propuesta por construir un “nuevo hombre 

peruano” y una “nueva sociedad”. Ello, dentro de los lineamientos mayores de dicho gobierno 

orientados a transformar las estructuras económicas, políticas y sociales del país. 

Notoriamente, esta apuesta se centra en el carácter político de las políticas culturales. Esto 

es, en su vinculación con una posibilidad de transformación de estructuras, mentalidades y 

actitudes en el “hombre peruano”. Así, la propuesta asume como premisa que, en un 

contexto histórico de dominación y “colonialismo cultural”, “toda política cultural 

revolucionaria ha de fundarse, por consiguiente, en un ordenamiento social justo y en una 

educación desalienante, critica, creativa y liberadora” (1977: 12). La libertad individual es 

incluida en dicho proyecto, pero quizá lo central radica en la posibilidad de imaginar una 

nueva sociedad, en apostar por la producción de subjetividades distintas, de nuevas 

relaciones sociales y una mayor comprensión de nuestra historia desde las innegables 

relaciones de poder. 

 

En este proyecto, el actor fundamental es el Estado. Sin embargo, hay que decir que 

el documento subraya que en la elaboración y desarrollo de las políticas culturales debe 

evitarse tanto el “dirigismo mercantilista como estatista, maneras ambas, igualmente 

penosas, de ahogar la libre expresión cultural” (1977: 14). Así, tanto los medios de 

comunicación de masa como la comunidad, son actores convocados e incluidos en la 

propuesta. Con respecto al Estado, se sugiere que éste debía asumir cinco funciones eje: (i) 



 

38 
 

eliminar trabas existentes, (ii) apostar por una administración descentralizada, (iii) precisar 

funciones específicas, (iv) promover un involucramiento multisectorial y (v) (impulsar) un 

proceso participatorio. Respecto a los mismos lineamientos, se propusieron cinco 

planteamientos para una “política cultural revolucionaria”: (i) descolonización de la cultura, 

(ii) revalorización de la cultura popular, (iii) desarrollo de la conciencia crítica, (iv) 

democratización cultural de participación y (v) afirmación nacional en la cultura. Junto con 

estos planteamientos, se subrayan los fines y funciones del entonces recientemente creado 

Instituto Nacional de Cultura (1972), agrupados en tres ámbitos: promover el desarrollo e 

integración de la cultura peruana, respetando sus rasgos diferenciales y afirmando los valores 

propios; favorecer la capacidad creativa y critica del hombre peruano y proteger, poner en 

valor y difundir el patrimonio monumental.  

 

Una segunda aproximación a las políticas culturales se dio 25 años después, durante 

el gobierno del presidente Alejandro Toledo, en base a dos documentos generados en el año 

2001 y el año 2002. El primero llevó como título "Lineamientos para una Política Cultural del 

Perú. Documento de trabajo 2001-2006" y fue presentado por la Comisión Nacional de 

Cultura. 

 

Este documento se enfoca en el objetivo de democratizar y dinamizar la cultura a 

partir del reconocimiento de la pluriculturalidad y multietnicidad del país, planteando la 

necesidad de descentralizar la labor e integrar a todos los sectores de la sociedad civil. La 

propuesta contenida en estos lineamientos está centrada en medidas urgentes –nombrar una 

Comisión Nacional de Cultura permanente y asesora y crear un Ministerio de Cultura–, y en 

medidas de corto plazo –recoger iniciativas de la sociedad civil, crear el fondo Pro Cultura y 

las Casas de la Cultura, diseñar planes de incentivo a la inversión o reestructurar las 

instituciones culturales ya existentes. Esta propuesta afirma la necesaria intervención del 

Estado en materia de cultura, pero a la vez cuestiona la forma y el ámbito en la que debería 

darse, abriendo debates respecto a los enfoques en la gestión del sector, por ejemplo del 

patrimonio, que continúan hoy: "¿debe limitarse a promover su libre desarrollo y proteger el 

patrimonio existente o debe intervenir también en su desenvolvimiento?" (2001: 7)  

 



 

39 
 

 A grandes rasgos, el objetivo de una política cultural se enuncia como la estimulación 

de la identificación de los peruanos consigo mismos, entre sí y con su entorno, suprimiendo 

los factores de exclusión que afectan su vida cotidiana y su visión de futuro. En base a esto, 

los lineamientos establecen que una política cultural debe estimular el desarrollo y afirmación 

de la cultura, del pensamiento científico, de las aplicaciones tecnológicas, de la creación 

artística y del humanismo (2001:7). Así, se define un ámbito para la intervención del Estado 

que, como agente promotor, será el encargado de generar las condiciones necesarias para 

lograr: i) contribuir a que los creadores, investigadores, intérpretes y organizaciones 

profesionales o gremiales ocupen un lugar central en la sociedad; ii) promover las artes, 

ciencias y humanidades; renovar y fortalecer la investigación, conservación y presentación 

del patrimonio urbanístico, arquitectónico y monumental, histórico y actual; y proteger y 

promover las culturas tradicionales y populares; iii) promover lazos más estrechos entre 

culturas, sistema educativo e investigación científica y tecnológica; y iv) expresar la diversidad 

cultural y lingüística del país a través de medios masivos de comunicación como radio, 

televisión, medios escritos, entre otros. (2001: 11) 

 

En el documento también se indica que una propuesta de política cultural debe tomar 

en cuenta 12 puntos específicos: el respeto a los derechos humanos de todos los peruanos; 

la relación con los lineamientos de las políticas de desarrollo del país; la incorporación de la 

investigación científica y tecnológica y su promoción en relación con la conservación y 

difusión del patrimonio histórico y artístico; la promoción de las manifestaciones de creación 

cultural sin discriminación; la articulación de las estrategias de desarrollo cultural con las de 

desarrollo turístico; el fomento de la creación, mantenimiento y desarrollo de museos locales, 

regionales y nacionales; el desarrollo de una política que comprometa a los medios de 

comunicación a asumir sus obligaciones éticas en la difusión de nuestros valores culturales; 

el desarrollo de las industrias culturales como estrategia de desarrollo económico; la creación 

de espacios y mecanismos que fomenten la interculturalidad y tolerancia a la diferencia; el 

desarrollo de formas institucionales y programas de trabajo que comprometan a 

organizaciones de diverso perfil; y el establecimiento de sistemas de organización y 

capacitación que incorporen a la población en la gestión del turismo cultural (2001: 9-10). 

 



 

40 
 

El segundo documento, de carácter más público, se tituló “Lineamientos y Programas 

de Política Cultural del Perú 2003-2006” y fue presentado desde el Instituto Nacional de 

Cultura. 

 

Este documento también parte de una comprensión de la historia, dividida por tres 

grandes proyectos “proyectos nacionales”. Primero, el proyecto colonial hispánico en el XVI 

que consideró indeseable la condición nacional indígena. Segundo, el proyecto nacional 

criollo ocurrido después de la colonia y que introdujo la noción de modernidad occidental 

como única posibilidad de desarrollo. Finalmente, el proyecto nacional ocurrido “desde 

abajo” a partir de la década de los cincuenta, y que transformó el rostro de la ciudad y el país 

con las migraciones masivas y la emergencia de nuevos proyectos nacionales subalternos. 

Dentro de este rastreo histórico, este documento apuesta por un proyecto de desarrollo 

nacional integral que privilegie los desarrollos regionales locales. En sus términos, se apuesta 

por una “política cultural multiregional” (2002: 6) que evite la “diversidad cultural 

anecdótica”. De modo similar a su antecedente, estos lineamientos también apuestan por la 

identificación del “peruano consigo mismo y su entorno, eliminando los factores negativos 

que afectan su autovaloración y su visión de futuro” (2002: 7). 

 

Los lineamientos propuestos en este caso parten de enfoques que actúan como los 

rasgos definitorios de la política cultural y sobre los cuales ésta debe anclarse.  Estos enfoques 

apuestan porque, entre otros, respete los derechos humanos y la ciudadanía; garantice la 

libertad de creencias y prácticas religiosas, políticas y sociales y de creación intelectual, 

artística, técnica y científica; apoye los  planes de desarrollo del país; incorpore y promueva 

la investigación, conservación y difusión del patrimonio; promueva y difunda la creación 

activa de la cultura en nuestro tiempo; ligue desarrollo cultural con turismo; propicie la 

creación y desarrollo de museos locales y nacionales; comprometa a los medios masivos de 

comunicación; favorezca el desarrollo de las industrias culturales en el país con productos 

competitivos en el mercado y practique una opción descentralista. 

 

A partir de ellos, se indican diez lineamientos de política cultural (2002: pp. 13-23). 

Todos estos cubren aspectos centrales del sector, pero son distintos en su nivel de orden y 

posibilidad de ejecución. Esto lineamientos son: la cultura es un derecho universal; la cultura 



 

41 
 

es un factor de desarrollo social y económico; la ciencia y tecnología son una parte sustancial 

de la cultura; la protección y conservación del patrimonio histórico y cultural son tareas del 

Estado y sociedad civil; la promoción de la creatividad y participación activa en la cultura; el 

turismo como medio de promoción de la actividad cultural; los museos como repositorio 

activo de conservación, estudio y exhibición de los bienes patrimoniales; los medios de 

comunicación de masas son el principal apoyo en la promoción de la cultura; el desarrollo de 

las industrias culturales debe acompañar el desarrollo del país y el Perú es un país 

pluricultural, multiétnico y multilingüe. A cada lineamiento le acompañan estrategias de 

aplicación, planes y programas. 

 

Una tercera apuesta ocurrió en el año 2008. Nuevamente bajo el auspicio del INC y 

con el apoyo de la cooperación española, un grupo amplio de especialistas y representantes 

de la sociedad civil realizaron una serie de talleres y encuentros para la definición de la política 

cultural nacional. Los resultados de este proceso fueron sintetizados en el documento 

“Orientaciones Estratégicas para el Impulso de las Políticas Culturales en el Perú”.  

 

La apuesta, quizá de carácter más participativo que las anteriores, o por lo menos, con 

un énfasis de elaboración “desde abajo hacia arriba”, dividió el trabajo en cuatro grandes ejes 

temáticos: cultura, diversidad cultural e identidad nacional; cultura y participación ciudadana; 

cultura y desarrollo económico y social y cultura como sistema. Para empezar, se establecen 

tres grandes retos de toda política cultural: (i) Reconocer las diferencias y la discriminación 

vigente para construir la ciudadanía desde la diversidad con un Estado multiétnico y 

pluricultural; (ii) Generar un entendimiento compartido sobre la cultura que supere la noción 

elitista hegemónica y afirme una concepción amplia que la sitúe en el centro de los derechos 

ciudadanos y (iii) Promover la participación amplia de la ciudadanía, incluyendo a los diversos 

sectores de la población. Partiendo de estos retos, la propuesta establece cuatro grandes 

lineamientos de cultura: (i) la cultura como derecho humano básico y universal, (ii) el 

reconocimiento y valoración de la diversidad cultural, (iii) la cultura como responsabilidad 

compartida del estado, la sociedad civil y los agentes del mercado y (iv) la cultura y el 

desarrollo económico sostenible. Todos ellos, trasladados a acciones concretas. 

 



 

42 
 

La creación del Ministerio de Cultura en el año 2010 tuvo como objetivo separar la 

labor de la cultura del sector educativo, para otorgarle una voz propia en la toma de 

decisiones del Poder Ejecutivo. (Lescano y Vich 2016:221). Es desde ahí que surge una cuarta 

y última apuesta. Se trata de los “Lineamientos de Política Cultural 2013-2016” elaborados en 

el año 2013.  

 

En este caso, se parte de reconocer la nueva institucionalidad cultural, en tanto “la 

existencia del Ministerio de Cultura implica reconocer la importancia del papel que debe 

desempeñar la cultura en las políticas de Estado” (p. 3) donde el Ministerio de Cultura “tiene 

como tarea principal resaltar la importancia de la cultura en el desarrollo nacional y promover 

políticas que implican desde normatividades jurídicas hasta infraestructuras materiales.” 

(p.4). Claramente, se enfatiza al Ministerio de Cultura como ente rector del sector y principal 

responsable del diseño, ejecución y supervisión de las políticas nacionales culturales. Ello, por 

supuesto, en conjunción con los actores del mercado y la sociedad civil.  

 

El documento asume una visión integral de desarrollo, que tome en cuenta “la 

centralidad de la persona humana” (2013: 4). En este sentido, define la política cultural como 

“un conjunto de dispositivos que generan condiciones para que la producción cultural 

existente, tanto en su dimensión creativa como de forjadora de ciudadanos, pueda 

desarrollarse de una mejor manera y ser consumida por todos.” (2013: 7) A partir de estas 

premisas, se sugieren siete grandes lineamientos: Impulsar una perspectiva intercultural, 

Promover la ciudadanía, Fortalecer la institucionalidad, Alentar la creación cultural, Defensa 

y apropiación social del patrimonio, Apoyar las industrias culturales y Promover y Difundir las 

artes. No obstante, desde la perspectiva de Gloria Lescano y Víctor Vich, es necesario que 

estos lineamientos sean validados en procesos de participación ciudadana para que sirvan de 

base para el desarrollo de mayores proyectos culturales (2016: 224). Siguiendo esa línea, 

proyectos como "Puntos de Cultura" – que promueve acciones en base al trabajo directo 

constante con los grupos culturales de la sociedad–, "Infoartes" –plataforma que recoge y 

comparte información sobre el sector–, o incluso la gestión de una institución como El Gran 

Teatro Nacional – que busca establecer una agenda accesible y de interés de todos los 

peruanos– son ejemplos de cómo el sector público puede generar políticas sectoriales a partir 

de un diálogo y trabajo conjunto con la sociedad civil. (2016: 224-226) 



 

43 
 

 

Como dijimos, no es nuestro objetivo aquí hacer un análisis minucioso de cada 

documento, sino dar cuenta de las principales premisas, énfasis y lineamientos concretos que 

cada propuesta de gobierno ha sugerido en materia cultural desde la segunda mitad del siglo 

pasado.  En este sentido, podemos identificar dos grandes ideas.  

 

La primera es que las cuatro aproximaciones mencionadas tienen más similitudes que 

diferencias y es posible hablar de una serie de premisas, enfoques y apuestas continuas en 

las políticas culturales nacionales. Para empezar, aunque con énfasis diferentes, todos los 

documentos parten de evidenciar anclajes históricos donde relaciones de dominación y 

exclusión han llevado, cuando menos, a una débil apuesta por valores y prácticas nacionales; 

generando una serie de prácticas discriminatorias y excluyentes en la vida cotidiana y en la 

representación de nosotros mismos y cuando más, a un modelo de desarrollo centralista y 

dependiente. Es decir, se parte de una constatación, a veces más enfática y denunciatoria que 

otras, de una historia atravesada por relaciones de desigualdad y de dominación que han 

impedido, a decir de Gonzalo Portocarrero (2015) “decir un nosotros”.  

 

También, todos los documentos enfatizan la importancia de la institucionalidad del 

Estado en materia cultural en sus distintas formas: el Instituto Nacional de Cultura entre 1970 

y 2011 y el Ministerio de Cultura en adelante, además, aunque en menor medida, de las 

instancias regionales y locales. Pero siendo el actor estatal fundamental, los antecedentes 

presentados incluyen, incluso en el primer documento elaborado desde una apuesta política 

concreta, al mercado como un actor necesario en la promoción de las políticas culturales y a 

la sociedad civil en un proceso que exige ser necesariamente participativo y de base ancha. 

Finalmente, los lineamientos mismos propuestos son también muchas veces similares y casi 

repetidos. Con distintos términos, se mencionan: respetar y promover la diversidad, impulsar 

la participación, difundir y poner en valor el patrimonio nacional, promover la creatividad 

individual y colectiva e impulsar las artes y más recientemente las industrias culturales1.   

                                                             
1 Siendo esto cierto “en el papel”, no es riesgoso decir que los recursos y esfuerzos promovidos desde el Estado 
se han concentrado en mayor medida en la conservación del patrimonio arqueológico o histórico, situación 
entendible dada su magnitud e importancia para el país. Sin embargo, esto creemos viene cambiado desde la 
creación del referido Ministerio de Cultura desde donde se han activado nuevas “áreas” en la forma de 
direcciones generales y de línea. 



 

44 
 

 

Pero aun cuando existen premisas y lineamientos que, con distintos términos, buscan 

incidir en áreas muy similares, también existen énfasis distintos o, cuando menos términos 

“nuevos” que aparecen con los renovados procesos nacionales y mundiales. Haciendo una 

riesgosa simplificación que sirva de excusa para el debate; podemos decir que si las “Bases 

para la Política Cultural de la Revolución Peruana” ponían énfasis en la producción de un 

nuevo sujeto y un nuevo Perú, rescatando así la dimensión política de las políticas culturales 

en un sesgo de carácter más nacionalista; 25 años después los “Lineamientos y Programas de 

Política Cultural del Perú 2003-2006” incluye una mirada descentralista, multiregional y de 

inserción al mercado e incorpora el rol del turismo en el ámbito de la cultura así como, quizá 

por primer a vez, el término “industrias culturales”. Pocos años después, las “Orientaciones 

Estratégicas para el impulso de las Políticas Culturales en el Perú” subraya el rol participativo 

del proceso mismo de elaboración de políticas mientras que los “Lineamientos de Política 

Cultural 2013-2016” hacen hincapié en el entonces casi nuevo Ministerio de Cultura como 

ente rector, dentro de una apuesta por la institucionalidad de la cultura; a la vez que enfatizan 

que el objetivo último de toda política cultural es el ser humano y las relaciones sociales. 

Procesos como la violencia política, la discriminación de género o la corrupción no 

aparecieron sino hasta los últimos dos documentos. 

 

Sea como fuere, es posible identificar acuerdos, similitudes y, ciertamente, fraseos y 

énfasis distintos. Lo que nos lleva justamente a la necesaria recuperación de lo aprendido y a 

evitar caer en la noción de la creación desde cero.  

 

Habiendo dicho esto, en lo referente a las políticas de interculturalidad planteadas 

desde el Estado, sí es necesario decir que la incorporación de lo indígena en la agenda pública 

se ha visto históricamente afectada por la ausencia de un soporte gubernamental que asegure 

la existencia y continuidad de entidades que administren, monitoreen y evalúen programas 

que incidan en la situación de los pueblos indígenas. Esto, debido a que, como señalan Alza y 

Zambrano (2014), la cuestión del Estado pluricultural ha sido liderado por entidades efímeras, 

que desaparecieron o fueron reformuladas antes de lograr desarrollarse, y que por ello 

afectaron negativamente la inclusión de una agenda de Estado –entendida como el 



 

45 
 

reconocimiento de un problema público que requiere de intervención estatal– enfocada en 

la inclusión de los pueblos indígenas. (Alza y Zambrano, 2014: 22-25).  

Para estos autores, la fragilidad de la acción del Estado en relación al desarrollo de 

políticas interculturales está asociada a las constantes disputas políticas e ideológicas que 

yacen detrás de la creación y establecimiento de estas agendas. Estas disputas, relacionadas 

al vínculo entre lo indígena y el aprovechamiento de recursos naturales, son promovidas por 

diversos grupos de interés que buscan priorizar sus temas por encima de otros. Pero la 

fragilidad estatal respecto a este tema, de acuerdo a ambos autores, también se explica por 

las transformaciones constantes en las instituciones, las cuales adquieren, pierden o 

modifican sus lógicas y criterios para la toma de decisiones con cada cambio de Gobierno o 

de equipo humano encargado.  

Si bien gracias a la ratificación del Convenio 169 de la OIT o a iniciativas lideradas por 

organismos internacionales como el Banco Mundial o la ONU, el Estado peruano está obligado 

a garantizar el ejercicio de la diversidad de todos los individuos generando condiciones para 

su pleno desenvolvimiento y participación; esta labor ha sido siempre realizada a través de 

entidades que no lograron sostenerse en el tiempo, impidiendo generar resultados de largo 

impacto, como la Secretaría Técnica de Asuntos Indígenas (SETAI), la Comisión Nacional de 

Pueblos Andinos, Amazónicos y Afroperuano (CONAPA), o el Instituto Nacional de Desarrollo 

de los Pueblos Andinos, Amazónicos y Afroperuano (INDEPA); o a los cambios en la forma 

cómo se establece la cuestión en el ámbito de lo público. (2014: 87)  

Solo entre los años 2000 y 2010 –abarcados por los gobiernos democráticos de 

Paniagua, Toledo y García– ocurrieron al menos seis cambios en la estructura institucional del 

Estado en lo referido al tema de lo indígena (2014:107). Estas transformaciones fueron i) la 

Secretaría Técnica de Asuntos Indígenas (SETAI) pasó a ser la Comisión Nacional de Pueblos 

Andinos, Amazónicos y Afroperuano (CONAPA); ii) la CONAPA se vio afectada por la creación 

de un Organismo Público Descentralizado llamado Instituto Nacional de Desarrollo de los 

Pueblos Andinos, Amazónicos y Afroperuano (INDEPA) que contaba con rango ministerial; iii) 

el INDEPA se integró al Ministerio de la Mujer y Desarrollo Social y pasó a ser la Dirección 

General de Desarrollo de los Pueblos Originarios y Afroperuano (DGPOA); iv) la DGPOA 

desaparece por decisiones del Congreso de la República y resurge el INDEPA, como Organismo 

Público Ejecutor del Ministerio de la Mujer y Desarrollo Social; v) esta segunda versión del 



 

46 
 

INDEPA fue reestructurado y transformado en un Organismo Técnico Especializado (OTE) 

adscrito a la Presidencia del Consejo de Ministros; vi) INDEPA-OTE pasa al Ministerio de 

Cultura y desaparece al crearse el Viceministerio de Interculturalidad  (2014:12) 

A pesar de la poca continuidad y las ausencias transversales a toda la labor vinculada 

al establecimiento de políticas interculturales, el panorama ha cambiado gracias a la creación 

del Viceministerio de Interculturalidad del Ministerio de Cultura, que ha permitido otorgarle 

mayor estabilidad, visibilidad y atención al tema de poblaciones indígenas.  

La importante labor del Viceministerio de Interculturalidad se ve reflejada en logros 

que involucran a otras instituciones del sector público, como aquellos vinculados a la Política 

Nacional de Lenguas Originarias, que tiene como objetivo "mejorar las condiciones 

institucionales para el ejercicio pleno de los derechos lingüísticos de los hablantes de lenguas 

indígenas u originarias buscando superar las condiciones que lo dificultan" (Ministerio de 

Cultura 2017: 46). Esos logros son: los cinco nuevos registros civiles bilingües del Registro 

Nacional de Identificación y Estado Civil; el Plan Nacional de Educación Intercultural Bilingüe 

al 2021 del Ministerio de Educación;  los noticieros Ñuqanchik (2016) –Quechua– y Jiwasanaka 

(2017) –Aimara– del Instituto Nacional de Radio y Televisión; el surgimiento del Instituto de 

Investigaciones de la Amazonía Peruana; la creación del Centro de Asuntos Interculturales, 

Comunidades y Rondas Campesinas (2013) del Ministerio Público y las actividades de la 

Oficina Nacional de Justicia de Paz y Justicia Indígena del Poder Judicial – entre otros, 

protocolos para una justicia intercultural, reglamento sobre criterios para la incorporación del 

enfoque intercultural en los procesos de órganos jurisdiccionales, Reglamento del Registro 

Especial nacional de Intérpretes y Traductores de Lenguas Indígenas u Originarias o el 

protocolo de actuación para el intérprete y/o traductor de lenguas indígenas u originarias en 

procesos judiciales–  (Ministerio de Cultura 2017: 32-33) 

En cualquier caso, en esta sección queremos resaltar que el Perú, aun en su todavía 

institucionalidad cultural débil y su apuesta pendiente por el sector de modo más decidido; sí 

cuenta con una historia interesante sobre elaboración de políticas culturales nacionales y 

sectoriales desde el gobierno que aquí hemos tan solo enunciado. 



 

47 
 

Cuadro 2.  Lineamientos de Política Cultural en el Perú.  1977-2012 

 

Lineamientos/Propuesta Bases para la Política 

Cultural de la Revolución 

Peruana (1977) 

Lineamientos y Programas de 

Política Cultural del Perú 2003-

2006” (2002) 

Orientaciones Estratégicas 

para el Impulso de las 

Políticas Culturales en el 

Perú (2008) 

Lineamientos de 

Política Cultural 2013-

2016 (2012) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Lineamientos de Política 

Cultural 

 

 

 

 

1. Descolonización de la cultura 

2. Revalorización de la cultura 
popular  

3. Desarrollo de la conciencia 
crítica 

4.  Democratización cultural de 
participación 

1. La cultura es un derecho universal 
2. La cultura es un factor de desarrollo 

social y económico  
3. La ciencia y tecnología son una parte 

sustancial de la cultura 
4. La protección y conservación del 

patrimonio histórico y cultural son 
tareas del Estado y sociedad civil 

5. La promoción de la creatividad y 
participación activa en la cultura  

6. El turismo como medio de promoción 
de la actividad cultural  

7. Los museos como repositorio activo 
de conservación, estudio y exhibición 
de los bienes patrimoniales  

8. Los medios de comunicación de 
masas son el principal apoyo en la 
promoción de la cultura  

9. El desarrollo de las industrias 
culturales debe acompañar el 
desarrollo del país  

10. El Perú es un país pluricultural, 
multiétnico y multilingüe 

1. La cultura como derecho 
humano básico y universal,  

2. El reconocimiento y valoración 
de la diversidad cultural,  

3. La cultura como 
responsabilidad compartida del 
estado, la sociedad civil y los 
agentes del mercado y 

4. La cultura y el desarrollo 
económico sostenible 

1. Impulsar una perspectiva 
intercultural 

2. Promover la ciudadanía  

3. Fortalecer la 
institucionalidad 

4. Alentar la creación cultural  

5. Defensa y apropiación 
social del patrimonio 

6. Apoyar las industrias 
culturales  

7. Promover y Difundir las 
artes. 

 
 

 

 



 

48 
 

 

 

VI. Desafíos actuales (UNESCO)  
 
 

Las políticas culturales son un ente vivo. Esto quiere decir que sus desafíos cambian 

con el tiempo, y más aceleradamente en los últimos años. Siendo que su objeto de trabajo es 

este ámbito transversal que denominamos “cultura”; ocurre que los cambios en los procesos 

sociales, económicos y políticos transforman su carácter y plantean nuevos retos en su 

diseño. Por ejemplo, al cambiar los imperativos sociales de la época -los valores, ideales y 

normativas sociales- así como las dinámicas de producción y herramientas materiales -la 

forma en que producimos, compartimos y participamos de la cultura por ejemplo con las 

nuevas tecnologías-, las políticas dirigidas a la misma deben también ser repensadas 

continuamente. 

 

En esta línea, el año 2015 la UNESCO celebró diez años del lanzamiento de la 

Convención sobre la Protección y la Promoción de la Diversidad de las Expresiones Culturales, 

llevada a cabo en el 2005. Su décimo aniversario el 2015 fue motivo para la discusión amplia 

sobre los avances y nuevos retos en políticas culturales en el mundo, que fue plasmado en el 

documento “Repensar las Políticas Culturales. 10 años de promoción de la diversidad de 

expresiones culturales para el desarrollo” y que tomaremos aquí como referencia. En este, a 

partir de un análisis exhaustivo de lo avanzado por los países miembros desde los 

lineamientos sugeridos por la Convención en el año 2005, se presenta una serie de desafíos 

para el diseño y ejecución de políticas culturales para la siguiente década. Aunque la 

Convención no incluye sectores como Patrimonio, fundamental en nuestro país, cabe dar 

cuenta de aquellos desafíos trasversales que creemos pueden darnos luces sobre los debates 

y retos actuales en el mundo.  

 

Un primer desafío tiene que ver con la necesaria colaboración entre Estado y sociedad 

civil. Si bien se reconocen muchos avances, aún existen desafíos en este campo, como 

insuficiencias en la capacidad de gobiernos nacionales y locales y de la sociedad civil (canales 

de comunicación, apoyo político), falta de financiamiento y recursos humanos cualificados, la 

necesidad de sensibilización respecto a este mandato y la necesidad de incluir una mayor 



 

49 
 

cantidad de voces en el desarrollo de políticas. Se sugiere aquí la figura del “guardián 

cultural”, una suerte de vigilancia de la sociedad civil para una adecuada implementación de 

las políticas. En este respecto, la fase de seguimiento y evaluación de las políticas culturales 

es subrayada. Si bien muchos países suman esfuerzos para el diseño y ejecución de las 

mismas, en menor medida se preocupan por hacer seguimiento sostenido a las mismas, de 

modo de evaluar su propio desarrollo y hacer mejoras futuras. Se sugiere entonces desarrollar 

indicadores para su evaluación, asumiendo el carácter procesual de las políticas. Sobre lo 

mismo, se propone también modelos participativos entre la sociedad civil y los responsables 

del sector público de modo de generar mecanismos de seguimiento de las políticas; una 

suerte de “vigilancia cultural” desde la sociedad civil.  

 

 Un segundo desafío se refiere al involucramiento con los medios de comunicación 

públicos y las nuevas tecnologías. Se entiende a los medios de comunicación como 

“facilitadores y motores cruciales de la diversidad de las expresiones culturales” pero se 

reconoce del mismo modo que “un gran número de plataformas no es en sí mismo ninguna 

garantía de la diversidad de contenidos y expresiones” (2015, p. 61).  Por ello, se subraya que 

la posibilidad de inclusión de nuevas voces en los medios debe asumir la libertad de expresión 

y manejo de contenidos, esto es una independencia en la línea editorial. Finalmente, se 

subraya que las nuevas tecnologías están abriendo nuevos canales de participación, creación 

y consumo, y nuevas posibilidades para creadores más allá de brechas generacionales o 

económicas. Junto a ello, los medios y las tecnologías están ahora imbricados en un proceso 

de “convergencia mediática” tanto de formatos como de soportes, todo lo cual debe ser 

tomado en cuenta en la comprensión y diseño de políticas. 

 

La “era digital” constituye un reto fundamental en tanto los contenidos culturales se 

valen de los nuevos medios y plataformas digitales para su creación, producción, distribución 

y acceso. Ha habido, notoriamente en los últimos diez años, una transformación en el circuito 

de producción de bienes y servicios culturales. Por ejemplo, un crecimiento acelerado del 

comercio cultural electrónico, lo que tiene particular incidencia en las industrias culturales. 

Esto, indica la convención, puede ser una ventaja para muchos emprendimientos locales pero 

un riesgo para los actores de pequeño y mediano tamaño. Asimismo, el auge de las redes 

sociales ha significado mayor participación de la sociedad civil, tanto en la creación de 



 

50 
 

contenidos como en su intervención, distribución y consumo. Resulta entonces fundamental 

analizar las maneras en que lo digital ha transformado las formas de producción y consumo 

del sector y desde ahí las exigencias puntuales en términos de política pública.  (2015, p. 76) 

 

La movilidad de artistas y el equilibrio de bienes y servicios culturales son otros dos 

campos que esta revisión sugiere prestar atención. Por la primera (movilidad de artistas), se 

busca impulsar una mayor circulación de creadores en circuitos nacionales y regionales, lo 

que necesita para empezar la garantía de libertad de movimiento. Esto, se afirma, permite 

una mayor capacidad de encuentro y conocimiento respecto a la heterogeneidad de 

expresiones y saberes culturales, a la vez que una mayor participación de profesionales en 

mercados culturales mundiales. Por la segunda, (equilibro de bienes y servicios), se busca 

promover, mediante políticas comerciales pensadas desde la particularidad del sector cultura, 

un mayor intercambio entre los países del hemisferio sur y norte, así como entre países en 

desarrollo (sur-sur), de modo de fortalecer los intercambios comerciales. 

 

Un sexto desafío tiene que ver con el eje cultura-desarrollo. Aquí, se señala en primer 

lugar que las políticas culturales deben integrar el sector en marcos de desarrollo sostenible. 

Lograr un “desarrollo culturalmente sostenible” es definido desde este eje como “un 

concepto que reúne las dimensiones culturales y económicas del desarrollo en un marco que 

pone de relieve el crecimiento, la equidad y la integridad cultural en el proceso de desarrollo”. 

Sobre este tema, y en base a una reflexión de Amartya Sen, David Throsby (2011: 13) enfatiza la 

importancia de entender el concepto de desarrollo humano no solo como la posibilidad de acceso a 

bienes materiales, sino como un esfuerzo que debe prestar atención al bienestar social y cultural de 

las personas.  Siguiendo esa línea, el crecimiento de las industrias culturales, por ejemplo, puede 

brindar nuevas oportunidades económicas que permitan diversificar las fuentes nacionales de 

generación de ingresos; pero también pueden fortalecer la construcción de una identidad cultural y 

promover cohesión social.  (2011: 14)   En palabras de Throsby, Desarrollo Cultural Sustentable es “... 

el desarrollo que satisface las necesidades económicas y culturales de la generación actual, sin 

comprometer las capacidades de las futuras generaciones para satisfacer sus propias necesidades” 

(2011: 14-15).  

 



 

51 
 

En este mismo eje, se indica que las políticas culturales deben promover los derechos 

humanos y las libertades fundamentales. Las políticas culturales no solo requieren sino deben 

promover las libertades de creación y promoción de los bienes y servicios culturales tanto en 

artistas como en los distintos profesionales dedicados al sector. Su disminución, por el 

contrario, sea tanto por intereses corporativos, interferencias religiosas políticas o 

autocensura, atenta contra entornos de creación y derechos fundamentales de la persona. 

Aquí se sugiere por ejemplo hacer un seguimiento de los “ataques a la expresión artística” 

(2015, p.189), defender los derechos de los artistas, apoyar los artistas en riesgo y aplicar 

legislación sobre derechos humanos en el campo de la cultura. 

 

En el campo de derechos, se subraya la aun presente inequidad de género en el campo 

de la cultura. Aquí se da una paradoja, puesto que, si bien las mujeres están bien 

representadas en el campo creativo, bastante más que en otros sectores, se advierte su 

todavía menor participación en puestos de toma de decisiones en muchas instituciones y 

organizaciones culturales. Ello, claramente, atenta contra la posibilidad de una mayor 

diversidad del campo. Lo que UNESCO propone al respecto es, entre otros, tener en cuenta 

un enfoque histórico que reconozca las desigualdades de larga duración al respecto -asumir 

una perspectiva de género-; producir data diferenciada sobre la participación de mujeres en 

el campo e indicadores de seguimiento y aplicar medidas concretas (legislativas, regulatorias 

e institucionales) que eliminen las “barreras laborales” que las coloca en situaciones de 

desventaja de modo de aumentar su participación. 

 

Desafíos trasversales incluyen la necesaria producción constante de data e 

información, tanto cualitativa como cuantitativa, transversal y sectorial para el diseño, 

implementación y evaluación de políticas basada en evidencias-. A la vez, se propone la 

afinación de los sistemas de clasificación sectorial en las cuentas nacionales para un 

conocimiento más acertado del rol de cada sector en las economías nacionales a la vez que 

para un seguimiento más preciso de su desempeño.   

 

 

 
 



 

52 
 

 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

3. Nuestras Apuestas: el proyecto país y la 

cultura como centro del desarrollo 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

53 
 

 

Las referencias históricas, los casos regionales y nacionales y los marcos conceptuales 

y desafíos actuales acá presentados, han tenido como principal propósito sentar bases desde 

donde orientar la construcción de las políticas culturales en el Perú. Lo trabajado en este 

documento es entonces fundamental para contar con un marco referencial, pero sobre todo 

para, desde ahí, definir nuestros propios enfoques y, directamente, responder lo siguiente: 

¿cuáles son nuestras apuestas? ¿Cuáles son las premisas que debieran tomarse en cuenta 

desde nuestra propia política cultural? ¿Cuál es, para decirlo con Yuyachkani, nuestro 

“discurso de promoción”? Terminaremos este documento sugiriendo entonces, dichas 

apuestas. Hay que resaltar que éstas serán precisadas y definidas luego de terminado el 

diagnóstico del sector, gracias al cual será posible identificar los principales y puntuales 

problemas y estrategias que el sector identifica a nivel nacional y regional. 

En cualquier caso, partimos de afirmar que entendemos las políticas culturales como 

dispositivos públicos que permiten construir un proyecto de país. Nuestras políticas culturales 

tienen como objetivo proponer una narrativa colectiva, un horizonte que, siendo consciente 

de los anclajes históricos que aun definen las encrucijadas del presente, puedan responder 

los desafíos de nuestros tiempos. Las políticas culturales, en un plano amplio, apuestan 

entonces por ser parte de su tiempo -afirmando sus posibilidades y evidenciando sus 

fracturas- con el fin último de recuperar y apropiarnos de nuestros legados materiales y  

simbólicos, de ampliar y afirmar las representaciones que hacemos de nosotros mismos, de 

promover el ejercicio de colocarnos en los lugares de los otros, de articular lo aparentemente 

desconecto, de cuestionar los sentidos comunes y; desde ahí, activar una ciudadanía 

respetuosa de sus derechos y deberes, mejor integrada y fortalecida en sus vínculos sociales. 

Las políticas culturales, para decirlo en breve, trabajan para la construcción de un “nosotros”.  

Aquí, cabe señalar que las naciones -o en un sentido amplio, los proyectos colectivos 

de nación- pueden entenderse como construcciones sociales imaginadas colectivamente, 

basados en soportes discursivo-materiales (desde libros o canciones, huacas o museos, 

saberes ancestrales y lenguas originarias), definida por las condiciones de su propio tiempo y 

espacio, y performada y validada en la vida cotidiana, en un escenario, particularmente en 

sociedades poscoloniales como la nuestra, marcado por la heterogeneidad, la diferencia y la 



 

54 
 

ambivalencia.2 Siendo esto así, las políticas culturales pueden pensarse justamente como esos 

soportes discursivos y materiales que, exigidos por los desafíos de su espacio-tiempo, tienen 

la potencia de imaginarnos como parte de un proyecto común. Las políticas culturales son 

fundamentales en nuestro proyecto de país porque tienen la capacidad de conectar tiempos, 

espacios, saberes, concepciones, prácticas y materialidades en una apuesta política que 

reconozca la heterogeneidad constitutiva de la que somos parte, afirmando al mismo tiempo 

la convivencia, la horizontalidad y la integración. 

Esto es urgente en nuestro país, hoy en día marcado por la desconfianza, la 

impaciencia, la sospecha, la discriminación y en términos generales por la poca capacidad de 

construir lazos colectivos y, como hemos dicho, ponerse en los lugares del otro. Estando hoy 

estas prácticas muchas veces sedimentadas en nuestros sentidos comunes, las políticas 

culturales apuestan por cuestionarlas, por incomodar lo aparentemente fijado, por promover 

por el contrario referentes identitarios alternativos y vínculos más constructivos. Deben de 

este modo recuperar su dimensión política, crear un “vocabulario” que se traduzca en 

renovadas relaciones sociales.  

 

En este sentido, sostenemos que nuestras políticas culturales deben incidir en 

transformar la sospecha por la confianza, la discriminación por el respeto, el individualismo 

por la colectividad, el rechazo y descuido de lo propio por su valoración y apropiación. Deben 

también incorporar de modo transversal el enfoque de género y respetar las diferencias de 

cualquier índole. Y deben trabajar, desde la cultura, por recuperar el espacio público, por 

colocar al Estado como garante y protector antes que como distante y desinteresado. 

Afirmamos que nuestro país requiere, en suma, desde un enfoque laicista del término, incluir 

la dimensión de empatía, como un tipo de vínculo social que permita colocarnos en los lugares 

de los otros, repensar los nuestros, ser conscientes de las fracturas de nuestros tiempos y 

actuar sobre estas desde una opción de afirmación de la vida.  

 

Apostar desde la cultura por un proyecto país significa entonces apostar por colocar a 

la cultura en el centro del desarrollo, entendiendo éste desde una noción amplia. Se trata, 

                                                             
2 Concepto elaborado desde el aporte de autores como como Ernest Renan (1882), Ernst Gellner (1983), Eric 
Hobsbawn, (1983, 1990), Terence Ranger (1983), Benedict Anderson (1983), Michael Billig (1995) y Partha 
Chatterjee (1997, 2006). 



 

55 
 

ciertamente, de pensar el desarrollo desde su concepción decimonónica-moderna-

occidental, orientado al progreso económico, el perfeccionamiento tecnológico y la creación 

de riqueza, dimensiones evidentemente fundamentales. Sin embargo, creemos que esta 

noción pierde sentido si no se posiciona dentro de un horizonte mayor que coloque al sujeto 

y los vínculos sociales y ambientales en su centro mismo. En este sentido, queremos aquí 

recuperar tres nociones fundamentales de desarrollo. Primero, la noción de desarrollo de 

capacidades y libertades sugerida por el economista indio Amartya Sen hacia finales del siglo 

XX. Segundo, directamente influenciada por ésta, la noción de desarrollo humano, impulsada 

mundialmente por el Programa de Naciones Unidas para el Desarrollo y trabajada por 

diversos países en el mundo. Y tercero, la noción de desarrollo orientado a la 

interculturalidad, practicada y promovida desde los pueblos originarios de esta parte del 

mundo.  

En todas estas propuestas, lo que queremos subrayar es que el desarrollo no se 

entiende exclusivamente como fin aquello “externo” al sujeto -el progreso técnico, la riqueza 

económica, el crecimiento material- sino que coloca como centro a las personas mismas y el 

ambiente que nos rodea: el respecto a derechos mínimos de convivencia desde nuestras 

diferencias, nuestras libertades y posibilidades de estar en el mundo desde nuestras agencias 

y anhelos, la garantía de contar con estándares mínimos de bienestar material, y la 

responsabilidad de asumir el cuidado del entorno natural desde un enfoque de desarrollo 

sostenible y vida en armonía. Entonces, alejado de una visión que se reduce a lo económico-

material, se privilegia una visión múltiple donde las personas, las relaciones, el entorno y por 

tanto campos como la salud, la educación, la justicia y precisamente la cultura, son 

condiciones constitutivas del mismo. 

Para decirlo de otro modo, colocar la cultura en el centro del desarrollo significa que 

ésta es un núcleo desde donde podemos proponer, en una mirada amplia, lo que queremos 

como país. Desde el asentado campo del desarrollo, sostenemos que éste debe considerar lo 

estrictamente material, pero sin cegarnos ante lo que es finalmente un medio para el fin 

último: nosotros mismos, nuestra historia, nuestras relaciones sociales y nuestras relaciones 

con el entorno. De hecho, como se ha visto, esta es una apuesta que forma parte de las 

discusiones mundiales actuales respecto al rol de la cultura, uno de los retos clave que la 

UNESCO sugiere como cruciales respecto a las políticas culturales mundiales actuales. 



 

56 
 

 

Digámoslo con ejemplos de los subsectores mismos que componen el campo de la 

cultura. Está ya ampliamente evidenciado que las industrias culturales y creativas son agentes 

de desarrollo económico fundamentales, muchas veces ocupando los primeros lugares de las 

economías nacionales; generando miles de empleos y convirtiéndose en una fuente 

inagotable de exportaciones e intercambio comercial. Pero las industrias culturales deben 

tener como fin último precisamente la posibilidad de expresión y representación propias, la 

visibilización y reconocimiento de saberes, prácticas y expresiones muchas veces 

invisibilizadas, la posibilidad de vitalizar y conectar las culturas vivas de nuestro país. 

Asimismo, nuestro legado histórico, materializado en sitios arqueológicos, museos o 

construcciones arquitectónicas, son importantes ciertamente por su propia materialidad, 

porque permiten “tocar” la historia y porque funcionan como soportes físicos de la nación; 

pero junto a ello, porque son capaces de acercar las riquezas y fisuras de la historia a nuestro 

presente, de renovar relaciones comunitarias, de promover la apropiación social de los 

espacios públicos desde los lugares de nuestra historia. Ocurre lo mismo con el patrimonio 

inmaterial, desde donde es posible vitalizar prácticas comunitarias a la vez que trazar puentes 

con saberes, prácticas y expresiones que se renuevan desde el presente pero que nos 

conectan con nuestra historia y ciertamente nos proyectan al futuro. 

 

En esta línea, las políticas culturales deben ser en primer lugar conscientes del tiempo-

espacio en el que se plantean. Las políticas culturales que aquí propondremos deben 

preguntarse por el Perú que queremos y por el Perú del que venimos y en el que estamos. En 

este sentido, deben ser objetivas, pero no son nunca neutras. Parten de contextos y apuestas 

políticas que exceden la mera gestión administrativa. Deben partir, para empezar, de una 

comprensión de los procesos de larga duración: ¿cuáles son nuestros anclajes históricos y 

cómo permean estos nuestros vínculos sociales hoy? y de corta duración: ¿cuál es el contexto 

y apuesta política desde donde se elaboran hoy las políticas culturales en el Perú? ¿Desde qué 

crisis, imperativos y posibilidades?  

 



 

57 
 

Haciendo una síntesis que se expandirá en el documento de diagnóstico, podemos 

decir que, en el Perú, las políticas culturales hoy nacen en un contexto de permanencia de 

anclajes coloniales, de reproducción de desigualdades estructurales particularmente entre la 

capital y las provincias, de prácticas discriminatorias y excluyentes en distintos niveles; de 

post violencia y conflicto interno, de violencia de género, de fragilidad institucional y política, 

y de expansión sistémica de la corrupción. Pero también estamos en un contexto de mayor 

afirmación de la diversidad, de crecimiento y estabilidad económica, de reducción de la 

pobreza y mayor capacidad de consumo, de la producción de nuevos y consensuados 

referentes nacionales como la gastronomía, y, respecto al sector que nos ocupa, de una mejor 

y más sólida institucionalidad cultural nacional y una incipiente pero creciente 

profesionalización.   

 

Pero, junto a ello, debe trazarse un horizonte futuro. Y, en nuestro caso, las políticas 

culturales son conscientes del momento histórico que nos toca: la celebración del 

bicentenario de nuestra independencia. ¿Cómo llegamos a los 200 años de vida republicana? 

¿Qué anclajes coloniales aun mantenemos? ¿Qué tipo de valores republicanos-civiles hay que 

recuperar? ¿Qué significa ser, como se dice desde las ciencias sociales peruanas, una nación 

joven en un país viejo? Si hoy nos ha tocado la tarea de proponer las políticas culturales, esto 

se hace con la conciencia del particular momento histórico que vivimos. 

 

Finalmente, es necesario subrayar que nuestro objetivo por colocar la cultura como 

centro del desarrollo no trata de una imaginación “abstracta” sino que será traducida por 

prácticas, estrategias y acciones concretas que trabajen con los diversos actores de la 

sociedad. Desde esta intención mayor y transversal, sugerimos cuatro apuestas específicas 

tentativas: 

 
 
 

1. Trabajar desde un enfoque intercultural y de derechos culturales  
 
 
 



 

58 
 

Las políticas culturales apuestan por reconocer la diversidad cultural del país, 

reconocimiento necesariamente sustentado en derechos garantizados por el Estado. No se 

trata entonces de reconocer exclusivamente la “diversidad folclórica” circunscrita a 

momentos o acciones determinadas, y mucho menos desde una posición exotizante; sino de 

incorporar de modo institucional aquella diversidad que forma parte de los entramados 

mismos de la sociedad y de su relación con el Estado. Para decirlo en otros términos, apostar 

por un Estado intercultural es apostar por un Estado que sepa ejecutar sus propias políticas 

desde lo que la realidad diversa de sus ciudadanos le exige. Como señala Agustín Panizo, 

respecto a las políticas de lenguas originarias, "Hay que entender que esto no es filantropía 

estatal, es búsqueda de eficiencia. (…) Un Estado monolingüe no es ni eficaz ni eficiente. Lo 

que buscamos, más bien, es un Estado que se desenvuelva con pertinencia lingüística en las 

zonas donde se necesite”. En el Perú de hoy, un estado monocultural es un estado excluyente 

y discriminador, pero también ineficiente en el desarrollo de sus propias políticas públicas. 

Nuestra misión no es de solidaridad compasiva, sino que tiene que ver con preparar al Estado 

desde estas políticas precisamente para corregir sus asimetrías estructurales.  

 

En un sentido incluso más amplio, trabajar desde un enfoque intercultural significa 

incorporar también aquella diversidad que interpele, que plantee nuevas formas de estar y 

ser en el mundo, que aprenda de distintos modelos de desarrollo, que exija una re-

significación de sentidos de pertenencia. Desde nuestra apuesta, sostenemos que lo 

intercultural es importante porque permite reconocer la heterogeneidad en la que vivimos, 

pero desde ahí, porque nos da cuenta de la circunstancialidad de nuestros puntos de vista. Es 

decir, nos permite identificar nuevos lugares de enunciación, y quizá, deconstruir y revertir 

relaciones injustas de poder. Apostar por un enfoque intercultural, más aún en un país como 

el nuestro, donde las heridas coloniales continúan permeando nuestras relaciones sociales, 

es importante primero para visibilizar al otro y reconocerlo como “distinto”, pero sobre todo 

para trabajar en la aplicación de derechos formales, hacer más eficiente el Estado, mejorar 

las condiciones de vida de los grupos históricamente marginados y transformar relaciones 

sociales y de poder altamente jerarquizadas. Como se afirma ya desde el propio Ministerio de 

Cultura, mucho más que un concepto, la interculturalidad es un  

 



 

59 
 

“paradigma ético-político que parte del reconocimiento de las diferencias 
culturales como uno de los pilares de la construcción de una sociedad 
democrática, fundamentada en el establecimiento de relaciones de equidad e 
igualdad de oportunidades y derechos. El enfoque intercultural implica que el 
Estado valorice e incorpore las diferentes visiones culturales, concepciones de 
bienestar y desarrollo de los diversos grupos étnico-culturales para la 
generación de servicios con pertinencia cultural, la promoción de una 
ciudadanía intercultural basada en el diálogo y la atención diferenciada a los 
pueblos indígenas y la población afroperuana” (Ministerio de Cultura 2017: 44) 

 

Las políticas culturales apuestan entonces por un enfoque intercultural que debe ser 

transversal a las distintas áreas del sector, a los planes y estrategias que se desarrollen, y de 

hecho al funcionamiento mismo del Estado. En este sentido, el enfoque intercultural “es una 

concepción del funcionamiento del Estado que implica que éste valore e incorpore las 

diferentes visiones culturales, concepciones de bienestar y desarrollo de los pueblos 

indígenas u originarios para la generación de servicios con pertinencia cultural.” (Ministerio 

de Cultura 2017: 51-52). El desafío está entonces en facilitar que el Estado adecue sus 

estructuras administrativas para incorporar variables étnicas que ayuden a integrar a los 

pueblos originarios como ciudadanos con plenos derechos.  

 

 
2. Promover un enfoque integrado de articulación  

 
 

Las políticas culturales nacen y se ejecutan desde el Ministerio de Cultura, su ente 

rector, pero requieren de la participación de otros actores públicos, privados y sociales para 

lograr sus objetivos de desarrollo sostenible. De hecho, las políticas mismas deben fomentar 

esta articulación en doble sentido -vertical y horizontal- y en dos niveles –hacia adentro y 

hacia afuera-. Las políticas culturales deben conectar lo que en principio pareciera ser 

compartimentos estancos y desligados. 

 

Por articulación vertical nos referimos a que las políticas planteadas deben propiciar 

engranajes entre los distintos niveles de gobierno involucrados en el quehacer cultural: la 

Sede Central, las instancias de gobierno regional y local responsables del sector y las 

Direcciones Desconcentradas de Cultura. No desde una opción arbitraria, pero sí orientadora. 



 

60 
 

Las políticas deben facilitar las vías de comunicación y trabajo en estos niveles de gobierno y 

también en el nivel internacional: se trata de encadenar lo local con lo nacional y lo global. 

Por articulación horizontal, nos referimos a que también se debe fomentar un trabajo 

integrado entre las tres principales áreas que componen la cartera: patrimonio, 

interculturalidad e industrias culturales. Estos no son compartimentos estancos, ni deben 

trabajarse así, sino que, respetando sus particularidades y exigencias puntuales, deben 

tratarse como áreas con enormes potencialidades para el trabajo conjunto.  

 

Las políticas culturales deben articular lo aparentemente desconectado. El diseño 

tradicional y la moda urbana, la artesanía y las artes contemporáneas, la música folclórica y 

la música clásica o las artes escénicas en sus distintas variantes, son algunos de los posibles 

encuentros que, desde su diferencia y particularidad, tienen una gran potencia de 

enriquecimiento creativo. Pero, más allá de los subsectores y géneros mismos, promover 

estos intercambios tiene que ver con fomentar una nueva oferta cultural y nuevas prácticas 

de consumo cultural antes insospechadas. Desde políticas articuladoras, es posible romper 

con sentidos comunes respecto a los públicos y nuestros consumos culturales “tradicionales”, 

a veces erróneamente pensados como inmutables y más bien proponer nuevos espacios de 

disfrute cultural que active encuentros entre géneros, expresiones y públicos antes pensados 

como distantes.  Para decirlo en sencillo, promover políticas de conciertos que dialoguen 

música clásica con folclórica, o promover conciertos de determinados géneros en espacios 

fuera de sus lugares “habituales” es también una forma de integrar expresiones culturales 

diversas, formar y conectar públicos y activar nuevos espacios de encuentro social. 

 

La articulación “hacia adentro” tiene que ver con la necesaria opción de trabajo 

intersectorial. Como se detallará en el documento de diagnóstico, el trabajo en política 

cultural no puede hacerse sin vincularse con carteras como la de educación, turismo, 

comercio, justicia o salud. En algún sentido, también se hace política cultural desde otras 

carteras. Por mencionar algunos ejemplos: el Ministerio de Turismo y Comercio Exterior 

también desarrolla políticas culturales cuando propone referentes identitarios nacionales de 

promoción mundial; el Ministerio de Educación es parte de la “cadena de valor” de los bienes 

y servicios culturales en las etapas de formación artística, a la vez que sugiere modelos de 

socialización en la escuela; el Ministerio del Ambiente, el Ministerio de Justicia, y el Ministerio 



 

61 
 

de Desarrollo e Inclusión Social también ejecutan acciones de política intercultural referidas 

a nuestros modos de pensar, definir y actuar en nuestras relaciones sociales y ecológicas; el 

Ministerio de Trabajo propone políticas en materia laboral que involucran necesariamente al 

sector; el Ministerio de Producción incide en la cadena productiva de los bienes y servicios 

culturales particularmente de las industrias creativas, etc. En cualquier caso, la articulación 

intersectorial, desde el liderazgo del sector, son fundamentales para el buen desarrollo de las 

políticas culturales. 

 
Finalmente, la apuesta por la articulación “hacia afuera” tiene que ver con el necesario 

diálogo con el mercado y la sociedad civil. Las políticas culturales, como hemos dicho, 

requieren al Estado como ente rector y director, pero debe fomentar espacios de 

colaboración conjunta. En este sentido, requieren de un proceso participativo donde todos 

los actores participen tanto en su diseño, elaboración, ejecución y seguimiento.  De hecho, si 

bien la política cultural la hace el Estado, hay que tomar en cuenta que la histórica ausencia 

del Estado ha hecho que la sociedad civil asuma por momentos sus funciones. Por lo tanto, 

es sustancial tomarla en cuenta no solo como un agente participante o beneficiario, sino 

como protagonista de la política. En todos los casos, las políticas mismas y el plan de cultura 

deben definir los roles orientadores de cada actor. 

 

 

3. Garantizar la libre creación y una participación efectiva de la cultura 
 

 

Nuestra apuesta defiende y garantiza la libertad de creación artística en todos sus 

niveles. Los artistas y creadores, actores vitales en el desarrollo del sector, deben ser 

respaldados institucionalmente por el Estado para que puedan crear y difundir sus trabajos 

sin ningún tipo de injerencia o intervención desde el propio Estado, la sociedad civil u actores 

e instituciones de cualquier índole. 

 

Pero, más allá de esta indiscutible premisa, las políticas culturales deben fomentar una 

participación accesible a todos los actores en las distintas etapas de creación cultural. Nos 

referimos a la posibilidad de facilitar el acceso de los creadores a la producción y distribución 

de los bienes y servicios culturales, y a la ciudadanía a su consumo y disfrute. Aumentar y 



 

62 
 

diversificar la oferta cultural, promover espacios de encuentro entre los ciudadanxs y activar 

espacios para la creación cultural son algunas de las acciones posibles. 

 

 

También, es importante asumir que los bienes y servicios culturales se vienen 

enfrentando a nuevos desafíos tecnológicos que deben ser incorporados en las políticas 

nacionales. Es claro que la incursión de lo digital ha transformado los modos de crear, 

producir, distribuir y consumir bienes y servicios culturales. De hecho, con las tecnologías 

digitales y las interacciones sociales en red, las marcadas fronteras analógicas entre los 

productores y los consumidores se han vuelto más porosas, siendo que los contenidos 

muchas veces se crean colectivamente, dando lugar a figuras como el productor-consumidor 

o “prosumidor”. En suma, las formas de creación y consumo ya no son las mismas que hace 

diez años, ni serán igual en los próximos diez. Esto incluye todas las áreas del sector, desde la 

filmación de películas hasta la forma de acceder a museos y saberes arqueológicos, lo que 

planeta retos en términos sociales, legales y económicos.    

 

 
 
 

4. Vincularse con la comunidad y potenciar los espacios públicos 
 

 

Sostenemos que la cultura es el núcleo desde donde es posible afianzar lazos 

comunitarios y recuperar lo público. Apostamos por ello por la cultura como un ente vivo. La 

cultura debe “salir de los edificios” y asociarse directamente con las personas y las 

comunidades en el quehacer diario, y con ello potenciar nuestros reducidos espacios públicos.  

 

Por ejemplo, desde patrimonio material, enfatizando la importancia primera de áreas 

de trabajo como la investigación, el registro y la conservación; se debe apostar también por 

fomentar su uso social, por involucrar a las comunidades, por hacer que sean las personas 

mismas los primeros garantes de su cuidado, exploración e investigación. La apropiación 

social del patrimonio es entonces una apuesta de estas políticas. Sugerir las nociones de 

museos que miren a su comunidad o de “huacas vivas” tiene que ver entonces con 



 

63 
 

distanciarse de la idea fija respecto a estos espacios como exclusivos para turistas o como 

materialidades estancadas en el tiempo y distanciadas de la vida diaria de quienes conviven 

directamente con ellas. Las huacas fueron siempre parte de la vida cotidiana y hoy deben 

serlo también. Los museos no son edificios cerrados alejados del quehacer de la comunidad 

desde donde operan, sino que debe mirarla y trabajar junto a ella, ser parte de sus propias 

dinámicas.  Ocurre lo mismo para el patrimonio arquitectónico, cuya recuperación tiene que 

ver por supuesto con un afán de conservación, pero también de apropiación y recuperación 

de los espacios públicos, de involucramiento de los vecinos, de activación de un mayor 

sentido de pertenencia en los mismos con sus vecinos y su propia ciudad y con todo esto de 

una mejor calidad de vida en los ciudadanos.  

 

Desde la “cultura viva”, nuestra apuesta tiene que ver con el reconocimiento de la 

diversidad local, con activar y potenciar capacidades en los actores culturales locales, así 

como con promover redes de intercambio entre los mismos, y entre éstos con el Estado. El 

programa Puntos de Cultura es por ello mismo fundamental, en tanto puede operar como el 

gran tejido cultural del país, donde creación, participación, formación, sentido de pertenencia 

y vínculos con la comunidad y el territorio desde la cultura encuentran sentido. Como se ha 

dicho ya, no se trata de pensar en estos como los receptores pasivos de las políticas, sino 

como los principales dinamizadores de la misma.  

 

 

 
5. Engranarse dentro de la burocracia pública nacional e internacional  

 
  

Las políticas culturales son parte de una burocracia administrativa pública y por tanto 

deben gestionarse mediante un soporte técnico que incluya la identificación de problemas, 

estrategias y un plan de implementación con acciones concretas, plazos, indicadores, 

evaluaciones de impacto y sistemas continuos de monitoreo y seguimiento. Deben también 

insertarse dentro de los planes nacionales de gobierno y articularse dentro de metas 

nacionales de largo aliento. Deben entonces para empezar revisar la idoneidad de su propia 

estructura y reglamento de funciones, y alinear éstas a las apuestas que se plantean desde 

las políticas. 



 

64 
 

 

Nuestras políticas deben también apostar por la continuidad de los procesos. Se ha 

dicho muchas veces para el Perú y América Latina (Mejía 2009), la apuesta sintomática por la 

discontinuidad de las políticas, la necesidad de querer crear desde cero aun cuando existen 

antecedentes y procesos en marcha. Las políticas culturales en el Perú gozan de una 

trayectoria relativamente continua y de muchos actores que han formado parte de procesos 

recientes de su elaboración, como ha sido detallado en este documento. Mirando hacia atrás, 

se debe incorporar aprendizajes previos y, mirando hacia adelante, se debe generar 

“candados” en las políticas, no para la imposibilidad de crítica y mejora, sino para la garantía 

de un desarrollo que no sea interrumpido abruptamente sin mayores fundamentos.  

 

Finalmente, las políticas culturales, en tanto políticas públicas, responden a marcos, 

planes y convenios mayores sobre los cuales debe operar. En el Perú, el Acuerdo Nacional es 

una instancia política que vincula a partidos políticas, al Estado y a la sociedad civil con un 

horizonte que busca trascender los gobiernos de turno. También podemos referirnos al Plan 

Estratégico de Desarrollo del País (PEDN) o al Planeamiento Estratégico Sectorial Multianual (PESEM). 

Más aun, siendo circunscritas dentro de un territorio nacional, las políticas culturales son 

también parte de una burocracia pública internacional. El Perú ha suscrito y forma parte de 

marcos conceptuales y normativas internacionales, algunas de carácter vinculante, 

elaborados por organismos multinacionales como la Unesco, la OEI, la Comunidad Andina de 

Naciones o la Organización Internacional del Trabajo, por lo que deben tenerse en cuenta los 

compromisos adquiridos a nivel regional y mundial. 

 

6. Afirmar la importancia económica de la cultura 

 

Es ya ampliamente sabido que la cultura es un dinamizador económico fundamental 

de nuestros tiempos. En un mundo dominado por la economía de los servicios, la experiencia, 

la tecnología y la innovación; los bienes y servicios culturales se han posicionado como 

centrales en los nuevos intercambios económicos y comerciales. Apostamos aquí entonces 

por colocar y definir a la cultura también como un espacio activador de la economías locales, 

regionales y nacionales.  No se trata esto, como hemos dicho, del fin último de las políticas; 

pero sí de afirmar que, gracias a su potencia económica, la cultura crea miles de empleos 



 

65 
 

directos e indirectos, aumenta nuestra capacidad exportadora y promueve intercambios 

comerciales, genera ingresos de divisas, desarrolla capacidades en emprendimientos y 

empresas locales, entre otros; por lo que debe ser pensado también desde su innegable 

dimensión como sector económico-productivo.  

 

En el Perú, por ejemplo, es claro que el turismo, uno de los sectores económicos de 

mayor importancia, está sostenido por nuestra cultura: en particular, por nuestro patrimonio 

arqueológico y material y recientemente por nuestra gastronomía. Las industrias culturales y 

creativas, por su parte, son dinamizadores económicos locales vitales, como ocurre en 

espacios-tiempos puntuales como festividades populares locales hasta lo que ocurre más 

continuamente en el sector cinematográfico nacional, en toda su cadena de valor. Además, 

las industrias culturlaes y creativas demostrando que los apoyos directos del Estado son una 

inversión directa antes que un gasto en forma de subsidio, y que esta inversión retorna en 

creación de empleos y generación de riqueza.  

 

En este sentido, se trata de pensar este campo como un nuevo motor de la economía 

-ya lo es, de hecho- y por tanto apostamos aquí por activar políticas culturales articuladas a 

los sectores de producción, turismo, comercio e industria, de modo de superar las barreras 

del mercado y del Estado para potenciar su crecimiento. La cultura no es un sector fuera de 

la economía, sino que está en su base misma. Su desarrollo, por supuesto, debe estar sujeta 

a apuestas políticas que coloquen al sujeto y las relaciones sociales en el centro. 

 

 

Referencias 

 

Adorno, Theodor y Horkheimer, Max (1988). Dialéctica del iluminismo. Buenos Aires: 

Sudamericana. 

Agencia Española de Cooperacion Internacional al Desarrollo.(2009) “Documento Técnico y 

Aportaciones Pragmáticas del Programa IMPULSO" Lima: AECID. En: 

http://www.peruculturaydesarrollo.com/docs/Informe%20AECID-INC%202008-2009.pdf  

Alfaro, Santiago (2006). ‘El lugar de las Industrias Culturales en las Políticas Publicas’. En: 

Cortes, Guillermo y Vich, Víctor (eds.) (2006) Políticas culturales: ensayos críticos. Lima: INC–

IEP, pp. 137-175. 



 

66 
 

Alza, Carlos y Zambrano, Gustavo (2014) Pueblos indígenas y restablecimiento de agenda: 

Cambios en la estructura institucional del Estado peruano (2000-2011). Lima: PUCP – CLACSO. 

Bell, Daniel y Oakley, Kate. (2015). Cultural Policy. Oxon: Routledge.  

Caetano, Gerardo (2003). Políticas culturales y desarrollo social. Algunas notas para revisar 

conceptos. En: Pensar Iberoamérica Nº 4 (consulta: 22 de marzo 2008) 

(http://www.oei.es/pensariberoamerica/ric04a01.htm) 

Comisión Nacional de Cultura (s/f) Lineamientos para una Política Cultural del Perú. 

Documento de trabajo 2001 - 2006. Lima 

Consejo Nacional de la Cultura y las Artes. (2011). Política Cultural 2011-2016. Santiago de 
Chile: Edison Otero. 
  
 (2011) Cultura oportunidad de desarrollo. Santiago de Chile: Maval Ltda.  
 

(2012) Los Estados de la Cultura. Estudio sobre la institucionalidad cultural pública de 

los países del SICSUR. Ciudad: Editorial 

 
Cortes, Guillermo (2006). ‘Tan cerca y tan lejos: los vaivenes de las políticas culturales’. En: 
Cortes, Guillermo y Vich, Víctor (eds.) (2006) Políticas culturales: ensayos críticos. Lima: INC–
IEP, pp. 19-43. 
 
Dye, Tomas (2005). Understanding Public Policy. New York: Pearson 

Edensor, T. et al (eds.) (2010) Spaces of Vernacular Creativity. Rethinking the Cultural 

 Economy. New York: Routledge. 
Flew, Terry.2012.  The Creative Inudstries. Culture and Policy. London: SAGE. 

 

García Canclini, Nestor (1987). “Políticas culturales y crisis del desarrollo: un balance 
latinoamericano”. En Néstor García Canclini (ed). Políticas Culturales en América Latina. 
México D.F: Grijalbo. 

 (2002). Latinoamericanos buscando un lugar en este siglo. Buenos Aires, Argentina: 
Paidós 

(2004). ¿La mejor política cultural es la que no existe? En: Telos Nº 59 
(consulta: 25 marzo 2008) 
http://www.campusred.net/telos/articulotribuna.asp?idarticulo=3&rev=59#n
2 

 

Harari, Yoal. (2016) Sapiens. A Brief History of Humankind. London: Vintage Publishing. 

Harvey, David. (1990) The Condition of Postmodernity. Cambridge: Blackwell Publishers. 

 

Hesmondhalgh, David (2013). The Cultural Industries. London: SAGE. 



 

67 
 

 

Hillman, Harry Chartrand y Claire McCaughey (1989): “The Arms Lenght Principle and the Arts: 

An International PerspectivePast, Present and Future”, en M. C. Cummings, J.M.D. Schuster 

(eds.), Who’s to Pay for the Arts? The International Search for Models of Arts Support, Consejo 

Americano de las Artes, Nueva York 

 

Instituto de Información y Metodologías para el Desarrollo Institucional (2002) I consulta 

nacional autoafirmación y creatividad cultural. Diagnóstico participativo sobre el estado de la 

cultura en el Perú. Lima. 
 

Instituto Nacional de Cultura. (1977). Política Cultural del Perú. Paris: UNESCO.   

(2002). Lineamientos y Programas de Política Cultural del Perú 2003-2006. 
Lima: INC. 

 

Lescano, Gloria y Vich, Víctor (2016) ‘Políticas Culturales en el Perú del nuevo milenio: 

avances, retrocesos y compromisos pendientes’, en Panorama da Gestao Cultural na Ibero-

America (Coleção Cult). Salvador de Bahía: Edutba 

 

Lipovetski, Gilles. y Serroy, Jean. (2013) La estetización del mundo. Vivir en la época del  

capitalismo artístico. Barcelona: Anagrama.  
 

Lumbreras, Luis Guillermo (2006) ‘El papel del Estado en el campo de la cultura’. En: Cortes, 

Guillermo y Vich, Víctor (eds.) (2006) Políticas culturales: ensayos críticos. Lima: INC–IEP, 71-

111. 

 

Mejía, Juan Luis (2009) Apuntes sobre las políticas culturales en América Latina, 1987-2009. 
En: Revista Pensamiento Iberoamericano Nº 4 El poder de la Diversidad Cultural. 
(http://www.pensamientoiberoamericano.org/articulos/4/97/0/apuntes-sobre-las-pol-
ticas-culturales-en-am-rica-latina-1987-2009.html) 

 

(2004). ¿Derechos sin Estado? Tres momentos de la institucionalidad cultural en 
América Latina. En: Pensar Iberoamérica Nº 7 (consulta: 26 de marzo) 
(http://www.oei.es/pensariberoamerica/ric07a05.htm) 

 

Miller, Toby y Yúdice, George. (2004). Política Cultural. Barcelona: Gedisa Editorial. 

 



 

68 
 

Ministerio de Cultura de Colombia. (2010). Compendio de Políticas Culturales. Bogotá: 
Ministerio de Cultura.  
 
Ministerio de Cultura y Juventud de Costa Rica. (2013) Política Nacional de Derechos 

Culturales. 2014-2023. San José de Costa Rica: El Ministerio. 
 
Ministerio de Cultura del Perú. (2013) Lineamientos de Política Cultural, 2013-2016. Lima: 
Ministerio de Cultura. 
 

(2015) Política Nacional para la Transversalización del Enfoque Intercultural. 

Lima: Ministerio de Cultura.   
 
(2017) Propuesta de Política Nacional de Lenguas Originarias, Tradición Oral e 

Interculturalidad. Lima: Ministerio de Cultura.   
 
 
Monsiváis, Carlos. y Bonfils, Carlos. (1994). A través del espejo. El Cine Mexicano y su Público. 
México D.F: Instituto Mexicano de Cinematografía.  
 

Muñoz Cabrejo, Fanni (2001). Diversiones públicas en Lima 1890-1920: la experiencia de la 

modernidad. Lima: red para el Desarrollo de las Ciencias Sociales en el Perú. 

 

Organización de Estados Iberoamericanos. (s/f) Cultura/Políticas Culturales/Histórico. 

http://www.oei.es/historico/cultura/politicas_culturales.htm Referido el 02 de Mayo de 

2017. 

  (2014). Cultura y Desarrollo en Iberoamérica. Madrid: OEI-CEPAL. 

 

Portocarrero, Gonzalo. (2013). La Urgencia por decir Nosotros. Lima: Red para el Desarrollo 

de las Ciencias Sociales en el Perú. 

Rodríguez, Herbert. (2010). "Propuestas de Políticas Culturales para el Perú". En: 

http://controversiarte.blogspot.pe/2010/11/propuestas-de-politicas-culturales-para.html 

Rosales, José. Luis. (2010). ‘Los discursos sobre el cuerpo en el currículo oficial: una 

aproximación al Diseño Curricular Nacional’. Educación, XIX (37), pp. 47-66. Recuperado 

de http://revistas.pucp.edu.pe/index.php/educacion/article/view/2551 

 

Said, Edward (1996). Orientalism. Londres: Palgrave  

 

Sommer, Doris. (1991) Foundational Fictions: The National Romances of Latin America. 
Berkeley: University of California Press. 



 

69 
 

 

Thorsby, David (2010). The Economics of Cultural Policy. Cambridge: Cambridge University 

Press. 

Towse, Ruth. (2010). A Textbook of Cultural Economics. Cambridge: Cambridge University 

Press. 

UNESCO (1966). ‘Records of the General Conference. Fourteenth Session’. Paris: UNESCO. 

 

UNESCO. (1969). Round-table Meeting on Cultural Policies; Monte Carlo, Monaco [1967].  

 

UNESCO (2015). “Repensar las Políticas Culturales. 10 años de promoción de la diversidad 

de expresiones culturales para el desarrollo”. Paris: UNESCO 

 

Vich, Victor. (2015). Desculturizar la Cultura. La gestión cultural como forma de acción 
política. Buenos Aires: Siglo Veintiuno Editores. 

 
WALSH, C. (2005). La interculturalidad en la Educación. Lima: MINEDU   
 


